
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Du vrai amant au vrai honnête homme : images de l'amour dans
L'Astrée d'Honoré d'Urfé et les Maximes et Réflexions diverses de la
Rochefoucauld

Autor: Chariatte, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU VRAI AMANT AU VRAI HONNÊTE HOMME: IMAGES DE
L'AMOUR DANS L'ASTRÉE D'HONORÉ D'URFÉ ET LES

MAXIMES ET RÉFLEXIONS DIVERSES DE LA
ROCHEFOUCAULD

Cette communication a pour objectif d'établir un lien entre Honoré
d'Urfé et La Rochefoucauld, en rapprochant deux représentations idéales,
celle du vrai amant de L'Astrée et celle du vrai honnête homme des Maximes
et Réflexions diverses. Certaines caractéristiques identiques aux deux idéaux
permettent non seulement de reconnaître une filiation possible entre les
deux auteurs, mais rappellent également la culture mondaine de La
Rochefoucauld. En tenant compte de l'évolution littéraire de l'idéologie
amoureuse, nous comprenons alors pourquoi la recherche d'un idéal ne peut
demeurer dans l'univers amoureux et de quelle façon elle est récupérée par
La Rochefoucauld dans l'univers mondain et transformée afin d'aboutir à

l'idéal du vrai honnête homme.

Parmi ses lectures favorites, nous savons que La
Rochefoucauld compte L'Astrée d'Honoré d'Urfé1. Mais La
Rochefoucauld n'est pas le seul auteur classique à apprécier ce
roman baroque. D'autres écrivains mondains importants, tels que
Mme de Lafayette, Mlle de Scudéry et même La Fontaine,
connaissaient ce roman comme étant un des apports capitaux à

leur culture moderne. L'intérêt pour les romans au sein de la
culture mondaine naît surtout du fait que l'exégèse du sentiment
amoureux y est traitée de façon particulièrement ample dans
L'Astrée. Derrière la fable bucolique, les lecteurs de L'Astrée

1. Voir Robert Baschet, «En relisant les Mémoires et les Maximes de la
Rochefoucauld», Revue des Sciences Humaines, 118 (avril-juin 1965), p.
207-25.



88 ÉTUDES DE LETTRES

trouvent une idéologie de l'amour. Cet amour n'est pas uniquement

défini en tant que sentiment ou en tant que désir, mais il est
lié à une théorie de la connaissance : aimer signifie connaître
l'autre, mourir à soi afin de renaître purifié. Il est donc guidé par
la connaissance, il est l'expression d'un idéalisme moral. Dans
L'Astrée, l'amour devient ainsi le lieu d'une rédemption de l'être
liée à la connaissance et aussi aux valeurs de noblesse et de
générosité. Ce roman baroque ne constitue donc pas une simple lecture
de divertissement pour les mondains. Tout d'abord, ils y trouvent,
à un niveau immédiat, une sorte de manuel de l'art du bien aimer,
du bien dire et de la bonne conduite2. Mais, l'intérêt des mondains

pour ce roman s'étend également à l'exégèse de l'amour qui leur
permet de procéder à une réflexion subtile sur la nature humaine
et de pénétrer ainsi les profondeurs du cœur humain. Dans cette
optique, nous estimons que L'Astrée propose à La Rochefoucauld
une source d'inspiration possible à deux niveaux : d'une part, La
Rochefoucauld peut récupérer dans Vhonnêteté3 la notion de
perfectibilité de l'univers de l'amour — d'ailleurs cet univers idéal
se construit autour d'une valeur, l'honnête amitié, se substituant
aux anciennes valeurs ; d'autre part, la démarche moraliste par
excellence consiste à se pencher sur le for intérieur de l'être humain
afin d'en saisir les mécanismes cachés.

Cette recherche sur l'intériorité de l'être humain n'emprunte
pas le même chemin selon les époques. Dans ce cas particulier,
Honoré d'Urfé puise dans les théories platoniciennes de l'amour
et le genre du roman pour établir son idéal, le vrai amant. Un
demi-siècle plus tard, dans les Maximes et Réflexions diverses, La
Rochefoucauld recherche les effets du naturel et de l'art de plaire

2. Rappelons simplement le fait qu'en Allemagne quarante-huit princes
avaient créé L'Académie des Parfaits Amants pour jouer et « revivre » des
scènes et des sentiments de L'Astrée. Voir Micheline Cuenin, L'idéologie
amoureuse en France (1540-1627), Paris: Aux Amateurs de livres, 1987.
En ce qui concerne l'influence de L'Astrée dans les milieux mondains, voir
également Maurice Lever, Le Roman français au xviie siècle, Paris : PUF,
1981 et aussi Henri Bochet, L'Astrée. Ses origines, son importance dans la

formation de la littérature classique, Genève : Slatkine Reprints, 1967.
3. La notion d'honnêteté est plus ou moins subtile selon les écrivains.

Pour certains, tels que Voiture, l'honnête homme est l'homme galant parfait,
alors que pour d'autres, tels que La Rochefoucauld, l'honnêteté est un idéal
moral et social qui permet à l'être humain de s'accomplir à l'intérieur de la
société tout en maintenant son intégrité.



DU VRAI AMANT AU VRAI HONNÊTE HOMME 89

par le discours discontinu des maximes pour brosser le portrait
idéal du vrai honnête homme. Ces deux auteurs témoignent l'un
comme l'autre d'une volonté de dépeindre un idéal, mais chacun
semble emprunter un chemin à première vue opposé en ce qui
concerne le genre et l'idéologie. Cependant, une analyse précise
des deux œuvres, de L'Astrée et des Maximes et Réflexions
diverses, permet de reconnaître des caractéristiques identiques pour
la création d'un idéal. Etant donné la différence d'époque, les
éléments constituant l'idéal du vrai amant dans L'Astrée se retrouvent

dans la constitution du vrai honnête homme, mais certains de

ces éléments sont transformés de différentes manières. Ce qui
nous intéresse est donc de suivre la transformation subie par
certains éléments pour passer du vrai amant au vrai honnête homme.
La juxtaposition de l'univers de l'honnêteté dans les Maximes et
de l'univers de l'amour dans L'Astrée permet de distinguer un
certain nombre de caractéristiques pertinentes qui mettent en
évidence les liens entre ces deux œuvres apparemment si différentes.

La première caractéristique est la présence de la vérité dans
l'univers de ces deux idéaux. Ce qui frappe d'emblée est l'adjectif

«vrai» qui définit autant l'amant de d'Urfé que l'honnête
homme de La Rochefoucauld. Dans les deux cas, l'adjectif
«vrai» n'a pas la simple fonction de souligner les qualités
propres à l'amant ou à l'honnête homme. Bien que cette dénotation

de «vrai» existe déjà au xvne siècle4, les textes de d'Urfé et
de La Rochefoucauld attribuent à l'adjectif «vrai» une connotation

morale5. Ainsi les deux auteurs aspirent à placer leurs héros
dans un contexte de vérité.

Cependant, dans les deux cas, cette notion de vérité ne reste
pas sans être précisée. La caractéristique la plus évidente est que
les deux auteurs attribuent à la vérité un pouvoir propre qui
dévoile la fausseté ou l'hypocrisie d'un comportement.

Dans tous les épisodes de L'Astrée, la vérité est une présence
indéniable et concrète qui se manifeste de deux manières :

premièrement, dans la logique du romanesque baroque, la vérité peut

4. Selon le Dictionnaire de l'Académie française, Paris : J.B. Coignard,
1695, on peut parler d'un vray ami ou d'un vray filou pour «marquer plus
fortement les qualitez bonnes ou mauvaises qu'on leur attribue».

5. Connotation également attestée dans le Dictionnaire de l'Académie
française.



90 ÉTUDES DE LETTRES

intervenir, à travers les dieux, directement dans l'action pour
dénoncer la fausseté d'une situation6. Cet aspect de la vérité s'appuie

sur une dimension métaphysique issue de la mythologie et de

l'imaginaire païens. Deuxièmement, la religion et l'imaginaire
chrétiens sont également présents. La reconnaissance manifestée
envers Dieu7 rappelle la conception chrétienne de Dieu. La vérité
ne demeure donc pas un concept abstrait, mais elle soutient les
héros dans leur cheminement vers la perfection.

Une cinquantaine d'années plus tard, La Rochefoucauld insère
également la notion de vérité dans son œuvre. Malgré la prédominance

du déguisement, de la fausseté et des apparences
trompeuses, La Rochefoucauld ne nie pas la présence et le pouvoir de
la vérité: «L'envie est détruite par la véritable amitié, et la
coquetterie par le véritable amour8».

La Rochefoucauld, en tant qu'auteur classique, remplace
l'imaginaire baroque par un regard lucide et souvent ironique. Il
démystifie la notion de vérité, tout d'abord en faisant disparaître les
dieux et en attribuant à Dieu une place réduite dans l'univers des
Maximes. En plus, il laïcise la notion de vérité, en remplaçanttrès
souvent le substantif, et donc le concept de « la vérité», par
l'adjectif plus neutre «vrai» ou «véritable». Soulignons également
que la première des Réflexions diverses de La Rochefoucauld est
intitulée Du vrai. Cette notion est donc primordiale pour notre
moraliste.

Malgré la différence d'époque, de genre et de concept, nos
deux auteurs placent leurs héros toujours dans un cadre de vérité
ou de «vrai». C'est donc à l'intérieur de ce cadre que l'être
humain peut s'accomplir et atteindre un état de perfection, celui de
vrai amant dans l'univers sentimental de L'Astrée, et celui de vrai
honnête homme dans l'univers mondain des Maximes et
Réflexions diverses. Cette recherche d'un idéal n'est bien sûr pas
une nouveauté, mais elle se retrouve tout au long de l'histoire
littéraire. Au Moyen Âge, ces idéaux étaient représentés par le
chevalier ou l'amant courtois. Dans notre cas, il faut cependant

6. Par exemple l'épisode de Madonte, 2e partie, livre vu, Honoré d'Urfé,
L'Astrée, éd. H. Vaganay, Lyon : P. Masson, 1925, il.

7. Par exemple la prière de reconnaissance de Tersandre, 3e partie, livre
XII.

8. Maxime 376. Voir aussi les maximes 128, 202, 203, 250, François de
La Rochefoucauld, Maximes et Réflexions diverses, éd. J.Truchet, Paris :

Garnier, 1967.



DU VRAI AMANT AU VRAI HONNÊTE HOMME 91

souligner que ces idéaux sont étroitement liés à la notion de vérité
et à un idéalisme moral.

La deuxième caractéristique commune aux deux œuvres est la
représentation de deux univers opposés. Restons attachés encore
un instant à la définition du vrai amant et du vrai honnête homme.
L'adjectif «vrai» évoque son antonyme «faux», ce qui est également

attesté dans le Dictionnaire de l'Académie française de
16959. La dénomination d'un vrai amant /honnête homme suscite
donc presque automatiquement la question d'un faux amant /honnête

homme. Et, en effet, nous retrouvons ces personnages
antithétiques dans les deux œuvres. Hylas détient ce rôle dans
L'Astrée et les faux honnêtes gens dans les Maximes et Réflexions
diverses:

Les faux honnêtes gens sont ceux qui déguisent leurs défauts
aux autres et à eux-mêmes. Les vrais honnêtes gens sont ceux
qui les connaissent parfaitement et les confessent10.

Il semble parfois que la présence de ces personnages ait une
fonction de contraste afin que les univers de vérité et de perfection

soient mieux mis en évidence. Evidemment, les caractéristiques

du faux amant/honnête homme sont contraires à

l'accomplissement du vrai amant/honnête homme. Ces personnages

semblent être, de nature, inconstants et attachés à l'illusion
des apparences, caractéristiques, selon Jean Rousset, de l'esprit
baroque11. Il s'ensuit logiquement que l'univers de la perfection
est animé de qualités classiques : recherche de la vérité,
constance, lucidité des pensées, droiture de l'esprit, maîtrise des
sens et des passions, etc. Néanmoins, les personnages inconstants
ne sont pas condamnés, ils appartiennent simplement à un autre
univers12. Cela est illustré par le mariage final entre Hylas et
Stelle, l'inconstante. Autant dans L'Astrée que dans les Maximes
et Réflexions diverses, ces personnages baroques semblent
demeurer dans leur univers de l'inconstance sans même connaître le
désir d'aspirer à la perfection représentée par les notions clas-

9. «Il se dit par opposition à faux, à artificiel».
10. Maxime 202.
11. Voir Jean Rousset, La Littérature de l'âge baroque en France, Paris :

Corti, 1965 et, en ce qui concerne la fonction de l'inconstance dans
L'Astrée, M. Cuenin, L'Idéologie amoureuse en France.

12. Voir plus bas, cinquième point en commun entre La Rochefoucauld et
Honoré d'Urfé, la question du discours.



92 ÉTUDES DE LETTRES

siques. Malgré la différence d'époque, l'esprit classique et l'esprit
baroque se retrouvent non seulement dans des valeurs identiques,
mais leur juxtaposition permet à chaque univers d'être mieux mis
en lumière. Afin de saisir le classique dans sa totalité, il est donc
nécessaire de tenir compte des éléments baroques.

La troisième caractéristique commune se situe dans le domaine
de la connaissance. Quoique les deux univers opposés semblent
être bien distincts l'un de l'autre, les personnages aspirant à être
de vrais amants /honnêtes gens n'ont pas encore atteint leur but.
Ils s'en rapprochent de plus en plus. Sur cet itinéraire, ils doivent
surmonter des épreuves13 et discerner les signes trompeurs de
l'univers inconstant. Il s'agit donc pour le vrai amant /honnête
homme de développer une connaissance subtile qui permette de

distinguer le vrai du faux. Grâce à cette connaissance, les

masques de l'illusion sur soi-même et sur les autres peuvent être
arrachés par le vrai amant /honnête homme.

Dans L'Astrée, cette connaissance fournit, par exemple, un
pressentiment dans une situation donnée afin d'en reconnaître la
fausseté14. Nous appellerions aujourd'hui ce type de connaissance
l'intuition. Cette connaissance ne se situe donc pas dans le
domaine du rationnel et de l'esprit (Honoré d'Urfé la nomme même
connaissance aveugle), mais elle provient du cœur. Dans l'univers

de l'amour, le cœur est le siège de la connaissance qui
permet, à côté de l'intuition, l'union avec l'aimé/e et, par
conséquent, avec Dieu. L'idéologie de l'amour est étroitement
liée à une théorie de la connaissance, car aimer l'autre signifie le
connaître parfaitement, par une fusion totale entre les deux êtres.

Pour La Rochefoucauld, la connaissance définit l'honnête
homme15. Mais pour ce moraliste, nos connaissances provenant
de l'esprit sont également toujours imparfaites :

Pour bien savoir les choses, il en faut savoir le détail ; et comme
il est presque infini, nos connaissances sont toujours superficielles

et imparfaites16.

13. Ce qui rappelle l'idéal du chevalier au Moyen Âge.
14. Voir par exemple l'histoire de Childéric, de Silviane et d'Andrimarte,

3e partie, livre xii, où Silviane pressent que Childéric a l'intention d'abuser
d'elle et dit: «C'est une grande chose que les connaissances aveugles que
nous avons quelquefois des accidents qui nous doivent arriver. » (p. 360, éd.
J. Lafond, Paris : Gallimard, 1984).

15. Voir plus haut maxime 202.
16. Maxime 106.



DU VRAI AMANT AU VRAI HONNÊTE HOMME 93

Rejetant la dimension rationnelle de la connaissance, lui aussi
s'y réfère dans le sens de l'intuition. Il substitue à la vieille notion
socratique de connaissance une notion mondaine, celle de goût:

Il y en a qui, par une sorte d'instinct dont ils ignorent la cause,
décident de ce qui se présente à eux, et prennent toujours le bon
parti. Ceux-ci font paraître plus de goût que d'esprit, [...]; tout
agit de concert en eux, tout y est sur un même ton. Cet accord
les fait juger sainement des objets, et leur en forme une idée
véritable17.

Le lien établi ici entre la connaissance et l'instinct souligne
encore une fois sa dimension non rationnelle et primordiale18. Une
qualité propre à l'univers du vrai amant /honnête homme est donc
indéniablement la connaissance. C'est une qualité inhérente à la
conception de l'homme accompli. Les deux auteurs se placent
ainsi par leur discours dans une longue tradition philosophique,
moraliste et religieuse.

Honoré d'Urfé et La Rochefoucauld ne se limitent pas à mettre
en scène une perfection purement morale de leurs héros. Tous les
deux prennent en considération autant l'intérieur que l'extérieur de
l'être humain. Ils élaborent une anthropologie totale, qui constitue
la quatrième caractéristique commune aux deux auteurs. Nous
constatons qu'outre un travail vers la perfection de l'âme, les deux
auteurs réclament un travail vers la perfection du corps (par les
manières, la danse, etc.). Dans L'Astrée et selon la théorie fici-
nienne de l'amour, la beauté extérieure et intérieure jouent un rôle
capital. Dans le roman baroque, la perfection des traits, des paroles
et des mérites est mise en scène dans les différents épisodes selon
des qualités extérieures et intérieures bien déterminées19.

17. Réflexion x, Des goûts.
18. Ce lien rappelle aussi la théorie du cœur de Pascal et sa définition du

sentiment, voir à ce propos Elizabeth Moles, «Pascal's theory of the heart»,
Modern Language Notes, 84 (1969), p. 548-64.

19. Voir par exemple la notion d'extérieur et d'intérieur de l'homme dans
le dialogue entre Hylas et Silvandre, 2e partie, livre vi: «Sachez donc qu'il y
a deux parties en l'homme: l'une, ce corps que nous voyons, et que nous
touchons, et l'autre, l'âme qui ne se voit ni ne se touche point, mais se
reconnaît par les paroles et par les actions, [...].» (p. 252, éd. J. Lafond).
Autre exemple, dans la 3e partie, livre xn, lorsque la beauté de Silviane est
décrite: «[...] mais outre la beauté du corps qui était estimée très grande,
encore avait-elle un esprit si beau que tous ceux qui étaient attirés par ses

yeux étaient arrêtés par sa courtoisie et douce conversation.» (p. 306, ibid.).



94 ÉTUDES DE LETTRES

Alors que d'Urfé s'appuie sur les canons de la beauté fici-
nienne, La Rochefoucauld ne place plus l'honnête homme dans un
système défini de valeurs. Pour représenter l'accomplissement
intérieur et extérieur de l'honnête homme, le moraliste se sert,
comme à maintes reprises, du procédé de la substitution. Les
manières, définies dans l'exemple cité de L'Astrée en tant que
courtoisie et douce conversation, sont remplacées par les notions,
classiques et mondaines, de naturel et d'art de plaire. Le paraître
de l'honnête homme se situe au-delà d'un simple emploi des

apparences qui peut le rendre ridicule si elles ne lui conviennent pas
ou sont simplement imitées :

On ne parle pas de toutes choses sur un même ton et avec les
mêmes manières; on ne marche pas à la tête d'un régiment
comme on marche en se promenant20.

L'honnête homme sait donc en toute situation quelle attitude
adopter et quels mots choisir sans suivre un mode d'emploi fixe.
Le naturel et l'art de plaire forment des qualités sans qu'elles
soient précisées dans leur façon de paraître. Autant l'extérieur que
l'intérieur de l'honnête homme expriment ce «je ne sais quoi » de

particulier, comme le définit le chevalier de Méré.
La dernière caractéristique commune à relever est celle du

discours. Pour décrire comment atteindre l'état de perfection du vrai
amant /honnête homme les deux auteurs choisissent un langage de

commandement. Dans son roman, d'Urfé choisit, bien sûr, tous
les registres romanesques, mais aussi mondains pour refléter la
recherche de la perfection dans l'amour : descriptions de la nature
et de l'atmosphère, conversations interminables inspirées des

cours d'amour du Moyen Âge, péripéties, lettres et pièces en

vers, petits billets, etc. Un des moments les plus forts de L'Astrée
est la scène du temple d'amour dédié à la bergère Astrée qui s'y
transforme en déesse21. Dans ce temple, les bergers trouvent les
douze tables des lois d'amour qui décrivent l'attitude du vrai
amant. L'état de perfection est ainsi accessible à condition de
suivre ces commandements22. Ces tables sont donc écrites dans un
langage de commandement par l'utilisation du subjonctif comme
impératif :

20. Réflexion m, De l'air et des manières.
21. 2e partie, livre v.
22. Ce qui est un écho aux dix commandements de l'Ancien Testament.



DU VRAI AMANT AU VRAI HONNÊTE HOMME 95

[...] que s'il a le soin d'être mieux
ce ne soit que pour les beaux yeux [...]
[...] Que son amour fasse en effet
qu'il juge en elle tout parfait. [...]

Les effets rythmiques provoqués par la composition en vers et
en rimes s'insèrent dans la logique du beau recherché dans la
notion d'amour. Cet aspect n'entre évidemment pas en jeu pour La
Rochefoucauld. Il est néanmoins frappant dans le discours de La
Rochefoucauld que, pour décrire le comportement des faux
honnêtes gens, il prenne l'attitude du moraliste classique, c'est-à-dire
une attitude d'observation, de description libre de tout jugement.
La Rochefoucauld veut, selon l'Avis au lecteur de l'édition originale,

brosser le portrait du cœur de l'homme, c'est-à-dire qu'il
recherche la représentation la plus fidèle possible. Lorsqu'il
s'attache aux effets de l'amour-propre, La Rochefoucauld a

recours uniquement au registre moraliste : « On est faux en
différentes manières. Il y a des hommes faux qui veulent toujours
paraître ce qu'ils ne sont pas23».

Mais, lorsqu'il s'agit de décrire l'attitude du vrai honnête
homme, La Rochefoucauld se sert, comme d'Urfé, d'un langage
de commandement. Dans la Réflexion il, De la société, La
Rochefoucauld décrit le comportement social de l'honnête
homme et utilise de façon abondante des formules de commandement

:

Pour rendre la société commode, il faut que chacun conserve sa

liberté, ils doivent rarement faire sentir leur supériorité, [...] Le
commerce des honnêtes gens ne peut subsister sans une certaine
sorte de confiance; elle doit être commune entre eux, [...] La
complaisance est nécessaire dans la société [...].

Autant pour La Rochefoucauld que pour Honoré d'Urfé, la
perfection est un état à atteindre. Le vrai amant /honnête homme se

trouve donc en chemin vers un accomplissement, et des lois
explicites ou implicites s'imposent pour atteindre le but. Les lois
d'amour formulées dans L'Astrée tout comme les attitudes
recommandées par les Réflexions diverses peuvent être réalisées par les
héros et donc aussi par l'être humain en général. Les deux auteurs
ne situent donc plus la perfection de l'homme uniquement dans
l'au-delà, elle peut se réaliser dans ce monde-ci. Cependant,
Honoré d'Urfé place encore cette perfection dans le cadre d'une

23. Réflexion xm, Du faux.



96 ÉTUDES DE LETTRES

fiction et de l'utopie, c'est-à-dire d'un «non-lieu». La perfection
réalisable n'a pas encore de place dans la réalité. Un demi-siècle
plus tard, La Rochefoucauld choisit le genre des maximes et des

réflexions, ce qui lui permet de dépasser le niveau de la fiction et
aussi de laïciser entièrement sa notion de perfection. La dimension

métaphysique encore présente dans L'Astrée s'efface devant
une représentation purement laïque de la perfection.

Tous ces éléments semblent bien démontrer des liens possibles
entre Honoré d'Urfé et La Rochefoucauld. Cela permet d'élargir
l'arrière-plan littéraire de La Rochefoucauld et de le situer, outre
la tradition moraliste dans laquelle il s'inscrit, également dans la
tradition de l'idéologie amoureuse. La Rochefoucauld puiserait
donc pour sa définition de l'honnête homme également dans cette
dernière tradition, et l'épurerait dans le sens d'une recherche de la
vérité. Le frontispice des premières éditions de La
Rochefoucauld24 permet d'établir un lien direct avec la tradition
amoureuse. L'Amour qui y est représenté correspond au pouvoir
de l'amour de L'Astrée, c'est-à-dire au pouvoir de la vérité
comme nous l'avons vu plus haut. C'est lui qui démasque l'hypocrisie

et fait tomber les illusions au nom de la vérité. Alors que,
dans L'Astrée, cette recherche de la vérité passe par le canal de
l'amour, ce chemin n'est plus praticable pour La Rochefoucauld
un demi-siècle plus tard. L'idéologie amoureuse se transforme au
cours du XVIIe siècle et aboutit à la galanterie qui envisage
l'amour comme pur divertissement, comme jeu sur les formes et
sur les mots sans aspirer à un idéal moral25. L'apogée de l'amour
galant se situe vers 1660, dans les années où La Rochefoucauld
rédige ses Maximes et Réflexions diverses. La plupart des
maximes et réflexions de La Rochefoucauld témoignent d'ailleurs
de ce changement radical dans la conception de l'amour. La
Rochefoucauld dévoile l'incapacité de l'homme à jouer le jeu de
l'amour galant qu'il décrit avec ironie :

Si on juge de l'amour par la plupart de ses effets, il ressemble
plus à la haine qu'à l'amitié26.

24. Le frontispice représente un Amour ailé qui arrache le masque à un
buste de Sénèque, placé sur un socle. Alors que le masque représente les
traits stoïques du visage de Sénèque, son vrai visage révèle des traits affligés.

25. Voir à ce sujet, Jean-Michel Pelous, Amour précieux, amour galant
(1654-1675), Paris : Klincksieck, 1980.

26. Maxime 72.



DU VRAI AMANT AU VRAI HONNÊTE HOMME 97

Il est du véritable amour comme de l'apparition des esprits:
tout le monde en parle, mais peu de gens en ont vu27.

Dans ces conditions, il est évident que l'amour ne peut plus
être le lieu de la rédemption de l'être et ne peut plus servir de
cadre pour rechercher la perfection, à l'exception de certains
auteurs28 qui parlent encore d'amour parfait, mais entendent par là
l'amour de Dieu.

Malgré l'opposition des conceptions de l'amour dans L'Astrée
et dans les Maximes et Réflexions diverses, c'est pourtant bien,
dans ce dernier titre, encore une image de l'amour, une image non
pas littéraire, il est vrai, mais picturale, celle des premières
éditions des Maximes, qui permet d'illustrer la filiation littéraire
entre ces deux œuvres.

En guise de conclusion, une courte interprétation du frontispice
des premières éditions des Maximes de La Rochefoucauld permet

27. Maxime 76.
28. Mention d'un amour parfait par Arnauld d'Andilly (1659), «Le chemin

de la perfection», Les Œuvres de Sainte Thérèse, Paris: P. le Petit,
1670; Honorât de Racan (1660), «Psaumes», Œuvres complètes, il, Paris :

P. Jannet, 1857.

Frontispice et page de titre de la
PREMIÈRE ÉDITION DES MAXIMES (1665)



98 ÉTUDES DE LETTRES

d'expliquer le passage de l'idéologie amoureuse à l'honnêteté. Le
personnage Amour se transforme ici en Amour de la Vérité, ce qui
est inscrit aux pieds d'Amour. Le concept de l'amour qui permettait

d'atteindre la vérité dans L'Astrée est toujours présent, mais
se résume dans ce frontispice en désir de vérité. Dans le milieu
mondain, il appartient maintenant au rôle du moraliste d'exprimer
le désir de dépeindre et de connaître la vérité. Cependant, l'image
démontre bien que cette vérité n'est pas acquise par l'étude
livresque des moralistes de l'Antiquité (ici représenté par Sénèque,
le moraliste latin par excellence). L'amour de la vérité est constitué,

dès lors, du désir de pénétrer toutes les illusions (représentées
ici par le masque arraché par Amour). Et pourtant, Sénèque est
présent sur ce frontispice, ce qui témoigne de la connaissance et
de la présence sous-jacente de la tradition moraliste chez les
mondains. Cependant, Sénèque ne figure pas en tant que personnage
dans le frontispice, mais uniquement en tant que statue. Il s'ensuit
que l'entreprise moraliste du XVIIe siècle s'affranchit de la tradition

moraliste et de l'étude livresque en faveur de l'observation
des mœurs et des mécanismes subtils de l'être humain. Relevons
également que, dans ce frontispice, la taille d'Amour équivaut à

celle de Sénèque. Tout en dialoguant continuellement avec la
tradition moraliste, les auteurs moralistes du xvne siècle manifestent
également leur désir de la dépasser et ils introduisent dans leurs
œuvres l'empreinte de leur culture mondaine. La taille d'Amour
égale à celle de Sénèque indique que la culture mondaine équivaut

à présent à la tradition moraliste. Ceci signifie que, pour
créer l'idéal de l'honnête homme, La Rochefoucauld retravaille
constamment sa culture littéraire et mondaine, dont L'Astrée
constitue un des éléments fondamentaux. Oeuvre relevant à
première vue surtout de la tradition moraliste, les Maximes et
Réflexions diverses de La Rochefoucauld s'appuient donc aussi
sur la tradition littéraire de l'idéologie amoureuse, en particulier
pour la création de l'idéal du vrai honnête homme qui s'inspire du
vrai amant.

Isabelle Chariatte
Université de Bâle


	Du vrai amant au vrai honnête homme : images de l'amour dans L'Astrée d'Honoré d'Urfé et les Maximes et Réflexions diverses de la Rochefoucauld

