
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Deux lectures de Platon au XVIIe siècle : Claude Fleury et André Dacier

Autor: Simon, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEUX LECTURES DE PLATON AU XVIIe SIÈCLE : CLAUDE
FLEURY ET ANDRÉ DACIER

L'engouement que suscite, à la Renaissance, la redécouverte des
dialogues de Platon ne semble pas déborder sur le Grand Siècle ; on ne saurait
prétendre, toutefois, que le xvne siècle a ignoré le philosophe grec. En
confrontant leurs jugements aussi complémentaires que contradictoires, cet
article veut montrer que l'attitude de Claude Fleury et d'André Dacier à

l'égard de Platon reflète l'ambiguïté de ce siècle à la fois attaché à la tradition

humaniste et soucieux de faire table rase des interprétations du passé.

Si le terme de «Renaissance», créé pour marquer une rupture
entre le début des temps modernes et un «âge moyen » improprement

qualifié d'«obscur», a provoqué de nombreuses critiques, il
reflète bien, pourtant, l'engouement que suscite non seulement
auprès des érudits, mais aussi auprès d'un large public de lettrés,
un certain nombre de grands auteurs de l'Antiquité négligés
pendant plus d'un millénaire par l'Occident médiéval. Cela est tout
particulièrement le cas du philosophe grec Platon, redécouvert
grâce aux traductions latines et aux commentaires de l'érudit
florentin Marsile Ficin, qui connaît en France un tel succès qu'on a

pu qualifier le XVIe siècle de «platonicien». Celui que l'on
appelle «le divin Platon», voire «le philosophe par excellence»,
pour l'élever au-dessus de son éternel rival Aristote, n'est pas
seulement lu par des humanistes ou des théologiens ; les poètes
recourent volontiers à ses mythes et à la notion d'amour sublime
véhiculée par le Commentaire sur le Banquet de Platon.
L'influence du platonisme ficinien sur les créateurs du XVIe siècle, en
particulier ceux de l'entourage de la reine Marguerite de Navarre,
a largement retenu l'attention des critiques littéraires.



78 ÉTUDES DE LETTRES

Or cet engouement «renaissant» pour la philosophie de Platon
s'avère de courte durée, il ne débordera pas sur le xvne siècle. A
en croire les contemporains, le Grand Siècle n'a guère fréquenté
le philosophe grec. En 1671, par exemple, René Rapin remarque
que, si elle apparaît comme le modèle de la morale élevée, la
doctrine de Platon «est de peu d'usage en ce siecle, où la destinée l'a
réduite aux bibliothèques et aux cabinets de quelques
Declamateurs1». «On en parle comme d'un auteur de très peu
d'utilité2» constate Claude Fleury dans son Traité du choix et de
la méthode des études. Pour l'abbé de Beaufort, l'esthétique
platonicienne ne convient guère à l'esprit classique :

La maniéré dont Platon a écrit est si différente du goût de nôtre
siècle, qu'il est aujourd'huy presque oublié. Ce qui a fait
l'instruction et les delices des Anciens, n'est plus connu que par
quelques Sçavans; et n'est plus d'aucun usage dans le monde.
On n'y veut point s'y donner la peine de suivre un long
discours : on aime encor moins de le voir coupé par des Episodes :

les mœurs antiques éloignées des nôtres, n'ont plus de sel pour
nous3.

En ce siècle où l'on fait table rase des savoirs anciens, où
l'érudition est taxée de pédanterie, siècle de l'honnête homme qui,
selon la formule de La Rochefoucauld, «ne se pique de rien», la
manière du philosophe grec ne semble plus guère plaire au grand
public.

Dans l'ensemble, la critique du xxe siècle a adopté le point de

vue des contemporains et l'on considère généralement Platon
comme un auteur méconnu du XVIIe siècle. Pour Jean-Louis
Vieillard-Baron, il ne fait pas de doute que « Platon est fort peu lu
à cette époque», même s'il apparaît à la foi chrétienne comme le
« seul, ou presque parmi les philosophes, qui aurait posé les vraies
questions4». Dans un article sur la «Présence de Platon dans le
classicisme français», Thérèse Goyet propose un bilan bibliogra-

1. René Rapin, La Comparaison de Platon et d'Aristote, avec les senti-
mens des Peres sur leur doctrine, et quelques reflexions Chrestiennes,
Paris : C. Barbin & F. Muguet, 1671, P- 218.

2. Claude Fleury, Traité du choix et de la méthode des études, Paris :

chez Pierre Aubouin, Pierre Emery et Charles Clousier, 1687, p. 292.
3. Joseph de Beaufort, Extrait de Platon, Paris : chez Louis Josse,

1698, p. 1.

4. Jean-Louis Vieillard-Baron, Platonisme et interprétation de Platon
à l'époque moderne, Paris : Vrin, 1988, p. 48.



DEUX LECTURES DE PLATON AU XVIIe SIÈCLE 79

phique des rares éditions de Platon au xvne siècle ; elle conclut
qu'«à l'usure du temps, de la critique, et par la concurrence des

génies modernes, Platon paraît s'être rétréci5». Si l'on s'accorde à

dire que le xvne siècle ne fréquente guère les textes du fondateur
de l'Académie, on reconnaît toutefois que la philosophie platonicienne

a marqué les esprits d'une influence indirecte. Jules Brody
a décrit un courant platonicien sous-tendant la théorie du
classicisme6 et, tout récemment, Michel Brix a montré que Platon
régnait incognito dans la France classique7. La pensée platonicienne
a modelé l'esthétique classique, notamment à travers Aristote
dont la Poétique, par exemple, reprend la thèse platonicienne
selon laquelle l'art consiste à imiter la Beauté, idéal de la réalité
sensible. On connaît l'importance de cette œuvre pour les théories
littéraires du XVIIe siècle. Dans les milieux théologiques,
l'influence de Platon s'exerce surtout par l'intermédiaire de saint
Augustin, redécouvert à la faveur de l'humanisme. L'évêque
d'Hippone, qui a eu pour maîtres de savants néoplatoniciens, joint
en effet leurs théories aux enseignements de l'Evangile. Enfin, la
conception de l'amour du Grand Siècle apparaît comme l'héritière
du platonisme sentimental issu de la tradition renaissante.
Représentée par L'Astrée et les œuvres qui s'en inspirent, cette
conception se développe, dans la première moitié du siècle, avec
la préciosité.

Ainsi, les rares études que le XXe siècle a consacrées à ce sujet
considèrent essentiellement la présence de Platon au xvne siècle
par le biais d'Aristote, de saint Augustin ou de la conception de
l'honnête amitié. Plutôt que d'étudier l'influence de Platon dans
sa diversité confuse, on a préféré la rechercher dans les lointains
développements de sa philosophie. Or si, à première vue, le philosophe

grec paraît absent du XVIIe siècle, une étude approfondie
révèle un courant non négligeable et qui prend sensiblement de

l'ampleur au fil du siècle. La deuxième moitié du XVIIe siècle
porte un regard nouveau sur la philosophie de Platon : on assiste,

5. In Actes du congrès de Tours et de Poitiers sur le Platonisme, publiés
avec le concours du Centre National de la Recherche Scientifique, Paris :

Belles Lettres, 1954, p. 371.
6. Jules Brody, «Platonisme et classicisme», Saggi e ricerche di lette-

ratura francese, 2 (1961), p. 7-30.
7. Michel Brix, «Modernité des Chimères», Littératures, 37 (1997),

p. 162.



80 ÉTUDES DE LETTRES

dans les milieux mondains, à un regain d'intérêt pour le
philosophe, qui se reflète dans les traductions en français de plusieurs
dialogues, dont surtout celles d'André Dacier à la fin du siècle,
ainsi que dans la parution, en 1698, d'un Extrait de Platons,
présentant cette philosophie par « pensées détachées », conformément
au goût du grand public. Cet engouement s'inscrit dans un
mouvement plus large, le renouveau de l'esprit grec qui, selon
Emmanuel Bury, correspondrait «à la redéfinition d'une dimension

plus humaine, après l'âge de l'exaltation romaine d'un
Horace ou d'un Auguste surhumains, tels que Corneille nous les
dépeint». Le siècle semble renouer avec une conception du
monde plus tempérée, celle d'un hellénisme dont la figure de
Socrate apparaît comme le modèle par excellence9.

Deux auteurs nous paraissent particulièrement représentatifs de

ce renouveau du platonisme dans la deuxième moitié du xvne
siècle, Claude Fleury et André Dacier. Dans le but d'enrichir le
problème abordé d'un éclairage nouveau, nous proposons de nous
pencher sur leurs jugements qui s'avèrent aussi caractéristiques
que complémentaires.

Claude Fleury (1640-1723), élève des jésuites, jurisconsulte
puis prêtre, publie en 1686, à la fin de son Traité du choix et de la
méthode des études un Discours sur Platon qui remonte à une
conférence tenue en 1670 chez Monsieur de Lamoignon, dont
l'auteur fréquentait activement la petite académie. Ce discours
s'ouvre sur un bilan dans lequel Fleury cherche à comprendre
pourquoi le XVIIe siècle témoigne de si peu d'intérêt pour le grand
philosophe. La réputation de Platon a pour lui « quelque chose de
bizarre». D'une part on couvre ce philosophe d'éloges :

On lui donne des titres magnifiques, on le nomme, tout payen
qu'il étoit, le divin Platon, on le traite de profond génie, d'esprit
sublime, d'homme universel en toutes les sciences: on vante
son éloquence et la beauté de son stile, et on raporte avec plaisir
les éloges que les anciens lui ont donnés10.

Mais d'autre part, on l'accuse «de voler si haut, qu'on ne le

peut suivre», on lui reproche son style obscur, ses allégories et
ses mystères, on critique ses constructions chimériques, dont sur-

8. Composé par J. de Beaufort, cf. note 3.
9. Emmanuel Bury, Littérature et politesse, Paris: PUF, 1996, p. 172.

10. C. Fleury, Traité du choix, p. 291.



DEUX LECTURES DE PLATON AU XVIIe SIÈCLE 81

tout celle de la cité idéale ; bref «on en parle comme un auteur de
très peu d'utilité11». Pour Fleury, ces contradictions s'expliquent
par le fait que l'on connaît mal sa philosophie: les rares
personnes qui le lisent recourent à des traductions ou à des interprétations.

Signalons qu'au XVIIe siècle, seuls une dizaine de
dialogues avaient été traduits en français ; on lisait généralement
Platon dans la traduction latine de Marsile Ficin et celle de Jean
de Serres, composée à la fin du xvie siècle. Or Fleury attaque
vivement ces deux interprètes qui ont pris le texte de Platon « selon
leur sens, et non pas toûjours selon le sien12». C'est pour tenter de
rétablir le philosphe grec dans toute sa vérité que l'auteur a composé

son Discours.
André Dacier (1651-1722), brillant helléniste, publie en 1699

une traduction de dix dialogues de Platon accompagnés de
commentaires. Dans les préfaces qui précèdent le texte du philosophe,
l'auteur justifie longuement son entreprise et propose, comme
Fleury, une présentation de la vie et de l'œuvre du philosphe. Dès
l'«Epître au Roi» se dessine le thème autour duquel gravitera
toute l'argumentation de Dacier :

La Philosophie de Platon [...] a cet avantage sur toutes les
Philosophies anciennes et modernes [...] qu'elle ne traite que
des véritez très importantes, très nécessaires, et qu'on ne peut
ignorer sans estre très malheureux: [...] par tout, elle prend
Dieu pour sa fin, comme pour son principe13.

L'auteur réduit la philosophie de Platon à des aspects proprement

religieux, il la place au service de sa croyance. Pour lui, la
source des idées de Platon ne peut être que les livres de Moïse et
des Prophètes, dont le philosophe aurait pris connaissance par
l'entremise de Pythagore et lors d'un voyage en Egypte. Il aurait
emprunté aux Hébreux «ce qu'il y a de plus raisonnable et de
plus sain14»: comme eux, il enseigne qu'il n'y a qu'un Dieu, créateur

de toutes choses, que l'âme est immortelle, que les hommes
doivent travailler à purger leurs passions, qu'après cette vie, les
méchants seront punis et les bons récompensés. Les meilleurs
passages de la République et des Lois apparaissent à Dacier

11. Ibid., p. 292.
12. Ibid., p. 294.
13. André Dacier, Les Œuvres de Platon, traduites en françois, avec des

remarques. Et la Vie de ce Philosophe, avec l'exposition des principaux
dogmes de sa Philosophie, Paris : Anisson, 1701, p. iv.

14. Ibid., p. xxv.



82 ÉTUDES DE LETTRES

comme le portrait des juifs conduits par Moïse, et le sage de
Platon lui semble formé sur les traits de ce prophète. Selon lui,
Platon aurait été inspiré d'une lumière surnaturelle, ainsi s'expliquerait

la sublimité et l'importance de sa philosophie qui
renferme tout ce que les païens ont connu de plus parfait. Sans

«profondeur dans la science de Dieu», le philosophe grec n'aurait

pu concevoir de grandes vues sur la politique, dont la religion
est la base et le fondement, il n'aurait pu fonder une doctrine qui
présente tant de ressemblances avec le dogme chrétien. Car pour
Dacier, les écrits de Platon annoncent clairement le christianisme ;

ennemi des mœurs relâchées et du faste, ne cherchant que la
vérité, la simplicité et la justice, le philosophe grec anticipe les vérités

qui seront enseignées dans l'Évangile quelques siècles plus
tard. Après les textes des saints, la lecture de Platon s'avère donc
d'une grande utilité pour la cause du christianisme, tant parce
qu'elle encourage le raisonnement placé au service de la vérité,
que parce qu'elle rejette tout ce qui empêche la perfection morale
et «le solide bonheur».

Comparons à présent les jugements que portent Claude Fleury
et André Dacier sur les domaines traditionnellement distingués
par la philosophie, à savoir la logique, la morale, la physique et la
métaphysique. Les deux auteurs, comme d'ailleurs la plupart des

contemporains, font grand cas de la dialectique de Platon en ce
qu'elle apprend à parler juste et à répondre précisément, à poser
nettement les données d'un problème, en ce que, se plaçant au
service de la vérité, elle s'oppose à l'art du rhéteur dont tout
l'enjeu consiste à convaincre ou à émouvoir, finalement à détourner

son auditoire de la vérité. Pour Dacier, il ne fait aucun doute
que ce sont les écrits des anciens Hébreux qui ont appris à Platon
à raisonner juste et à établir la vérité sur des bases certaines :

placé au service de la justice et de la vérité, l'art oratoire de
Platon viserait à sauver les âmes.

L'attitude des deux auteurs face à la morale diffère sensiblement.

Pour Fleury, la morale de Platon s'avère exemplaire à bien
des égards ; préconisant une vie simple et réglée, joignant la sévérité

des mœurs à une politesse extrême, elle correspond parfaitement

aux aspirations du siècle classique où le raffinement de
l'honnête homme côtoie la dévotion la plus austère. Mais Fleury
reproche à Platon un manque d'humilité et de chasteté qui place
sa morale infiniment au-dessous de celle des Évangiles, il accuse
le philosophe d'idolâtrie et attaque certaines propositions peu



DEUX LECTURES DE PLATON AU XVIIe SIÈCLE 83

chrétiennes dont surtout, comme de nombreux auteurs avant lui,
la communauté des femmes et des enfants (République, 457c-
460b). Pour Dacier, au contraire, la morale de Platon est irréprochable

car elle vise l'union avec Dieu, une union obtenue par
l'entremise de la prière et de la grâce. Cette interprétation est
évidemment tendancieuse car la grâce divine est une notion
chrétienne dont on ne trouve pas trace dans les dialogues de Platon,
pas davantage que de la notion d'un Dieu-Sauveur qui guide les
hommes vers le salut.

En ce qui concerne la physique et la métaphysique, Fleury ne
s'arrête pas longtemps à ces deux domaines, reprochant à Platon
de mépriser l'observation et de se perdre dans des spéculations
trop abstraites. Dacier, lui, consacre la plus grande part de son
exposé à ces matières, dans le but explicite de les mettre en conformité

avec le dogme chrétien. Il déforme la conception de
l'Un-Bien, il fait du démiurge platonicien un Dieu chrétien et
personnel, créateur du monde, et rejette l'idée d'une matière
éternelle; il modifie la conception platonicienne de l'immortalité de
l'âme et croit découvrir chez Platon une Trinité sous les traits
d'un premier bien (Dieu), du verbe (le Fils) et de l'âme (le Saint-
Esprit). Pour Dacier, le seul défaut de Platon consiste à avoir mal
compris les Écritures, et à avoir parfois corrompu leurs vérités en
cherchant trop à les comprendre plutôt que de se laisser guider par
les lumières dont Dieu l'a éclairé.

Composés tous deux vers la fin du xvne siècle, les jugements
de Claude Fleury et d'André Dacier ne se recoupent guère. Dacier
force Platon dans le corset du christianisme, tandis que l'abbé
Fleury, s'il considère la philosophie platonicienne comme
inférieure à la religion, préconise toutefois une approche plus authentique

dans le but de mieux connaître le philosophe. Fes deux
jugements ne s'accordent que sur l'éloge de la rhétorique platonicienne,

en ce qu'elle se place au service de la vérité, et sur le rejet
des interprétations néo-platoniciennes et ficinienne de l'œuvre du
philosophe. Fleury déclare ne point connaître Plotin, Porphyre,
Jamblique et Proclus ; quant à Dacier, il reproche à ces
philosophes de déformer Platon, tout en soutenant qu'ils méritent
d'être lus pour eux-mêmes. F'attitude des deux auteurs face aux
interprétations de Marsile Ficin et des néo-platoniciens est
caractéristique de cette deuxième moitié du xvne siècle où l'on voit
s'écrouler un système qui avait profondément marqué les esprits



84 ÉTUDES DE LETTRES

du xvie siècle. En cherchant à accorder le platonisme avec la
religion chrétienne, Ficin avait en effet largement déformé celui-ci ; il
avait abondamment recouru au néo-platonisme, où la question de
l'union avec l'absolu tient une place centrale, considérant à tort
ce mouvement comme un approfondissement du platonisme. Il
avait utilisé Aristote et Thomas d'Aquin et s'était inspiré des

mystiques alexandrins, de Denys l'Aéropagite tout en inclinant
parfois vers la théurgie, l'alchimie et l'astrologie. C'est qu'en
présentant Platon à ses contemporains, l'érudit florentin visait
moins à remonter aux sources de sa véritable philosophie qu'à
faire revivre l'esprit de sa «secte», en accord avec les hommes de

son temps, qui, en restaurant les grands textes de l'Antiquité,
cherchaient à «faire remonter l'esprit humain à ses sources
vives15» plutôt qu'à s'informer du passé. D'une manière générale,
la Renaissance n'a pas défini une nouvelle lecture de la philosophie

antique, préférant s'en tenir aux anciens modèles rappelés en
même temps que les textes ; c'est ainsi que le platonisme du XVIe
siècle est essentiellement néo-platonicien. Or le xvne siècle
marque une rupture décisive, par la remise en question du prestige
de l'antique et le rejet de la tradition érudite. À la suite de
Descartes, une nouvelle rigueur s'esquisse dans les recherches
historiques, entraînant le principe d'une critique rationnelle dans
la lecture du passé de la philosophie : désormais, l'écrivain n'est
plus contraint de rapporter les propos de tel écrivain passé. C'est
au xviie siècle que naît véritablement l'historiographie
philosophique16. Cette nouvelle attitude transparaît chez Claude Fleury,
dont le discours illustre un souci constant de vérité historique et
de rigueur philosophique. C'est au nom de ces principes que l'auteur

rejette les spéculations physiques et métaphysiques du philosophe

et approuve sa précision dialectique; c'est en tant
qu'historien soucieux de remonter aux sources du platonisme que
Fleury critique les traductions tendancieuses et déplore qu'aucun
contemporain n'ait entrepris de commentaire précis du
philosophe. Si son interprétation se situe évidemment dans l'optique
chrétienne et place les dialogues de Platon au-dessous des
Écritures, elle n'en a pas moins le mérite de resituer le philosophe

15. Emile BrÉhier, Histoire de la philosophie, I (Antiquité et Moyen
Âge), Paris: PUF, 1981, p. 12.

16. Voir Lucien Braun, Histoire de l'histoire de la philosophie, Paris:
Orphys, 1973, p. 51-64.



DEUX LECTURES DE PLATON AU XVIIe SIÈCLE 85

dans son temps et de préconiser ainsi un accès impartial à sa
philosophie. Cette attitude, que l'on retrouve notamment chez
Leibniz ou Vossius, annonce l'historiographie du xixe siècle
laquelle, écartant définitivement la forme dogmatique et la tradition
indirecte du platonisme, proposera une image plus authentique de
Platon, construite entièrement à partir des dialogues. La séparation

conceptuelle entre «platonisme» et «néo-platonisme»
remonte au début du xixe siècle17.

En ce qui concerne André Dacier, s'il rejette, lui aussi, les
commentaires de Platon, sa présentation de l'œuvre du philosophe
ne relève guère, pourtant, d'un souci de vérité historique. On a

souvent reproché à cet helléniste d'avoir christianisé les auteurs
païens qu'il a traduits ; son interprétation de Platon révèle en trop
d'endroits le chrétien soucieux d'orthodoxie. C'est que, protestant
récemment converti au catholicisme, Dacier affiche de la
prudence à l'égard d'un auteur dont la doctrine avait de tous temps
constitué une menace pour la religion ; en christianisant Platon,
Dacier apparaît comme l'héritier d'une tradition qui, depuis
l'antiquité, se plaisait à retrouver chez Platon l'écho des croyances
chrétiennes, faisant du philosophe le plus théologien de tous les
Grecs. Il se situe dans le sillage de la «prisca theologia», tradition

apologétique redécouverte par la Renaissance selon laquelle
des œuvres païennes très anciennes, notamment celles d'Hermès
Trismégiste, d'Orphée, de Pythagore et, bien sûr, de Platon,
recèleraient des éléments de la révélation judéo-chrétienne, inspirées
par Moïse, Noé ou même Adam18. En accord avec les théologiens
orthodoxes du siècle précédent, Dacier rejette toutefois les
éléments magiques, théurgiques et syncrétiques de cette tradition ; le
platonisme n'est pas pour lui une philosophie du mystère. En fin
de compte, une attitude si prudente à l'égard de Platon ne fait que
refléter celle d'un siècle où le grec sentait encore l'hérésie et «où
il pouvait être dangereux de ne pas se montrer chrétien en même
temps qu'helléniste19».

En conclusion, si le texte de Dacier, qui recoupe quelque trois
cents pages, apparaît mieux documenté que celui de Fleury, qui

17. Le terme de «néo-platonisme» a été créé par Schleiermacher.
18. Voir Daniel P. Walker, The Ancient Theology. Studies in Christian

Platonism from the Fifteenth to the Eighteenth Century, Ithaca, New York :

Cornell University Press, 1972.
19. Roy C. Knight, Racine et la Grèce, Paris : Boivin, 1950, p. 68.



86 ÉTUDES DE LETTRES

n'en comprend qu'une cinquantaine, si Dacier présente un panorama

bien plus riche et détaillé du platonisme, l'auteur ne propose
rien de nouveau ; il ne fait que reprendre des arguments ressassés

par des générations d'érudits. Fleury, par contre, n'approfondit
guère la philosophie de Platon, mais il annonce un accès nouveau
et prometteur au texte du philosophe. Ces deux attitudes reflètent
bien la contradiction fondamentale d'un siècle à la fois « ancien»
et « moderne » où se heurtent et se confrontent une fidélité parfois
dogmatique à la tradition érudite et une volonté souvent provocatrice

de faire table rase de toute une tradition pour construire
l'avenir sur des bases nouvelles.

Monika Simon
Université de Bâle


	Deux lectures de Platon au XVIIe siècle : Claude Fleury et André Dacier

