
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Le modèle ficinien dans les Sympose de Louis le Roy

Autor: Margellos, Cécile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MODÈLE FICINIEN DANS LE SYMPOSE DE LOUIS LE
ROY

A mi-chemin entre servitude et indépendance, récupération et rejet, la
traduction et le commentaire du Banquet de Platon par Louis Le Roy laissent

transparaître l'attitude ambivalente de leur auteur à l'égard de Ficin et
sont révélateurs à la fois des multiples attaches qui les lient à leur modèle et
d'une volonté manifeste de s'en affranchir.

Marsile Ficin, le philosophe néoplatonicien toscan — traducteur

de Platon, auteur en 1468 du De Amore, le fameux commentaire

sur le Banquet — et Louis Le Roy, dit Regius (1510-1577),
le premier traducteur et commentateur du même Banquet1 en français

vulgaire, directement à partir du grec, étaient destinés à se

rencontrer à un siècle de distance, au moment où le platonisme, à

travers la philosophie néoplatonicienne de l'amour, prend son
essor en France.

Humaniste polymorphe, protéen, historiographe, pamphlétaire,
théoricien politique, moraliste, lecteur royal, auteur fécond d'une
œuvre personnelle, aussi bien en latin qu'en français (G. Budaei
Vita, recueils de lettres, oraisons, panégyriques, exhortations, un
vaste traité historiographique2), Le Roy est avant tout un grand
helléniste : il sera parmi les premiers — sinon le premier — à tra-

1. Le Sympose de Platon ou de l'Amour e de Beauté, traduit du grec en
françois, auec trois liures de Commentaires, extraictz de toute Philosophie,
et recueillis des meilleurs autheurs tant Grecz que Latins, & autres, Paris :

J. Longis & R. le Mangnyer, 1558. Les autres références à ce texte se trouvent

directement dans le texte.
2. De la Vicissitude ou variété des choses en l'univers, Paris: Fayard,

non daté, réimp. (Paris : l'Huillier, 1575).



68 ÉTUDES DE LETTRES

duire directement du grec en français vulgaire les auteurs les plus
illustres de l'antiquité grecque — Isocrate, Démosthène, Aristote,
Xénophon, Plutarque. Mais il s'intéressera surtout aux textes
fondamentaux du corpus platonicien, textes auxquels presque
personne ni avant, ni même après lui et jusqu'à la fin du siècle,
n'osera s'attaquer en France : outre le Banquet — qui connaîtra, il
est vrai, une première traduction française, faite par Mathurin
Fléret, à partir de la traduction latine de Ficin et publiée en 1556
— Le Roy traduira le Timée (1551), le Phédon, accompagné du
livre x de la République et d'extraits du Phèdre et du Gorgias
(1553), les livres i et II de la République (1555), des extraits du
livre m des Lois (1562) et, à titre posthume, 1'« intégrale » de la
République (1600).

Le Sympose, dédié au jeune couple des dauphins de France,
François de Valois et Marie Stuart, à l'occasion de leur mariage
en 1558, est la première traduction française du Banquet faite à

partir de l'original grec. Elle est, de surcroît, la première et
pendant longtemps la seule traduction commentée : divisé en trois
livres, ce texte comporte, en effet, 204 folios dont seulement 35,5
sont réservés à la traduction, le restant étant consacré au paratexte
— épître, préfaces, etc. — et à un abondant commentaire intercalé.

A cette hypertrophie du secondaire on jauge l'ampleur de
l'entreprise de l'helléniste : à l'instar de Ficin, Le Roy semble nourrir
l'ambition de faire résonner le mot mais également, par une
exégèse proliférante, le sens du texte platonicien. Toutefois, contrairement

au «commentaire» ficinien, qui est un texte autonome,
publié indépendamment de la traduction latine, celui de Le Roy
affiche sa dépendance du texte traduit auquel il est attaché et qu'il
suit pas à pas.

Ce qui nous intéressera ici c'est le poids de l'intertexte ficinien
dans la traduction et le commentaire du Banquet par Le Roy ; on
tentera d'évaluer le degré d'autonomie de l'émule par rapport au
maître, autrement dit, de lire le Sympose « en tant que transformation

d'un modèle formel et sémantique qui lui préexiste ; [...] saisir,

comme disait François Rigolot en citant Tynianov, "sa qualité
différentielle3"».

3. François Rigolot, Le Texte de la Renaissance, Genève : Droz, 1982,
p. 173.



LE MODÈLE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 69

La prédilection de Le Roy pour le Banquet est certainement
imputable au contexte littéraire du milieu du XVIe siècle, contexte
profondément imprégné de néoplatonisme : ce sont surtout les
poètes qui, en France, entreprennent d'illustrer et de promouvoir
la philosophie platonicienne de l'amour, telle que l'interprétaient
Ficin et ses émules italiens, Pic, Bembo et Castiglione. Ils écrivent

tous des poésies d'inspiration ficinienne4 et plusieurs d'entre
eux, encouragés par le soutien enthousiaste de la reine de
Navarre, traduisent Platon et Ficin en associant étroitement prose
et poésie, traduction en prose et imitation en vers ; enfin, fait
capital pour la promotion de la philosophie ficinienne en France,
Jean de la Haye publie à Poitiers, en 1546, sa traduction du De
Amore dédiée à la reine Marguerite. Ainsi, de même que les
traductions du Timée, du Phédon, de la République ont été certainement

inspirées par la Theologia Platonica de Ficin, de même le
Sympose est dans une grande mesure tributaire de la diffusion du
De Amore dans les milieux des poètes et des lettrés.

Quelle est l'ampleur de l'influence de la traduction latine de
Ficin sur la traduction de Le Roy Celui-ci, élève de Pierre Danès
et de Jacques Toussain, est un excellent helléniste; il travaille
sans aucun doute à partir du texte grec — vraisemblablement à

partir de l'édition de Bâle de 1534. Il se montre d'une étonnante
fidélité à l'original, du moins là où la pudeur ne lui fait pas
commettre de pieuses trahisons. Néanmoins, il ne quitte pas des yeux
la traduction de Ficin, faisant partie de son Opera Piatonis, dont
la dernière édition avant la publication du Sympose a paru en
1557. En effet, nous avons constamment la preuve que la traduction

ficinienne sert à Le Roy de référence et de caution. Celui-ci
suit, par exemple, Ficin lorsque ce dernier met au goût du jour
certaines images ou métaphores : dans son éloge, Phèdre
emploiera l'adjectif ëudeoç («animé d'un transport divin», 179a);
dans la traduction de Léon Robin, on lit: «[...] il n'y a pas
d'homme assez lâche pour ne pas être, sous l'influence d'Amour
lui-même, divinement possédé d'une poussée de vaillance [,..]5».

4. Pontus de Tyard, Antoine Héroët, la reine Marguerite, Maurice Scève,
de Sainte-Marthe, Pernette du Guillet, mais aussi Du Bellay, Baïf et même
Ronsard.

5. Platon, Œuvres Complètes, tr. L. Robin, Paris: Gallimard, La
Pléiade, 1950,1, p. 702.



70 ÉTUDES DE LETTRES

Ficin traduit: «Nec quisquam adeo ignauus est, quem amor non
inflammet, et ad virtutem diuinum reddat [...]»: il remplace donc
ëuOeoç par le topos métaphorique de la flamme, topos cher au pé-
trarquisme et plus adapté au contexte de réception de l'époque. Le
Roy l'imitera: «Il n'y a celuy tant lasche soit-il, que l'amour
n'enflambe à vertu [...] » (8 v.).

S'il est indéniable que la traduction ficinienne hante celle de
Le Roy, l'helléniste assume mal sa dette envers son modèle et se

montre à son égard d'une étonnante mauvaise foi, dissimulée par
un mouvement dénégatif caractéristique. En effet, par deux fois, il
reprend sévèrement Ficin sur de menus détails de vocabulaire :

d'abord, à propos des i/rqTTaL («carrelets») auxquels Aristophane
compare les hommes, dédoublés par Zeus en punition de leur
insolence; Ficin traduit périphrastiquement tfrqTTai par pisciculi
(«petits poissons»), ce que le Roy s'empresse de corriger en
«plies»:

Ce serait temps perdu de m'arrester à reprendre ce personnage
[Ficin] en tous les endroits ou il a fally, traduisant Platon : mais
plustost luy conuient rendre graces, du labeur qu'il a prins vo-
luntairement, pour aider à la postérité, amendant à son pouuoir
l'ancienne traduction, et ce pendant essaier de supplier son
défaut sans aigreur. Donques œotrep iprjTTŒL n'est bien traduit,
quemadmodum pisciculi qui psettae vocantur, et n'y a point de

sens en cela, ains faut dire quemadmodum passeres, i. comme
plies : car signifie generalement tous poissons platz :

dont se trouuent plusieurs especes, et particulièrement les plies.
(51 r.)

Et Le Roy d'appeler longuement à la défense de sa thèse
Aristote, Galien, Pline et Horace Tant de verve gaspillée pour
une pareille vétille a en effet de quoi surprendre, même chez un
traducteur aussi chicaneur. Un feuillet plus loin, semblable
querelle à propos des XLcnrat («jetons» ou «osselets»), auxquels
risquent de ressembler les hommes, menacés d'être une nouvelle
fois fendus en deux, s'ils continuent à se montrer impudents.
Ficin comprend le sens de ce mot tout aussi mal que Le Roy : l'un
le traduit par «tenuissimorum animalium», l'autre propose une
correction fantaisiste :

Parquoy il est à craindre, que si ne nous gouuernons modestement

enuers les Dieux : ne soyons autrefois diuisez, et marchons
ayans la forme de ceux qui sont grauez et taillez aux columnes,
diuisez par le nez, estans mutilez en bas et comme sans fesses.
[...] Ficinus. Iterum diuidamur, talesque efficiamur quales in



LE MODÈLE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 71

columnis figurantur nares secti, euadamus similes tenuissimo-
rum quorundam animalium, quae lispae vocantur. Le bon
seigneur n'estoit guere expert en Grec ny en Latin, et a failly
infiniement traduisant cest autheur, mesmement en telles diffi-
cultez qui dependent de la congnoissance de l'antiquité, ou de

nature (52r.).

Cette fois ce sont messieurs de Montpellier, Turnèbe et Goupil
qui viennent à la rescousse, assistés de la Souda, de Callistrate,
d'Hélien et d'Aristote.

Certes, on le voit, Le Roy ne conteste pas à la légère la traduction

de son prédécesseur et prend la peine de chercher un appui à

ses affirmations. Mais, on peut lui faire confiance, s'il avait
trouvé chez Ficin d'autres inexactitudes, il les aurait aussitôt
dénoncées. Aussi, cette condescendance hautaine est-elle révélatrice
— plus encore que d'un trait de caractère — d'une grande
ambivalence à l'égard du modèle «surmoïque» et sacralisé.

Enfin, alors que Ficin n'intervient jamais pour censurer l'original,
même dans ce qu'il a de plus osé ou d'irrecevable pour son

époque, Le Roy n'hésite pas à l'expurger au besoin. Ses omissions

pudibondes se constatent surtout dans la première partie du
Banquet et notamment dans la traduction des éloges de Pausanias
d'Aristophane, où sont parfois censurées les références trop explicites

aux mœurs homosexuelles de la Grèce antique.
Mais ce souci de conformisation et de moralisation amène une

intervention bien plus radicale : Le Roy renonce, en effet, à
traduire la fin du Banquet (212c-223d), où Alcibiade fait irruption
chez Agathon en état d'ivresse et prononce un éloge passionné de
Socrate, éloge qui érige le Maître en figure exemplaire de l'amour
philosophique, en idéal incarné d'Eros. N'y voyant manifestement

que la confession impudique d'un ivrogne illustrant des
coutumes licencieuses, Le Roy l'expédie en quelques mots :

Les propos ensuyans d'Alcibiade et de Socrates sont pleins de

grande liberté, qui lors regnoit par toute la Grece, mesmement
en Athènes : et me semblent ne pouuoir auiourd'huy estre hon-
nestement recitez. De maniéré qu'achevé le discours d'Amour,
tant corporel et humain que diuin : qui estoit le but de ce deuis
ou dispute, et ayant esgard à la qualité des personnes, aus-
quelles ce labeur est adressé, i'ay esté conseillé par mes amis
d'omettre le reste que Platon a adiousté seulement pour plaisir,
seruant au temps et à la licencieuse vie de son pays : sans
proposer aux François parolles non conuenantes à leurs meurs, ny
conuenantes à la religion Chrestienne. (180r.)

Le Roy s'en tient donc à l'anecdote scabreuse de la tentative de



72 ÉTUDES DE LETTRES

séduction de Socrate par Alcibiade, qui, en tant que telle, lui
paraît superflue et inconvenante ; il n'adhère point à l'interprétation
de Ficin, dont la lecture non littérale de ce passage — lecture qui
reste, en l'occurrence, étonnamment actuelle — saisit l'enjeu
philosophique de l'apologue d'Alcibiade et lui restitue sa résonance
allégorique et la richesse de sa signification :

N'avez-vous pas remarqué, excellents amis, dans ce que nous
avons dit plus haut, que lorsque Platon fait le portrait de

l'Amour, c'est le portrait de Socrate qu'il peint, et que c'est
d'après le personnage de Socrate qu'il nous trace la figure de ce
dieu, comme si l'amour vrai et Socrate étaient absolument
semblables ?6

Là où pour Ficin il y a correspondance entre la théorie et la
pratique d'une éthique divinement inspirée, pour Le Roy il y
aurait, au contraire, incompatibilité. Cet hiatus entre un idéal
philosophique conforme au christianisme et un mode de vie aussi
discordant semble représenter même pour lui un recul et un
avilissement.

Mais, plus fondamentalement, ces interventions moralisantes
sont symptomatiques d'une différence d'approche herméneutique

: en effet, si Ficin peut se permettre une scrupuleuse fidélité
au niveau de sa traduction, c'est que l'exégèse allégorique du De
Amore lui laisse toute latitude pour infléchir le sens de l'ensemble
comme de telle ou telle partie du dialogue platonicien, alors que
l'interprétation souvent littérale de Le Roy refuse à celui-ci cette
liberté. Ainsi, quelque peu paradoxalement, c'est l'allégorèse qui
préserve chez Ficin la littéralité de la traduction et inversement
c'est la relative littéralité de son commentaire qui induit les écarts
de traduction chez Le Roy.

Par le De Amore, Ficin vise non seulement à réinterpréter le
Banquet à la lumière du message christique, mais à s'en servir
comme garant de sa propre théologie syncrétique, où se croisent
les courants mysticistes d'une gnose présumée archaïque et
préplatonicienne et les diverses doctrines issues du néoplatonisme
chrétien. Le commentaire ficinien imite, comme on sait, la forme
dialogique du texte de Platon : chacun des convives de ce nouveau
banquet — qui est supposé avoir eu lieu à Careggi, le 7 novembre

6. Marsile Ficin, Commentaire sur le Banquet de Platon, éd. et trad. R.
Marcel, Paris: Belles Lettres, 1956, p. 242 {Com. VII, 105v.-106r.). Ci-
après cité sous Com.



LE MODÈLE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 73

1468 — reprend à son compte un des éloges du Banquet platonicien

et en propose sa propre lecture. Mais toutes ces interprétations

décèlent sous les voiles des fables successives une
signification unique, que l'allégorie protège du contact avilissant
des profanes : la quête métaphysique de l'âme et son désir de se
libérer de son enveloppe corporelle pour contempler la beauté
éternelle de Dieu. La méthode herméneutique obéit à une logique
circulaire : on peut parcourir le texte dans les deux sens, car le
début préfigure la fin, la fin éclaire le début et le tout préfigure le
message chrétien, revu par le néoplatonisme7. Lus allégorique-
ment, tous les discours disent la même chose, les divers récits
fabuleux n'étant que des variations sur un même thème. Pourquoi
donc censurer le littéral, dès lors qu'il n'est qu'une enveloppe
poétique, un prétexte, un symbole, une figure

Le Roy, en revanche, est moins un philosophe qu'un
pédagogue moraliste, qui se sert du texte de Platon pour informer et

pour cautionner une éthique : le commentaire du Sympose, comme
le paratexte encadrant de l'épître et des préfaces, induisent une
lecture pragmatique et moralisante du Banquet, lecture actualisée
et adaptée au contexte de réception. S'adressant en premier lieu
au nouveau couple des dauphins de France, le Sympose doit
impérativement illustrer une morale pondérée qui fustige les méfaits
de la passion, incite au respect des institutions, loue les vertus
civilisatrices du mariage et souligne l'importance de celui-ci pour
préserver la pérennité dynastique grâce à une descendance
légitime8.

Le Platon « appliqué» de ce commentaire est parfois aussi éloigné

du texte d'origine que de la métaphysique idéalisante du fici-
nisme. Au niveau de l'analyse philosophique, Le Roy renonce
généralement à trancher entre les thèses qu'il met en présence.
Dans les livres il et m de son commentaire, où prédomine la
réflexion spéculative, il se contente d'exposer les interprétations,

7. Rappelons que le symbolisme du cercle est central dans la théosophie
ficinienne: «Or, en toutes choses, cette Beauté divine engendre l'Amour,
c'est-à-dire, le désir d'elle-même. Si, en effet, Dieu attire le monde à lui et
si le monde est attiré, il existe une attraction continue qui part de Dieu,
passe dans le monde et finalement se termine en Dieu et qui, comme un
cercle, se retrouve à nouveau à son point de départ.» {Com. il, 10r., p. 146).

8. Le Roy présente à ses dédicataires le livre de son Sympose «auquel il
[Platon] recommande l'honneste Amour qui consiste principalement en
mariage [...] » (2r. et v.).



74 ÉTUDES DE LETTRES

plutôt que de tenter une synthèse qui lui serait propre. Ficin y est
abondamment sinon toujours nommément cité, conjointement
cependant à plusieurs autres, poètes, moralistes, philosophes, dont
les doctrines ou les points de vue apparaissent en vrac au fil des

pages : saint Augustin est appelé à l'appui de Cicéron et côtoie
Eusèbe ; Hésiode cautionne les postulations de Jamblique, Proclus
ou Plotin; l'amour est défini non seulement d'après Platon et
Ficin, mais également d'après Aristote, Avicenne, Théophraste ou
Plutarque. C'est d'ailleurs là une méthode chère aux philologues
de la Renaissance ; ainsi Philippe Béroalde commentant Properce :

«Nous n'exposerons pas seulement nos opinions, mais celles des

autres. Car, comme dit saint Jérôme, le devoir du commentateur
est de présenter les points de vue de beaucoup de savants « afin
que le lecteur avisé, après avoir lu les différentes interprétations,
juge par lui-même laquelle est la plus vraie9»».

S'ouvrir aux lectures multiples, c'est en même temps s'interroger

sur la validité de l'allégorisation univoque et uniformisante.
Chez Le Roy, en effet, celle-ci ne semble plus aller de soi.
Diverses interprétations allégoriques sont proposées, juxtaposées,
parfois confrontées — celle de Ficin parmi d'autres — sans pour
autant aboutir à des significations convergentes. Il n'y a plus une
seule grille herméneutique mais plusieurs. La clé n'est pas donnée
d'avance ; le sens, fragile et problématique, relève du choix
individuel de chacun. Le Roy dira à propos du mythe aristophanien de

1'androgyne :

Parquoy me soubmettant en cela à la fidele determination de

l'Eglise, et remettant ceux qui voudront curieusement chercher
tels mystères, aux liures à ce propres, ie retourneray au propos
de l'Androgyne, et en exposeray les allegories. Car iaçoit que
l'exposition Allégorique soit fort incertaine, et que chacun en
use à sa fantaisie: toutefois il est vray-semblable, qu'un si

grand philosophe et tant grand personnage n'aye mis telle
fiction en auant sans raison, laquelle si ne pouuons trouuer pour
l'imbecilité de nostre esprit et peu de sçauoir, à tout le moins en
baillerons nous quelque ombre et apparence. (45r. et v.)

Pour conformer la fable d'Aristophane au sens général du
dialogue platonicien10, l'exégète n'exposera pas moins de trois inter-

9. Cité par Anthony Grafton, «On the Scolarship of Politian and its
Context», Journal of the Warburg and Courtauld Inst., 40 (1977), p.187.

10. Ni la lecture circulaire de Ficin, ni celle de Le Roy, qui superpose à

cette première une vision de progression linéaire, ascendante, où chaque ar



LE MODÈLE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 75

prétations allégoriques différentes, tout en s'abstenant de prendre
position. Cette accumulation des diverses explications crée une
incertitude quant à leurs valeurs de vérité respectives, chacune
d'elles risquant même d'invalider les autres. Comment faire alors

pour maintenir un point de vue surplombant et synthétique
Plus loin, Le Roy est aux prises avec les représentations

contradictoires de l'âge d'Amour, entre le discours de Phèdre (qui
affirme qu'il est le plus ancien des dieux) et celui d'Agathon (qui
veut qu'il soit, au contraire, le plus jeune) et doute de la
pertinence des interprétations allégoriques proposées qui tentent de les
concilier :

Les autres [en fait Ficin, traduit textuellement11] recherchent
plus hault ces amours en ceste maniéré. Dieu pere de toutes
choses, pour l'amour qu'il auoit de multiplier sa semence par la
bénignité de sa prouidence créa les intelligences, qui agitent
Saturne, Juppiter et les autres planetes : D'autre costé ces
intelligences recongnoissans leur créateur, Payment. Ilz appellent
l'Amour, par lequel les celestes sont créez, plus ancien. Et
l'autre par lequel sont affectionez à leur créateur, ieune [...]
Ceste exposition ne me satisfait pour estre trop esloignée du su-
biect, comme aussi une autre qu'admene Picus Mirandula, et
me semble qu'il n'est séant d'imaginer telz songes, et rechercher

de si hault les Allegories. (64v.)

Allégorie «fort incertaine», «trop éloignée du sujet», bonne
ou bien mauvaise, plurielle : plus rien ne paraît stable, tout
devient équivoque. En questionnant l'allégorèse, le commentaire de
Le Roy fait voler en éclats les certitudes figées de l'exégèse fici-
nienne, prend ses distances par rapport au modèle canonique et
pose les jalons de son affranchissement.

Cécile Margellos
Université de Genève

ticulation majeure du dialogue platonicien marque une nouvelle étape de la
discussion qui traite de la même matière «plus doctement et subtilement»,
ne saisissent le déroulement dialectique du Banquet. Pour le lecteur
moderne, en revanche, les cinq premiers éloges illustrent, souvent de manière
caricaturale, le type de discours des pré-socratiques et des sophistes, auquel
s'opposent l'enseignement et le modèle socratiques (voir la préface au
Banquet de L. Robin, Platon, Oeuvres Complètes, Paris : Belles Lettres,
1992).

11. Com. v, 56r.- v., p. 195.


	Le modèle ficinien dans les Sympose de Louis le Roy

