Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1999)
Heft: 2
Artikel: Le modéle ficinien dans les Sympose de Louis le Roy
Autor: Margellos, Cécile
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MODELE FICINIEN DANS LE SYMPOSE DE LOUIS LE
ROY

A mi-chemin entre servitude et indépendance, récupération et rejet, la
traduction et le commentaire du Banquet de Platon par Louis Le Roy lais-
sent transparaitre 1’attitude ambivalente de leur auteur a 1’égard de Ficin et
sont révélateurs a la fois des multiples attaches qui les lient a leur modéle et
d’une volonté manifeste de s’en affranchir.

Marsile Ficin, le philosophe néoplatonicien toscan — traduc-
teur de Platon, auteur en 1468 du De Amore, le fameux commen-
taire sur le Banquet — et Louis Le Roy, dit Regius (1510-1577),
le premier traducteur et commentateur du méme Banquet' en fran-
cais vulgaire, directement a partir du grec, étaient destinés a se
rencontrer a un siécle de distance, au moment ou le platonisme, a
travers la philosophie néoplatonicienne de I’amour, prend son
essor en France.

Humaniste polymorphe, protéen, historiographe, pamphlétaire,
théoricien politique, moraliste, lecteur royal, auteur fécond d’une
ceuvre personnelle, aussi bien en latin qu’en francais (G. Budaei
Vita, recueils de lettres, oraisons, panégyriques, exhortations, un
vaste traité historiographique?), Le Roy est avant tout un grand
helléniste: il sera parmi les premiers — sinon le premier — a tra-

1. Le Sympose de Platon ou de I’Amour e de Beauté, traduit du grec en
frangois, auec trois liures de Commentaires, extraictz de toute Philosophie,
et recueillis des meilleurs autheurs tant Grecz que Latins, & autres, Paris :
J. Longis & R. le Mangnyer, 1558. Les autres références a ce texte se trou-
vent directement dans le texte.

2. De la Vicissitude ou variété des choses en l'univers, Paris: Fayard,
non daté, réimp. (Paris : I’Huillier, 1575).



68 ETUDES DE LETTRES

duire directement du grec en francgais vulgaire les auteurs les plus
illustres de 1’antiquité grecque — Isocrate, Démosthéne, Aristote,
Xénophon, Plutarque. Mais il s’intéressera surtout aux textes fon-
damentaux du corpus platonicien, textes auxquels presque per-
sonne ni avant, ni méme apres lui et jusqu’a la fin du siecle,
n’osera s’attaquer en France : outre le Banquet — qui connaitra, il
est vrai, une premiere traduction francaise, faite par Mathurin
Héret, a partir de la traduction latine de Ficin et publiée en 1556
— Le Roy traduira le Timée (1551), le Phédon, accompagné du
livre x de la République et d’extraits du Phedre et du Gorgias
(1553), les livres 1 et 11 de la République (1555), des extraits du
livre 111 des Lois (1562) et, a titre posthume, I’«intégrale » de la
République (1600).

Le Sympose, dédié au jeune couple des dauphins de France,
Francois de Valois et Marie Stuart, a I’occasion de leur mariage
en 1558, est la premicre traduction francgaise du Banquet faite a
partir de I’original grec. Elle est, de surcroit, la premiére et pen-
dant longtemps la seule traduction commentée: divisé en trois
livres, ce texte comporte, en effet, 204 folios dont seulement 35,5
sont réservés a la traduction, le restant étant consacré au paratexte
— épitre, préfaces, etc. — et a un abondant commentaire inter-
gale,

A cette hypertrophie du secondaire on jauge I’ampleur de I’en-
treprise de I’helléniste : a I’instar de Ficin, Le Roy semble nourrir
I’ambition de faire résonner le mot mais également, par une exé-
gese proliférante, le sens du texte platonicien. Toutefois, contrai-
rement au « commentaire » ficinien, qui est un texte autonome,
publié indépendamment de la traduction latine, celui de Le Roy
affiche sa dépendance du texte traduit auquel il est attaché et qu’il
suit pas a pas.

Ce qui nous intéressera ici ¢’est le poids de I’intertexte ficinien
dans la traduction et le commentaire du Banquet par Le Roy ; on
tentera d’évaluer le degré d’autonomie de 1’émule par rapport au
maitre, autrement dit, de lire le Sympose «en tant que transforma-
tion d’un modele formel et sémantique qui lui préexiste ; [...] sai-
sir, comme disait Fran¢ois Rigolot en citant Tynianov, “sa qualité
différentielle’”».

3. Francgois RIGOLOT, Le Texte de la Renaissance, Genéve : Droz, 1982,
p. 173.



LE MODELE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 69

La prédilection de Le Roy pour le Banqguet est certainement
imputable au contexte littéraire du milieu du xvi® siecle, contexte
profondément imprégné de néoplatonisme: ce sont surtout les
poetes qui, en France, entreprennent d’illustrer et de promouvoir
la philosophie platonicienne de I’amour, telle que I’interprétaient
Ficin et ses émules italiens, Pic, Bembo et Castiglione. Ils écri-
vent tous des poésies d’inspiration ficinienne? et plusieurs d’entre
eux, encouragés par le soutien enthousiaste de la reine de
Navarre, traduisent Platon et Ficin en associant étroitement prose
et poésie, traduction en prose et imitation en vers ; enfin, fait ca-
pital pour la promotion de la philosophie ficinienne en France,
Jean de la Haye publie a Poitiers, en 1546, sa traduction du De
Amore dédiée a la reine Marguerite. Ainsi, de méme que les tra-
ductions du Timée, du Phédon, de la République ont été certaine-
ment inspirées par la Theologia Platonica de Ficin, de méme le
Sympose est dans une grande mesure tributaire de la diffusion du
De Amore dans les milieux des poctes et des lettrés.

Quelle est I’ampleur de I’'influence de la traduction latine de
Ficin sur la traduction de Le Roy ? Celui-ci, éléve de Pierre Danes
et de Jacques Toussain, est un excellent helléniste; il travaille
sans aucun doute a partir du texte grec — vraisemblablement a
partir de 1’édition de Béle de 1534. Il se montre d’une étonnante
fidélité a 1’original, du moins 1a ot la pudeur ne lui fait pas com-
mettre de pieuses trahisons. Néanmoins, il ne quitte pas des yeux
la traduction de Ficin, faisant partie de son Opera Platonis, dont
la derniére édition avant la publication du Sympose a paru en
1557. En effet, nous avons constamment la preuve que la traduc-
tion ficinienne sert a Le Roy de référence et de caution. Celui-ci
suit, par exemple, Ficin lorsque ce dernier met au gofit du jour
certaines images ou métaphores: dans son éloge, Phédre em-
ploiera 1’adjectif évfeoc («animé d’un transport divin», 179a);
dans la traduction de Léon Robin, on lit: «[...] il n’y a pas
d’homme assez lache pour ne pas étre, sous I'influence d’ Amour
lui-méme, divinement possédé d’une poussée de vaillance [...]».

4. Pontus de Tyard, Antoine Héroét, la reine Marguerite, Maurice Scéve,
de Sainte-Marthe, Pernette du Guillet, mais aussi Du Bellay, Baif et méme
Ronsard.

5. PLATON, Euvres Compleétes, tr. L. Robin, Paris: Gallimard, La
Pléiade, 1950, 1, p. 702.



70 ETUDES DE LETTRES

Ficin traduit: « Nec quisquam adeo ignauus est, quem amor non
inflammet, et ad virtutem diuinum reddat [...] »: il remplace donc
€vfeoc par le topos métaphorique de la flamme, topos cher au pé-
trarquisme et plus adapté au contexte de réception de I’époque. Le
Roy I'imitera: «Il n’y a celuy tant lasche soit-il, que 1’amour
n’enflambe a vertu [...]» (8 v.).

S’il est indéniable que la traduction ficinienne hante celle de
Le Roy, I’helléniste assume mal sa dette envers son modele et se
montre a son égard d’une étonnante mauvaise foi, dissimulée par
un mouvement dénégatif caractéristique. En effet, par deux fois, il
reprend séverement Ficin sur de menus détails de vocabulaire :
d’abord, a propos des ¢n7rat («carrelets ») auxquels Aristophane
compare les hommes, dédoublés par Zeus en punition de leur in-
solence ; Ficin traduit périphrastiquement ¢n77ar par pisciculi
(« petits poissons»), ce que le Roy s’empresse de corriger en
«plies »:

Ce seroit temps perdu de m’arrester a reprendre ce personnage
[Ficin] en tous les endroits ou il a fally, traduisant Platon : mais
plustost luy conuient rendre graces, du labeur qu’il a prins vo-
luntairement, pour aider a la posterité, amendant a son pouuoir
I’ancienne traduction, et ce pendant essaier de supplier son de-
faut sans aigreur. Donques domep YmTTaL n’est bien traduit,
quemadmodum pisciculi qui psettae vocantur, et n’y a point de
sens en cela, ains faut dire quemadmodum passeres. i. comme
plies: car ¢Ym7Tar signifie generalement tous poissons platz :

dont se trouuent plusieurs especes, et particulierement les plies.
(51r.)

Et Le Roy d’appeler longuement a la défense de sa these
Aristote, Galien, Pline et Horace! Tant de verve gaspillée pour
une pareille vétille a en effet de quoi surprendre, méme chez un
traducteur aussi chicaneur. Un feuillet plus loin, semblable que-
relle a propos des Alomar («jetons » ou «osselets »), auxquels ris-
quent de ressembler les hommes, menacés d’étre une nouvelle
fois fendus en deux, s’ils continuent a se montrer impudents.
Ficin comprend le sens de ce mot tout aussi mal que Le Roy : I’un
le traduit par «tenuissimorum animalium», 1’autre propose une
correction fantaisiste :

Parquoy il est a craindre, que si ne nous gouuernons modeste-
ment enuers les Dieux : ne soyons autrefois diuisez, et marchons
ayans la forme de ceux qui sont grauez et taillez aux columnes,
diuisez par le nez, estans mutilez en bas et comme sans fesses.
[...] Ficinus. Iterum diuidamur, talesque efficiamur quales in



LE MODELE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 71

columnis figurantur nares secti, euadamus similes tenuissimo-
rum quorundam animalium, quae lispae vocantur. Le bon sei-
gneur n’estoit guere expert en Grec ny en Latin, et a failly
infiniement traduisant cest autheur, mesmement en telles diffi-
cultez qui dependent de la congnoissance de 1’antiquité, ou de
nature (52r.).

Cette fois ce sont messieurs de Montpellier, Turnebe et Goupil
qui viennent a la rescousse, assistés de la Souda, de Callistrate,
d’Hélien et d’ Aristote.

Certes, on le voit, Le Roy ne conteste pas a la 1égere la traduc-
tion de son prédécesseur et prend la peine de chercher un appui a
ses affirmations. Mais, on peut lui faire confiance, s’il avait
trouvé chez Ficin d’autres inexactitudes, il les aurait aussitot dé-
noncées. Aussi, cette condescendance hautaine est-elle révélatrice
— plus encore que d’un trait de caractére — d’une grande ambi-
valence a I’égard du modéle « surmoique » et sacralisé.

Enfin, alors que Ficin n’intervient jamais pour censurer 1’ origi-
nal, méme dans ce qu’il a de plus osé ou d’irrecevable pour son
époque, Le Roy n’hésite pas a ’expurger au besoin. Ses omis-
sions pudibondes se constatent surtout dans la premiére partie du
Banquet et notamment dans la traduction des éloges de Pausanias
d’ Aristophane, ou sont parfois censurées les références trop expli-
cites aux meceurs homosexuelles de la Grece antique.

Mais ce souci de conformisation et de moralisation ameéne une
intervention bien plus radicale: Le Roy renonce, en effet, a tra-
duire la fin du Banquet (212¢-223d), ou Alcibiade fait irruption
chez Agathon en état d’ivresse et prononce un éloge passionné de
Socrate, éloge qui érige le Maitre en figure exemplaire de 1’amour
philosophique, en idéal incarné d’Eros. N’y voyant manifeste-
ment que la confession impudique d’un ivrogne illustrant des cou-
tumes licencieuses, Le Roy ’expédie en quelques mots :

Les propos ensuyans d’Alcibiade et de Socrates sont pleins de
grande liberté, qui lors regnoit par toute la Grece, mesmement
en Athenes: et me semblent ne pouuoir auiourd’huy estre hon-
nestement recitez. De maniere qu’achevé le discours d’ Amour,
tant corporel et humain que diuin : qui estoit le but de ce deuis
ou dispute, et ayant esgard a la qualité des personnes, aus-
quelles ce labeur est adressé, i’ay esté conseillé par mes amis
d’omettre le reste que Platon a adiousté seulement pour plaisir,
seruant au temps et a la licencieuse vie de son pays: sans pro-
poser aux Francgois parolles non conuenantes a leurs meurs, ny
conuenantes a la religion Chrestienne. (180r.)

Le Roy s’en tient donc a I’anecdote scabreuse de la tentative de



72 ETUDES DE LETTRES

séduction de Socrate par Alcibiade, qui, en tant que telle, lui pa-
rait superflue et inconvenante ; il n’adhére point a ’interprétation
de Ficin, dont la lecture non littérale de ce passage — lecture qui
reste, en 1’occurrence, étonnamment actuelle — saisit I’enjeu phi-
losophique de 1’apologue d’ Alcibiade et lui restitue sa résonance
allégorique et la richesse de sa signification :

N’avez-vous pas remarqué, excellents amis, dans ce que nous
avons dit plus haut, que lorsque Platon fait le portrait de
I’Amour, c’est le portrait de Socrate qu’il peint, et que c’est
d’apres le personnage de Socrate qu’il nous trace la figure de ce

dieu, comme si I’amour vrai et Socrate étaient absolument sem-
blables ?¢

La ou pour Ficin il y a correspondance entre la théorie et la
pratique d’une éthique divinement inspirée, pour Le Roy il y au-
rait, au contraire, incompatibilité. Cet hiatus entre un idéal philo-
sophique conforme au christianisme et un mode de vie aussi
discordant semble représenter méme pour lui un recul et un avilis-
sement.

Mais, plus fondamentalement, ces interventions moralisantes
sont symptomatiques d’une différence d’approche herméneu-
tique : en effet, si Ficin peut se permettre une scrupuleuse fidélité
au niveau de sa traduction, c’est que I’exégese allégorique du De
Amore lui laisse toute latitude pour infléchir le sens de 1I’ensemble
comme de telle ou telle partie du dialogue platonicien, alors que
I’interprétation souvent littérale de Le Roy refuse a celui-ci cette
liberté. Ainsi, quelque peu paradoxalement, c’est 1’allégorese qui
préserve chez Ficin la littéralité de la traduction et inversement
c’est la relative littéralité de son commentaire qui induit les écarts
de traduction chez Le Roy.

Par le De Amore, Ficin vise non seulement a réinterpréter le
Banquet a la lumiére du message christique, mais a s’en servir
comme garant de sa propre théologie syncrétique, ou se croisent
les courants mysticistes d’une gnose présumée archaique et pré-
platonicienne et les diverses doctrines issues du néoplatonisme
chrétien. Le commentaire ficinien imite, comme on sait, la forme
dialogique du texte de Platon : chacun des convives de ce nouveau
banquet — qui est supposé avoir eu lieu a Careggi, le 7 novembre

6. Marsile FICIN, Commentaire sur le Banquet de Platon, éd. et trad. R.
Marcel, Paris: Belles Lettres, 1956, p. 242 (Com. vii, 105v.-106r.). Ci-
apres cité sous Com.



LE MODELE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 73

1468 — reprend a son compte un des éloges du Banquet platoni-
cien et en propose sa propre lecture. Mais toutes ces interpréta-
tions décelent sous les voiles des fables successives une
signification unique, que 1’allégorie protege du contact avilissant
des profanes : la quéte métaphysique de 1’ame et son désir de se
libérer de son enveloppe corporelle pour contempler la beauté
éternelle de Dieu. La méthode herméneutique obéit a une logique
circulaire: on peut parcourir le texte dans les deux sens, car le
début préfigure la fin, la fin éclaire le début et le tout préfigure le
message chrétien, revu par le néoplatonisme’. Lus allégorique-
ment, tous les discours disent la méme chose, les divers récits fa-
buleux n’étant que des variations sur un méme theme. Pourquoi
donc censurer le littéral, dés lors qu’il n’est qu’une enveloppe
poétique, un prétexte, un symbole, une figure ?

Le Roy, en revanche, est moins un philosophe qu’un péda-
gogue moraliste, qui se sert du texte de Platon pour informer et
pour cautionner une éthique : le commentaire du Sympose, comme
le paratexte encadrant de 1’épitre et des préfaces, induisent une
lecture pragmatique et moralisante du Banquet, lecture actualisée
et adaptée au contexte de réception. S’adressant en premier lieu
au nouveau couple des dauphins de France, le Sympose doit impé-
rativement illustrer une morale pondérée qui fustige les méfaits
de la passion, incite au respect des institutions, loue les vertus ci-
vilisatrices du mariage et souligne 1’importance de celui-ci pour
préserver la pérennité dynastique grace a une descendance 1égi-
time3.

Le Platon «appliqué » de ce commentaire est parfois aussi éloi-
gné du texte d’origine que de la métaphysique idéalisante du fici-
nisme. Au niveau de I’analyse philosophique, Le Roy renonce
généralement a trancher entre les théses qu’il met en présence.
Dans les livres 11 et 111 de son commentaire, ou prédomine la ré-
flexion spéculative, il se contente d’exposer les interprétations,

7. Rappelons que le symbolisme du cercle est central dans la théosophie
ficinienne : «Or, en toutes choses, cette Beauté divine engendre 1’ Amour,
c’est-a-dire, le désir d’elle-méme. Si, en effet, Dieu attire le monde a lui et
si le monde est attiré, il existe une attraction continue qui part de Dieu,
passe dans le monde et finalement se termine en Dieu et qui, comme un
cercle, se retrouve a nouveau a son point de départ.» (Com. 11, 10r., p. 146).

8. Le Roy présente a ses dédicataires le livre de son Sympose «auquel il
[Platon] recommande 1’honneste Amour qui consiste principalement en ma-
riage [...]» ! (2r. et v.).



74 ETUDES DE LETTRES

plutot que de tenter une synthése qui lui serait propre. Ficin y est
abondamment sinon toujours nommément cité, conjointement ce-
pendant a plusieurs autres, poetes, moralistes, philosophes, dont
les doctrines ou les points de vue apparaissent en vrac au fil des
pages : saint Augustin est appelé a 1’appui de Cicéron et cotoie
Eusebe ; Hésiode cautionne les postulations de Jamblique, Proclus
ou Plotin; ’amour est défini non seulement d’aprés Platon et
Ficin, mais également d’aprés Aristote, Avicenne, Théophraste ou
Plutarque. C’est d’ailleurs la une méthode chére aux philologues
de la Renaissance ; ainsi Philippe Béroalde commentant Properce :
«Nous n’exposerons pas seulement nos opinions, mais celles des
autres. Car, comme dit saint Jérdme, le devoir du commentateur
est de présenter les points de vue de beaucoup de savants «afin
que le lecteur avisé, apres avoir lu les différentes interprétations,
juge par lui-méme laquelle est la plus vraie”»».

S’ouvrir aux lectures multiples, c’est en méme temps s’interro-
ger sur la validité de 1’allégorisation univoque et uniformisante.
Chez Le Roy, en effet, celle-ci ne semble plus aller de soi.
Diverses interprétations allégoriques sont proposées, juxtaposées,
parfois confrontées — celle de Ficin parmi d’autres — sans pour
autant aboutir a des significations convergentes. Il n’y a plus une
seule grille herméneutique mais plusieurs. La clé n’est pas donnée
d’avance; le sens, fragile et problématique, reléve du choix indi-
viduel de chacun. Le Roy dira a propos du mythe aristophanien de
I’androgyne::

Parquoy me soubmettant en cela a la fidele determination de
I’Eglise, et remettant ceux qui voudront curieusement chercher
tels mysteres, aux liures a ce propres, ie retourneray au propos
de 1I’Androgyne, et en exposeray les allegories. Car iagoit que
I’exposition Allegorique soit fort incertaine, et que chacun en
use a sa fantaisie: toutefois il est vray-semblable, qu’un si
grand philosophe et tant grand personnage n’aye mis telle fic-
tion en auant sans raison, laquelle si ne pouuons trouuer pour
I’imbecilité de nostre esprit et peu de sgauoir, a tout le moins en
baillerons nous quelque ombre et apparence. (45r. et v.)

Pour conformer la fable d’ Aristophane au sens général du dia-
logue platonicien'?, I’exégéte n’exposera pas moins de trois inter-

9. Cité par Anthony GRAFTON, «On the Scolarship of Politian and its
Context», Journal of the Warburg and Courtauld Inst., 40 (1977), p.187.

10. Ni la lecture circulaire de Ficin, ni celle de Le Roy, qui superpose a
cette premicre une vision de progression linéaire, ascendante, ou chaque ar



LE MODELE FICINIEN DANS LE SYMPOSE 75

prétations allégoriques différentes, tout en s’abstenant de prendre
position. Cette accumulation des diverses explications crée une
incertitude quant a leurs valeurs de vérité respectives, chacune
d’elles risquant méme d’invalider les autres. Comment faire alors
pour maintenir un point de vue surplombant et synthétique ?

Plus loin, Le Roy est aux prises avec les représentations contra-
dictoires de 1’Age d’ Amour, entre le discours de Phedre (qui af-
firme qu’il est le plus ancien des dieux) et celui d’ Agathon (qui
veut qu’il soit, au contraire, le plus jeune) et doute de la perti-
nence des interprétations allégoriques proposées qui tentent de les
concilier:

Les autres [en fait Ficin, traduit textuellement!'] recherchent
plus hault ces amours en ceste maniere. Dieu pere de toutes
choses, pour I’amour qu’il auoit de multiplier sa semence par la
benignité de sa prouidence crea les intelligences, qui agitent
Saturne, Juppiter et les autres planetes : D’autre costé ces intel-
ligences recongnoissans leur createur, I’ayment. Ilz appellent
I’ Amour, par lequel les celestes sont créez, plus ancien. Et
I’autre par lequel sont affectionez a leur createur, ieune [...]
Ceste exposition ne me satisfait pour estre trop esloignée du su-
biect, comme aussi une autre qu’admene Picus Mirandula, et
me semble qu’il n’est seant d’imaginer telz songes, et recher-
cher de si hault les Allegories. (64v.)

Allégorie «fort incertaine », «trop éloignée du sujet», bonne
ou bien mauvaise, plurielle: plus rien ne parait stable, tout de-
vient équivoque. En questionnant 1’allégorese, le commentaire de
Le Roy fait voler en éclats les certitudes figées de I’exégese fici-
nienne, prend ses distances par rapport au modele canonique et
pose les jalons de son affranchissement.

Cécile MARGELLOS
Université de Genéve

ticulation majeure du dialogue platonicien marque une nouvelle étape de la
discussion qui traite de la méme matiére « plus doctement et subtilement »,
ne saisissent le déroulement dialectique du Banquet. Pour le lecteur mo-
derne, en revanche, les cinq premiers éloges illustrent, souvent de maniére
caricaturale, le type de discours des pré-socratiques et des sophistes, auquel
s’opposent l’enseignement et le modéle socratiques (voir la préface au
Banquet de L. Robin, PLATON, Oeuvres Complétes, Paris: Belles Lettres,
1992).
11. Com. v, 56r.- v., p. 195.



	Le modèle ficinien dans les Sympose de Louis le Roy

