Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Les Théorémes de Jean de la Ceppéde ou : de la poésie considérée
comme transfusion sanguine

Autor: Hunkeler, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES THEOREMES DE JEAN DE LA CEPPEDE OU: DE LA
POESIE CONSIDEREE COMME TRANSFUSION SANGUINE

Dans le débat sur I’imitatio qui oppose au XVI°® sieécle les tenants d’une
conception unilatérale de la transmission respectueuse aux adeptes d’une in-
tervention plus créatrice, I’ceuvre de Jean de La Ceppéde occupe une place
particuliére. D’une part, son enracinement dans la poésie religieuse catho-
lique et sa stricte obédience a la censure de I’Eglise font des Théorémes sur
le sacré mystére de notre rédemption (1613) I’exemple typique d’une litté-
rature respectueuse, voire docile ; d’autre part cependant, c’est la distance
méme entre le Christ du récit de la passion et le poéte qui retrace et explicite
ce «sacré mystére » qui est responsable d’un décalage massif entre I’inspira-
teur et I’inspiré. Pour pallier cet écart sans pour autant perdre de vue le ca-
ractere miraculeux de I’inspiration qui le force & prendre la parole, le poéte
a recours a un vocabulaire ou se combinent des emprunts au texte biblique et
au sacrement de 1’Eucharistie aussi bien qu’a la théorie antique des hu-
meurs. En effet, le probléme de I’influence est envisagé et thématisé par La
Ceppede de maniere littérale : sang, larmes et encre sont les termes récur-
rents qui lui permettent de relier le sacrifice du Christ au poéte qui s’en
nourrit, et qui produira a son tour des larmes qui nourriront ses écrits.

«J’ai peur que nous avons les yeux plus grands que le ventre,
et plus de curiosité que nous n’avons de capacité. Nous embras-
sons tout, mais nous n’étreignons que du vent». La lecon de scep-
ticisme que nous administre Montaigne dans les lignes que je
viens de citer gagnent en signification si nous les replagons dans
leur contexte d’origine : le début de I’essai « Des cannibales'». En
effet, Montaigne nous met en garde: avoir les yeux plus grands

1. Michel de MONTAIGNE, Essais, livre 1, chapitre xxxi, Paris: GF-
Flammarion, p. 251.



20 ETUDES DE LETTRES

que le ventre est chose courante, méme et surtout si ’on se met a
parler d’un phénomene aussi étrange que 1’anthropophagie. Telle
était aussi la constatation d’ André Green, qui remarqua en 1972
que la disparition progressive du cannibalisme en tant que pra-
tique culturelle allait de pair avec 1’intérét croissant que notre cul-
ture prenait a ce méme phénomeéne?. La fascination qu’exerce le
cannibalisme n’est cependant pas un acquis des temps modernes.
L’exemple de Montaigne montre bien que I’anthropophagie appa-
rait d’emblée, dans le discours de ceux qui ne la pratiquent pas,
comme chargée d’un sens qui dépasse largement celui du rituel
primitif. Le cannibalisme, dit en somme Montaigne dans son cé-
lebre essai, est bien plus qu’une pratique dégoiitante; c’est une
forme de culture.

Des études récentes ont montré que cette constatation fonc-
tionne également en sens inverse>. En effet, si 1’on peut dire avec
Montaigne que le cannibalisme est une forme de culture, on peut
affirmer aussi, et sans tomber dans un simple jeu de mots, que la
culture est elle-mé&me une forme de cannibalisme, qu’elle utilise
et met en relation toute une série de conceptions, de termes et de
représentations qui ont trait a la dévoration et jusqu’a I’anthropo-
phagie. Bien avant « Le silence des agneaux », manger 1’ autre est
un acte ou s’interpénetrent amour et haine, fascination pour autrui
et affirmation de soi, acte littéral ou (si j’ose dire) cru et dimen-
sion symbolique.

Au premier abord, ’ceuvre pieuse de Jean de La Ceppede
semble a mille lieues des pratiques anthropophages dont
Montaigne fait état. Mais ce qu’on appela a I’époque la « France
Antartique » n’est pas, n’en déplaise aux hommes «cultivés », aux
antipodes de la meére patrie: Montaigne en cite pour preuve les
atrocités commises en France «entre voisins et concitoyens » lors
des guerres de religion. L’ étude consacrée par Frank Lestringant
au débat de 1’Eucharistie qui oppose au XVI® siécle protestants et
catholiques montre assez avec quelle virulence cannibalisme réel
et anthropophagie symbolique marquérent [’imaginaire de
I’époque, et combien cette dispute qui méle «la pure abstraction a

2. André GREEN, « Cannibalisme : réalité ou fantasme agi? », Destins du
cannibalisme, Nouvelle Revue de Psychanalyse, 6 (1972), p. 27-52.

3. Voir Terence CAVE, Cornucopia. Figures de ’abondance au xvI°
siecle : Erasme, Rabelais, Ronsard, Montaigne, Paris : Macula, 1997, p. 97,
ainsi que Francis BARKER et alii (éd.), Cannibalism and the Colonial World,
Cambridge : Cambridge University Press, 1998.



LLES THEOREMES DE JEAN DE LA CEPPEDE 21

la matérialité la plus grossiére*» pouvait faire les délices de la
sensibilité baroque. S’il y a en effet une chose que nombre de
textes de ces années nous enseignent, c’est qu’il n’y a qu’un pas
du sacrifice symbolique au carnage réel, du lait de la mere nourri-
ciére au sang bu par ses fils ingrats, bref: de I’agneau au gigot.

Sans montrer le méme imaginaire carnassier qu’un d’Aubigné
ou un Verstegan, 1’ceuvre de Jean de La Ceppede, si pieuse en ap-
parence, est, elle aussi, marquée par cet arriére-fond culturel. Les
écrits de La Ceppede, ou du moins ce qu’on en connait, sont for-
tement enracinés dans le renouveau de la poésie religieuse que
connaissent 1’Italie, I’Espagne et la France a I’époque de la
Contre-Réforme, et on peut dire que I’écriture de La Ceppéde y
trouve son origine aussi bien que sa justification®. Les travaux
d’Yvette Quenot ont montré jusqu’a quel point 1’auteur s’est
nourri de lectures pieuses pour devenir un véritable « maitre dans
I’art d’emprunter®», et combien son ceuvre est mise au service de
la foi catholique qui est la sienne. Le but de ma contribution d’au-
jourd’hui est d’étudier comment I’ceuvre de La Ceppede réfléchit
et thématise cette influence massive a travers une relecture com-
binée du ropos de l’inspiration, des théories de l’imitation en
vogue au XVI° siecle et, surtout, de I’imaginaire anthropophage es-
quissé. J'essaierai de montrer que son ceuvre développe une véri-
table rhétorique de I’influence aussi bien par rapport a ce qui la
nourrit — I’inspiration divine en 1’occurrence, mais aussi toutes
sortes d’écrits pieux — que par rapport a ceux qu’elle se propose
de nourrir : ses lecteurs.

Quand parait en 1613 le premier tome des Théorémes sur le
sacré Mystére de nostre Redemption, le livre est encadré, comme
’usage le veut, de plusieurs piéces encomiastiques’. Le recueil
s’ouvre ainsi sur un sonnet de Malherbe, dédié a Marie de
Médicis, et il se clot sur une série de pieces regroupées sous le

4. Frank LESTRINGANT, Une Sainte Horreur, ou le voyage en Eucharistie.
xvre-xviire siécle, Paris : PUF (histoires), 1996, p. 248.

5. Voir a ce propos André BAICHE, La Naissance du baroque frangais.
Poésie et image de la Pléiade a Jean de La Ceppéde, Toulouse : Association
des publications de I'Université de Toulouse-Le Mirail, 1976, p. 235-45 et
passim.

6. Yvette QUENOT, Les Lectures de La Ceppéde, Genéve : Droz, 1986,
p. 212.

7. Nous citons les Théorémes selon 1’édition établie par Y. Quenot
(Paris: S.T.E.M., 1988-1989).



22 ETUDES DE LETTRES

titre « La muse grecque, latine et francoise sur les Théorémes de
Messire Jean de La Ceppede ». Que disent ces « muses » — qui ne
sont autres que des notables liés a La Ceppede — des vers de
notre auteur ? Comme de droit, elles offrent des louanges : pour le
«si beau sujet» qu’il a choisi, pour son esprit «rare » et «inimi-
table », mais surtout pour la «divine flamme» qui anime son
livre. L’éloge de Malherbe, s’il ne met pas en doute I’honneur et
la capacité de La Ceppede, insiste cependant sur ce point crucial :
«L’Esprit de ce grand Dieu, qui ses graces inspire [...] Sur un si
beau sujet 1’a fait si bien escrire.» (v. 5 et 8.) La rime 1’indique
clairement : pour le poéte, I’écriture est d’abord une affaire d’ins-
piration.

Le premier sonnet des Théorémes reprend cette idée en la déve-
loppant. S’il commence par I’affirmation d’une voix triomphante
capable de rivaliser avec celle de Virgile, «Je chante les amours,
les armes, la victoire» (v. 1), il continue, de maniere plus mo-
deste, par I’invocation de sa muse chrétienne, en priant le Christ
en personne de lui purifier la bouche et de lui apprendre a chan-
ter: « Remply moy de 1I’Esprit qui remplit les espris / Des an-
tiques ouvriers du Tabernacle antique.» (v. 10-11). C’est
seulement a condition d’€tre inspiré par le Christ que le poete se
voit capable de mener a bien son entreprise : « Et je te chanterai
tout-puissant et tout bon. » (v. 14).

Le cheminement poétique qui est ici esquissé n’est pas sans
rapport avec ce qu’on sait de la production littéraire de Jean de La
Ceppede: 1a voix qui s’inspire d’une source paienne doit céder la
place a une voix inspirée par Dieu®. Le glissement du «je chante »
(v. 1) au «je chanterai» (v. 14) correspond a un changement radi-
cal d’objet: amours, armes et victoire, les themes préférés de la
production poétique laique, voire paienne, sont réinterprétés a la
lumiere chrétienne, puis remplacés par un sujet unique, la gloire
du Christ. Notons aussi que ce changement du sujet du discours

8. Jeune, La Ceppede a écrit des vers profanes, un drame sur un sujet
non-religieux ainsi qu’une Idée de la Beauté publiée en 1582. Tous ces
textes sont perdus. Ce n’est qu’en 1594 qu’il publie sa premiére ceuvre
pieuse, une Imitation des pseaumes de la penitence de David, suivie de
«douze meditations sur le sacré Mystere de Nostre Redemption ». Voir 1’in-
troduction a I’édition d’Y. Quenot, p. 12-20. Pour une analyse des 12 médi-
tations publiées en 1594, voir Lancelot K. DONALDSON-EVANS, Poésie et
méditation chez Jean de La Ceppéde, Geneve : Droz, 1969, appendice B,
p. 185-93.



LES THEOREMES DE JEAN DE LA CEPPEDE 23

amene un changement au niveau du sujet de 1’énonciation, comme
pour marquer qu’on ne choisit pas impunément le Christ comme
sujet. En effet, «je chante » et «je te chanterai » ne se ressemblent
que pour mieux se distinguer : tandis que la premiere est une pa-
role qui fait preuve d’un regard rétrospectif («Je chante les
amours, les armes, la victoire / Du Ciel, qui pour la Terre a la
Mort combatu»), la seconde («Purifie ma bouche au feu de ce
Charbon, / Qui jadis repurgea la bouche Prophétique: / Et je te
chanterai tout-puissant & tout bon.») est prospective. Elle an-
nonce les 299 sonnets du recueil que I’on va lire ; mais au-dela de
cette fonction programmatique, elle annonce aussi de maniere
prophétique I’incarnation du Christ dans la voix du poéte.

En effet, le premier sonnet des Théorémes est largement
construit selon la figure rhétorique de la métonymie. L’évocation
de la victoire du Ciel sur laquelle il s’ouvre doit étre comprise,
comme La Ceppéde le spécifie dans la premiére de ses annota-
tions, de maniere figurative, prenant «le contenant pour le
contenu», le Ciel pour le Christ’. Mais c’est seulement dans la
suite du poeme que la figure rhétorique de la métonymie connait
toute son importance. En effet, la question de 1’inspiration divine
du poete est traitée précisément selon le modele de cette figure :
au vers 7, le poete exprime le désir que le Christ lui épure I’air
dans ses poumons; aux vers 10 et 11, il le prie de le remplir du
méme Esprit qui avait aussi rempli les esprits des ouvriers de
Moise ; enfin, aux vers 12 et 13, il souhaite que sa bouche soit pu-
rifi€e par le feu.

L’idée que le poete doit aspirer a devenir le réceptacle du Saint
Esprit n’a en soi rien d’original; elle reprend au contraire un
topos antique cher a toute la littérature de I’époque. Ce qui est re-
marquable, c’est bien plus la maniere dont La Ceppede infléchit
la figure habituelle du poéte comme réceptacle d’une voix qui le
transcende pour lui faire dire autre chose que ce qu’elle semble
dire au premier abord. Si nous relisons les vers 10 et 11 du sonnet
1 avec leurs répétitions insistantes, nous constatons que La
Ceppeéde y emploie le méme terme, en 1’occurrence «esprit»,

9. Faut-il rappeler que les Théorémes de La Ceppéde ne se composent
pas seulement des sonnets proprement dits, mais aussi d’importantes anno-
tations de la part de ’auteur ? A titre d’exemple, le premier sonnet est suivi
de 123 lignes de notes qui expliquent des expressions jugées problématiques
et les justifient a la lumiére des textes de référence (La Bible, les Péres de
I’Eglise, les principaux exégétes).



24 ETUDES DE LETTRES

pour désigner le contenant aussi bien que le contenu — avec la
différence considérable que le contenant est au pluriel et €crit
avec minuscule («esprits »), tandis que le contenu est au singulier
et écrit avec majuscule (« Esprit»). La rencontre de 1’inspiré et de
I’inspirant, de la pluralité terrestre avec la singularité céleste, a
lieu dans un terme commun qui représente a la fois ce qui est
contenu et ce qui est contenant.

La méme fusion est indiquée au dernier vers du sonnet en ques-
tion. Au lieu de se limiter a la seule fonction d’étre le réceptacle
de la parole sainte, la voix du poéte tend encore a s’identifier a
celle du Christ lui-méme en une fusion qui se trouve reflétée dans
la 1égere ambiguité grammaticale du dernier vers du sonnet, « Et
je te chanterai tout-puissant & tout bon », les épithetes se référant
certes au Christ, mais aussi, par métonymie précisément, au poete
et a ses vers. Chanter le Christ signifie abolir les frontiéres entre
sujet et objet en une union mystique ; le Christ est a la fois 1’ori-
gine et la fin du discours idéal et tautologique dont le poéte ne fait
que permettre 1’actualisation.

Aux Monarques vaincueurs la rouge cotte-d’armes
Appartient justement*. Ce Roy victorieux

Est justement vestu par ces mocqueurs gens-d’armes
D’un manteau, qui le marque & Prince, & glorieux.
O pourpre emplis mon test de ton jus precieux

Et luy fay distiller mille pourprines larmes,

A tant que meditant ton sens mysterieux,

Du sang trait de mes yeux j’ensanglante ces Carmes.
Ta sanglante couleur figure nos pechez*

Au dos de cet Agneau par le Pere attachez*:

Et ce Christ t’endossant se charge de nos crimes*.

O Christ, 6 sainct Agneau, daigne toy de cacher
Tous mes rouges pechez (brindelles des abysmes)
Dans les sanglans replis du manteau de ta chair'®.

Une analyse du célebre «sonnet en rouge » (I, 2, 63) permettra
de mieux saisir le fonctionnement du processus poétique et la rhé-
torique de l’influence tels qu’ils sont esquissés dans les
Théorémes'!. Le sonnet en question se trouve & peu prés au milieu

10. Les astérisques indiquent la présence d’une annotation de La Ceppéde
dans le texte original.

11. Ce sonnet a fait I’objet de plusieurs commentaires, notamment de L. K.
Donaldson-Evans, Poésie et méditation, p. 28-32 et 135-7; de Jean ROUSSET,
«Jean de La Ceppéde et la chaine des sonnets », in L’'Intérieur et I’extérieur,



LES THEOREMES DE JEAN DE LA CEPPEDE 25

du second livre des Théoréemes consacré au proceés du Christ. Il
fait partie d’une série de sonnets particulierement méditatifs qui
prennent place a un moment d’intensité narrative réduite, entre
I’instant ou le Christ, affublé d’un manteau blanc (sonnet 54), est
renvoyé par Hérode a Pilate, puis fouetté par les soldats romains
(sonnet 60), et celui de I’ecce homo (sonnets 69-71) qui précede
la capitulation de Pilate devant les Juifs et la décision de crucifier
le Christ!?. Jean Rousset!? a parlé de 1’architecture des Théorémes
en termes de chaines ou de grappes; c’est ce deuxiéme terme qui
semble ici particulierement apte a rendre compte des sonnets 60 a
68 au cceur desquels se trouve le poéme en question. En effet, le
« sonnet en rouge » n’est pas seulement en relation étroite avec le
sonnet 54, dit « sonnet en blanc », dont il reprend le sujet clé du
manteau et du symbolisme de sa couleur; il est aussi au centre
d’un passage qui développe 1’image du corps saignant du Christ
suite a sa flagellation, image qui préfigure évidemment la cruci-
fixion a laquelle le troisiecme livre des Théorémes est consacré.
Comme au livre I ou le phénomene de la sueur de sang du Christ
donne lieu a toute une suite de sonnets (37-40)!4, c’est encore, au
cceur du livre II, le scandale du sang versé par le Christ qui est au
centre d’un des passages les plus élaborés du recueil. En effet, le
«sonnet en rouge » est encadré de plusieurs pieces ou le sang du

Paris : Corti, 1976, p. 13-43 et plus particuliérement p. 30-42 ; de Paul A.
CHILTON, The Poetry of Jean de La Ceppéde. A Study in Text and Context,
Oxford : Oxford University Press, 1977, p. 154 et d’Y. Quenot, Les Lectures,
p. 218-9. Je tiens également a remercier Luzius KELLER de ses suggestions.

12. L’intensité narrative réduite se trouve reflétée dans le caractére ellip-
tique de I’argument qui précéde le livre Il des Théorémes : « Herode [...] le
fait vestir d’un habit blanc & le renvoye a Pilate : & a ce jour furent recon-
ciliez Herode & Pilate, auparavant ennemis. Pilate appelle les principaux
Prestres [...] ».

13. Dans la préface, non paginée, de sa reproduction (Geneve: Droz,
1966) de I’édition de Toulouse (1613/1622) des deux parties des
Théorémes.

14. L’agencement de cette séquence a été analysé avec bonheur par Julien
GOEURY, qui montre notamment comment les sonnets 37-40 forment un «re-
table poétique » avec deux panneaux extérieurs de récit et d’explication et
deux panneaux intérieurs qui développent I’image centrale du Christ comme
pressoir et lavoir, et comment La Ceppéde construit ses poé¢mes par ce que
I’auteur appelle une « hématidrose poétique »: « La représentation du motif
de la sueur du sang dans les Théorémes de Jean de La Ceppéde : phénomeéne
naturel et miracle d’artifice », xvir¢ siecle, 194 (janvier-mars 1997), p. 145-
53.



26 ETUDES DE LETTRES

Christ est successivement qualifié d’eau qui lave les péchés, de
vin ou de nectar qui peut nourrir les croyants, enfin de baume qui
guérit leurs plaies.

C’est toutefois dans le sonnet dit «en rouge » que 1’image du
sang est employée dans toute sa puissance évocatrice. C’est le
manteau rouge dont est vétu le Christ par les soudards de Pilate
qui est au début d’un adroit mouvement de transfert et de trans-
formation qui commence par le Christ pour passer au poete avant
de retourner au Christ. Le premier quatrain du poéme insiste sur
la signification symbolique de 1’acte des soudards: ce qui était
prévu comme le comble de la moquerie — nous dirions au-
jourd’hui de I’ironie — se retourne en une affirmation pour ainsi
dire littérale. « Justement »: tel est le mot clé qui révele la vérité
cachée dans 1’acte des soudards. Ce qui est prévu par ceux-ci
comme figure (1’ironie) doit €tre lu de maniere littérale : le man-
teau rouge est effectivement le signe de la royauté du Christ —
mais d’une royauté figurative (métaphorique). Procédé ingé-
nieux : dans un premier temps, la lecture figurative est refusée au
bénéfice d’une lecture littérale, pour ensuite, dans un deuxieme
temps, €tre appliquée a son tour. Ce qui est refusé ici n’est donc
pas la figure, et encore moins la dimension figurative du discours
(sur laquelle tout 1’argument se base ici); c’est uniquement la
mauvaise figure, ou, autrement dit, la mauvaise lecture. La straté-
gie du texte — et le texte, ici, c’est 1’histoire tout enticre telle
qu’elle est rapportée et, du coup, interprétée par les Evangélistes,
les commentateurs (auxquels La Ceppede se réfere dans une an-
notation) et I’auteur lui-méme — consiste a se placer a un niveau
littéral quand 1’adversaire se place a un niveau figuratif et vice
versa. Ce qui fait la force de ce genre de discours, c’est donc pré-
cisément sa fragilité: le fait de pouvoir se renverser a tout mo-
ment — d’ou la nécessité, pour La Ceppede, de recourir aux
autorités.

C’est toutefois le second quatrain du «sonnet en rouge » qui
fait de ce poéme un véritable manifeste littéraire de 1’auteur.
L’apostrophe directe de la pourpre, qui est ici moins une couleur
qu’un colorant!®, fait débuter un mouvement de transfert qui part

15. Cette différence se trouve d’ailleurs reflétée dans le genre du terme :
«le pourpre », c’est la couleur rouge vif, tandis que «la pourpre » désigne
soit la matiére colorante extraite d’un mollusque, soit, par synecdoque lexi-
calisée, 1’étoffe rouge, symbole de richesse et de haute dignité sociale.



LES THEOREMES DE JEAN DE LA CEPPEDE 27

du Christ tel qu’il est décrit au premier quatrain pour arriver — en
tant que force efficace — au poete. En effet, celui-ci doit se faire
le réceptacle du précieux liquide qu’il recueillera dans son criane
pour, dans un second temps, €vacuer a son tour un liquide, des
larmes, qui seront désormais colorées («mille pourprines
larmes »). Mais ’efficacité de la pourpre invoquée ne s’arréte pas
a la simple coloration des larmes. La méditation sur le sens mys-
térieux de la pourpre finira par transformer les larmes en du sang
qui «ensanglantera», comme le dit si bien le poéte, «ces
Carmes », terme plut6t rare qui relie I’idée de chant a celle de la
rougeur : le carmin.

L’importance qui est mise sur le terme de méditation et le plu-
riel de « Carmes » nous indique clairement qu’il en va ici non seu-
lement d’'un moment particulierement intense de 1’inspiration
chrétienne, mais de toute 1’entreprise poétique de Jean de La
Ceppede. En effet, « méditation» est, avec «contemplation» et
«démonstration logique », la paraphrase la plus utilisée pour tra-
duire le titre du recueil de La Ceppéde, Les Théorémes'®. Dans
notre poeme, c’est le premier tercet qui nous livre en abrégé le
contenu de cette méditation sur la signification de la couleur
rouge : rouge-sang est en effet la couleur des péchés endossés
(dans les deux sens du terme) par le Christ. De cette explication,
on passe directement a la priere du second tercet ou les deux
images du manteau, celle du manteau-péché endossé et celle du
manteau royal et protecteur, sont condensées : le Christ est prié de
cacher les rouges péchés des humains dans les «sanglans replis
du manteau de sa chair ».

Avec ce vers final, le périple figuratif est terminé. Le manteau
réel jeté sur le dos du Christ, qui était aussi le signe visible de sa
gloire et la figure des péchés endossés par lui, s’est finalement
transformé en un manteau de chair. Au niveau rhétorique, nous
sommes passés de l’ironie (la moquerie) a la métaphore (la
gloire), puis a la métonymie (les péchés portés sur la peau), pour

16. Y a-t-il vraiment dans ce titre, comme le prétend P. Chilton (The
Poetry, p. 216), une ambiguité délibérée entre « contemplation» d’une part
et «démonstration logique » de 1’autre ? L’analyse de notre sonnet penche-
rait plutdt en faveur d’une compréhension pour ainsi dire “active” du terme
de «contemplation» ou « méditation » (aussi a 1’aide des annotations), ce
qui désamorcerait quelque peu I’antagonisme entre les deux lectures propo-
sées par Chilton.



28 ETUDES DE LETTRES

finir avec une synecdoque (les péchés supportés dans la peau). Le
rapprochement du divin avec ’humain a atteint son point culmi-
nant avec la synecdoque: Christ est devenu homme, mais il ne
cesse de rester Dieu. L’identité est ainsi exclue.

Dans le «sonnet en rouge », La Ceppéde a recours a plusieurs
images superposées pour exprimer 1’inspiration qui le fait écrire.
Yvette Quenot a montré de maniere concluante qu’un discours de
Pierre Crespet est a I’origine de la plupart des images choisies par
La Ceppéde pour son sonnet en rouge!’. Ce dernier y trouve no-
tamment la réflexion sur le manteau rouge, I’image du sang qui
arrose le croyant et méme les larmes qui sont produites en
échange contre le sang. La force de notre poete se montre cepen-
dant dans sa maniere de reprendre, de développer et de combiner
ces images a d’autres éléments fournis par la tradition pour en
faire un texte hautement significatif et original. De 1’iconographie
médiévale, La Ceppeéde emprunte ainsi 1’idée, absente chez
Crespet, du cridne d’Adam arrosé et symboliquement lavé par le
sang du Christ crucifié, une image qui se transforme a 1’époque
de la Contre-Réforme pour montrer souvent un crane renversé, tel
un calice accueillant le précieux liquide!®. Mais ¢’est aussi 1’ima-
ginaire eucharistique, trés populaire a I’époque, qui a pu fournir
son imagerie et sa rhétorique a La Ceppede a travers les représen-
tations de miracles produits par et avec le sang du Christ pour
prouver la vérité de la foi catholique et de son dogme central, la
transsubstantiation. Merveilles de I’homophonie : le « sens myste-
rieux » du vers 7 est incarné dans le « sang » mystérieux du vers 8.
Car contrairement a ce qui se passe chez Crespet, le sang du
Christ n’est pas seulement, chez La Ceppede, ce qui fait couler les
larmes ; bien plus, c’est selon la logique mystérieuse de la trans-
substantiation que le sang est a la fois ce qui transforme les
larmes (i.e. les colore, v. 6) et ce en quoi les larmes se transfor-
ment (v. 8)!°. La méme chose pour I’encre : le liquide qui coule
des yeux devient celui qui est habituellement destiné a 1’écriture.
Les conséquences pour 1’écrit sont énormes. On le sait depuis le
Docteur Faustus de Christopher Marlowe : écrire, et a fortiori si-

17. Y. Quenot, Les Lectures, p. 218-9.

18. Voir James HALL, Dictionnaire des mythes et des symboles, Paris:
Monfort, 1994, p. 127.

19. Voir F. Lestringant, Une Sainte Horreur, p. 265 : « Alors que les autres
viandes se changent en nous et deviennent notre substance, celle-ci, a ’in-
verse, nous change en elle. »



LES THEOREMES DE JEAN DE LA CEPPEDE 29

gner de son sang, est une activité qui engage toute la responsabi-
lité d’une personne, qui la lie de maniere définitive a ce qu’elle a
écrit. « Ensanglanter [s]es Carmes» signifie pour La Ceppede
marquer une appartenance au sens fort du terme : ses poémes relé-
vent certes de lui qui en est I’auteur, mais au-dela, ils sont inspi-
rés — ou faudrait-il plutdt dire: influencés — par le Christ
lui-méme. Tel le sonnet qui se clot sur I’évocation de la chair du
Christ, I’écrit doit lui aussi étre ramené a celui qui I’a sinon pro-
duit, du moins permis.

Car la muse chrétienne est une muse qui ne donne que pour
mieux reprendre. Le glissement des figures rhétoriques qui pro-
duit le texte a une fin bien précise que les transformations succes-
sives du manteau et du liquide rouge mettent en évidence : tout est
fait pour que le lecteur soit ramené au véritable point de départ, a
cette origine qu’il s’agit de retrouver a I’aide, précisément, d’une
méditation qui est aussi une déduction logique. Au terme du
voyage iconographique, rhétorique et poétique que propose le
sonnet en rouge, ce n’est pas le mouvement qui s’impose ; c’est le
retour 2 la fixité de Dieu. A I’ouverture virtuellement illimitée des
analogies thématiques, La Ceppéede oppose la finalité d’une stra-
tégie rhétorique qui vise a produire sa propre abolition dans une
tautologie bienheureuse. La chaine des sonnets de La Ceppede,
dont le sonnet en rouge est un des joyaux, tient le lecteur ferme-
ment enchainé.

Thomas HUNKELER
Université de Zurich



	Les Théorèmes de Jean de la Ceppède ou : de la poésie considérée comme transfusion sanguine

