
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Vorwort: Introduction : du mythe au muthos

Autor: Calame, Claude

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION :

DU MYTHE AU MUTHOS

En guise de prélude à l'un de ses traités les plus abstraits, soit
la Métaphysique, Aristote présente l'étonnement comme l'un des
fondements de la pratique philosophique. Savoir s'interroger, c'est
le début du philosophein, en absolu aussi bien que dans une
perspective génétique et historique. Dans une manière d'envisager le
développement de la philosophie qui sera au Siècle des Lumières
puis dans le Romantisme allemand celle de Giambattista Vico puis
celle de Christian Gottlob Heyne, les philosophes de l'origine sont
ceux qui se sont interrogés sur les phénomènes naturels relatifs
aux mouvements des étoiles et à la genèse de l'Univers. Pour
Aristote, le premier philosophos se présente donc comme un phi-
lomuthos. Si le philosophe, au commencement de l'histoire de la
civilisation comme au début de sa propre carrière, ne peut que
s'intéresser à ces récits que les Grecs appellent muthoi, c'est parce
que ceux-ci contiennent tant de sujets d'étonnement. En le rendant
conscient de son ignorance, les muthoi invitent le futur philosophe
à l'amour du savoir. Dès lors, dans le développement même de la
Métaphysique, Aristote est conduit à reconnaître que, parmi les
traditions et les antiquités (ta arkhaia kai pampalaia) qui sont
parvenues jusqu'à lui sous forme de «mythe» (en muthou skhê-
matï), tout ne doit pas être systématiquement rejeté. Certaines
d'entre elles peuvent être retenues en particulier en raison de leur
emploi historique dans l'établissement des lois (nomoi) et en vue
de l'intérêt commun (to sumpheron). Susceptibles de convaincre
la multitude, ces subsistances d'une sagesse perdue nous enseignent

par exemple le caractère divin de l'ensemble de la nature1.

1. Aristote, Métaphysique, 982b 11-24 et 1074b 1-14.



6 ÉTUDES DE LETTRES

Ponctuant l'un des traités considérés comme fondateurs de la
philosophie occidentale dans son essence même, ces quelques
remarques révèlent du muthos une conception assez différente de
celle que nous convoquons quand nous parlons communément de
mythe. C'est à plusieurs égards un abus de langage et de sémantique

transculturelle que de projeter sur la signification du terme
grec muthos notre concept encyclopédique de «mythe»; ceci
principalement pour les raisons suivantes :

— S'ils peuvent être parfois soumis à une critique serrée, ces
récits efficaces que les Grecs appellent muthoi font partie, dans leur
pluralité et leur diversité, de la tradition narrative et historique
des communautés civiques de la Grèce classique. Quand ils sont
conduits à modifier ou à écarter certains d'entre eux, philosophes
et historiens, mais avec eux également les poètes, obéissent
davantage à un critère de vraisemblance morale qu'à une volonté de
vérité empirique ou historique. Donc pas de rejet en bloc des
muthoi au nom du « fabuleux ».
— Les muthoi hellènes sont ainsi, en général, considérés comme
dignes de créance; ceci non seulement parce qu'ils présentent
«quelque raison» (ouk alogôs, comme le dit Aristote dans l'un
des passages cités de la Métaphysique), mais surtout parce que,
même au yeux d'un Platon, ils répondent fréquemment au critère
essentiel de l'utilité sociale.
— Si les récits traditionnels ne sont pas sans fonction sociale et
morale pour des indigènes dont ils constituent le patrimoine
narratif, c'est qu'ils sont à même autant d'édifier que de convaincre.
Dès lors, des expressions telles que to muthikon (Platon) ou to
muthôdes (Thucydide, Isocrate), loin de renvoyer à une
quelconque idée abstraite du mythe (ou du « mytheux »...), se réfèrent
davantage à la forme de communication poétique de ces récits,
avec toutes les procédures de séduction qu'elle implique.
— Du point de vue de leur contenu, ce que nous appelons les
mythes grecs, ces narrations poétiques portant sur la biographie
des dieux et surtout sur le passé héroïque des cités, sont en général

désignés par historiens et philosophes par des termes comme
ta arkhaia ou ta palaia, antiquités et histoires des temps anciens.
— Par le biais de ces désignations, la tradition hellène qui nous
apparaît comme légendaire s'inscrit sans solution de continuité
dans l'histoire des événements plus récents. Il n'y a pas de
séparation tranchée entre «le temps des héros» et «le temps des
hommes»; dès le IVe siècle par exemple, les guerres médiques



INTRODUCTION : DU MYTHE AU MUTHOS 7

apparaissent comme ni moins légendaires, ni plus historiques que
la guerre de Troie.
— L'historiographe ou le philosophe qui sont appelés à remonter
le long de la ligne du temps accomplissent donc un travail d'«
archéologie» comme Thucydide au début de son œuvre, ou ils se
font « paléologues » comme, à certains égards, les protagonistes du
Timée de Platon. Restera à déterminer les raisons pour lesquelles,
face à un même patrimoine narratif et à une même tradition
historique, philosophes et historiens parviennent parfois à s'affronter !2

Ces quelques constats, induits par une perspective anthropologique

sur un problème de traduction transculturelle, sont loin de
faire l'unanimité. En dépit de nombreuses dénégations, les études
contemporaines sur la place des muthoi dans la philosophie et
dans l'historiographie antiques sont encore largement marquées
par l'idée du passage du mythe à la raison, abusivement fixé par
l'emploi des termes grecs muthos et logos. «Chez Platon, logos
désigne non seulement le langage comme performance, c'est-à-
dire le discours en général, mais aussi et surtout le discours véri-
fiable. Il est bien évident que les relations qu'entretiennent
muthos et logos pris en ce sens ne peuvent être que des relations
d'opposition»; de là la conclusion que «le mythe est un discours
invérifiable» et «un discours non argumentatif». Ou encore:
«Progressivement, à mesure que le logos ne désigne plus seulement

"ce qui est dit", mais la parole capable de convaincre en
s'adressant à l'intelligence rationnelle et se référant à ce titre au
"vrai", une opposition se dessine entre ces deux notions. D'un
côté le logos, la parole rationnelle, de l'autre le muthos, renvoyant
à ce qui n'est pas réel d'une part, à ce qui n'est pas rationnel, de
l'autre». Telles sont quelques-unes des assertions péremptoires
que l'on trouve dans des ouvrages très récents sur philosophie et
religion grecques, placés sous l'influence déterminante de la
culture de la raison cartésienne3.

2. À la suite des ouvrages critiques de M. Detienne, L'Invention de la
mythologie, Paris : Gallimard, 1981, et de P. Veyne, Les Grecs ont-ils cru à
leurs mythes?, Paris: Seuil, 1983, et, pour se limiter au domaine francophone,

on pourra voir les réflexions que j'ai proposées à ce sujet dans Mythe
et histoire dans l'Antiquité grecque. La création symbolique d'une colonie,
Lausanne: Payot, 1996, p. 9-55.

3. Voir L. Brisson, Introduction à la philosophie du mythe, I. Sauver les
mythes, Paris: Vrin, 1996, p. 33, et L. Bruit Zaidman, P. Schmitt Pantel,
La Religion grecque, Paris : Armand Colin, 19912, p. 103.



8 ÉTUDES DE LETTRES

Outre à reproduire la conception surannée qui tente de conférer
une dimension à la fois historique et essentialiste à l'immanquable

passage du mythe à la raison, de telles projections de nos
notions idéalisantes sur le sens de muthos entretiennent de
nombreux malentendus non seulement sur la fonction et la signification

des muthoi eux-mêmes, mais en particulier sur les débats
entre les philosophes, les historiens et les poètes de l'Antiquité,
confrontés à différents usages de leur propre patrimoine narratif.
Rappelons simplement que dans le Timée, le Socrate mis en scène

par Platon qualifie non sans une pointe d'humour de discours vrai
(alêthinos logos) le «mythe» de l'Atlantide proposé par Critias;
un logos qui, en raison de la mémoire écrite des Égyptiens qui en
a assuré la transmission, n'est pas à considérer comme un «récit
façonné» (plastheis muthos). Et dans le Critias, la narration
développée de ce même récit relève régulièrement quant à sa désignation

du legein et du logos4.
Si donc philosophes et historiens hellènes confrontés aux récits

de leur propre communauté culturelle se trouvent en définitive du
côté des poètes, c'est entre eux qu'ils s'opposent. Si du côté de la
philosophie aussi bien que de celui de l'historiographie on ne
parvient pas à refuser toute réalité historique à son propre passé tout
en reconnaissant l'efficacité rhétorique et l'utilité morale de récits
transmis par les moyens de la poésie, c'est sur ce dernier point que
l'on entre en conflit. Parce qu'elle porte sur le particulier (le
kath'hekaston) et non pas sur le général (le katholou), parce
qu'elle échappe ainsi au processus de la mimesis qui représente et
restitue les actions des hommes meilleures ou pires qu'elles ne
sont, l'enquête historiographique est exclue de la «technique
poétique » telle que la conçoit Aristote. Par contraste, la poésie en tant
que création fictionnelle à but éducatif est plus noble ; en racontant
ce qui pourrait et devrait avoir lieu, selon la vraisemblance ou la

4. Platon, Timée, 26a-e, voir aussi Critias, 107a-8d; cf. M. Detienne,
«La double mythologie entre le Timée et le Critias», in Métamorphoses
du mythe en Grèce antique, éd. C. Calame, Genève: Labor & Fides, 1988,
p. 17-33 (repris dans L'Écriture d'Orphée, Paris: Gallimard, 1989, p. 167-
86), avec les indications complémentaires données dans Mythe et histoire,
p. 166-9, et dans l'étude présentée lors d'un précédent colloque du PARSA
(cf. infra n. 6) par D. Bouvier, «Mythe ou histoire: le choix de Platon.
Réflexions sur les relations entre historiens et philosophes dans l'Athènes
classique», in Filosofia, storia, immaginario mitologico, ed. M. Guglielmo,
G. F. Gianotti, Alessandria: Edizioni dell'Orso, 1997, p. 41-64.



INTRODUCTION : DU MYTHE AU MUTHOS 9

nécessité, au lieu de se fixer sur les événements advenus {ta geno-
mena), la pratique poétique est plus «philosophique5».

C'est en raison de cette divergence épistémologique propre à la
culture grecque qu'il a paru intéressant de centrer l'une des
rencontres annuelles des chercheurs du PARSA6 sur l'attitude respective

adoptée dans l'Antiquité par quelques philosophes et
historiens à l'égard de ce que nous nommons les mythes grecs, en

rapport avec la forme poétique que ceux-ci assument nécessairement

dans la transmission à leurs destinataires.
Parménide, que l'on a si volontiers placé à l'articulation entre

«mythe» et «raison», offre pour une analyse de l'emploi des
termes muthos et logos dans un contexte que nous considérons
comme philosophique un cas d'école (Michel Fattal). Quant
au problème théorique de la confrontation entre philosophie et
historiographie à propos de la qualité poétique des muthoi, c'est
évidemment le nom d'Aristote qui s'impose (Ada Neschke).
Hécatée, à cause de la ligne chronologique que les généalogies
tracent en direction du passé le plus reculé, aussi bien qu'Hérodote,
confronté dans son Enquête à la tradition héroïque, ne pouvaient
échapper au questionnement proposé ici (Lucio Bertelli ; Monica
Visintin). Et si chez un historiographe moraliste tel Plutarque, la
distinction entre philosophie et histoire tend à s'effacer en raison
même de l'exemple politique et éthique que l'on va chercher dans
les biographies des plus grands héros (Claude Mossé), la valeur
historique attribuée à la tradition héroïque méritait elle aussi d'être
interrogée (Ezio Pellizer). Dès lors, dans l'Antiquité plus tardive,
à la faveur du mouvement de la Seconde Sophistique, un « historien»

comme Lucien ne pouvait manquer d'utiliser toutes les
ressources de la rhétorique pour jouer sur la fiction narrative
(Jacyntho Lins Brandào).

Mais en raison même du flou qui règne dans la délimitation des

genres quand ils sont réellement actifs, il fallait aussi prendre en
considération des représentations du passé reculé et plus récent

5. Aristote, Poétique, 1451a 36-b 11.
6. Soit le Pôle Alpin de Recherches sur les Sociétés Antiques qui

regroupe, depuis les Journées Henri Joly de mars 1993 à l'Université Pierre
Mendès France de Grenoble, des enseignants et chercheurs en histoire,
littérature et philosophie grecques des Universités de Genève, Grenoble,
Lausanne, Milan, Neuchâtel, Pavie, Trieste et Turin.



10 ÉTUDES DE LETTRES

dans un genre à portée politique telle la comédie ancienne (Silvia
Milanezi), dans des poèmes élégiaques réorientés par la poétique
et l'idéologie de l'Empire romain tels que les compose un
Properce (Zelia de Almeida Cardoso), ou dans une culture et une
religion antiques proches de la civilisation grecque comme le
mazdéisme des Perses (Clarisse Herrenschmidt).

Autant les craintes identitaires face aux enjeux idéologiques
de l'intégration européenne que la révision d'un passé récent à

laquelle les contraignent les revendications du présent viennent
de provoquer chez les Helvètes une véritable crise historiogra-
phique. Plutôt que d'affronter un conflit entre mythe et raison, il
s'agit de reconstruire des représentations qui, entre passé idéalisé
et réalité documentée, puissent être assez dynamiques pour
permettre de maîtriser le temps présent. Dans ce contexte, il apparaît
particulièrement heureux qu'ait pu avoir lieu précisément à

Lausanne, organisée surtout par les bons soins de David Bouvier,
une rencontre qui devrait conduire, par l'intermédiaire d'une
mise en cause des catégories trop tranchées du mythe et de
l'histoire, à réfléchir sur notre manière d'envisager et de construire
notre propre passé, en vue de disposer d'une mémoire constamment

active dans le présent même.

Claude Calame
Université de Lausanne


	Introduction : du mythe au muthos

