
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 1

Vorwort: Impératrices et prêtresses : des premiers rôles au féminin

Autor: COrbier, Mireille

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IMPÉRATRICES ET PRÊTRESSES :

DES PREMIERS RÔLES AU FÉMININ

Les thèmes abordés dans ce volume sont d'une particulière
importance : ils touchent pour l'essentiel au rôle des femmes dans
la sphère publique, une recherche menée avec succès par Regula
Frei-Stolba et Anne Bielman depuis plusieurs années1, développée

notamment — ce dont je me réjouis particulièrement — dans
le cadre des programmes de recherche de L'année épigraphique,
et maintenant élargie aux travaux de leurs élèves de l'Université
de Lausanne, car Regula et Anne associent très étroitement leur
recherche et leur enseignement. À un champ de recherche qui
s'ouvrait à peine dans les années 19802, après une longue
éclipse3, et qui connaît, en cette fin du siècle, un réel succès4,
elles ont su apporter leur contribution originale.

1. Rappelons leur étude sur «Les flaminiques du culte impérial: contribution
au rôle de la femme sous l'Empire romain» publiée dans Études de Lettres,
1994.1, p. 113-26.

2. Je pense, en particulier, aux articles de R. Mac Mullen, «Women in
Public in the Roman Empire», Historia, 29, 2, 1980, p. 208-18 Changes in the
Roman Empire. Essays in the Ordinary, Princeton, 1990, p. 162-69), et de
R. Van Bremen, «Women and Wealth», dans Images of Women in Antiquity,
A. Cameron, A. Kuhrt ed., Londres/Canberra, 1983 (2e éd. 1993), p. 223-42.

3. On se reportera, notamment, pour l'Asie Mineure, aux travaux de
P. Paris, Quatenus feminae res publicas in Asia minore, Romanis imperatori-
bus, attigerint, Paris, 1891, et de O. Braunstein, Die politische Wirksamkeit
der griechischen Frau, Leipzig, 1911.

4. Voir, par exemple, sans viser à l'exhaustivité, E.P. Forbis, «Women's
Public Image in Italian Honorary Inscriptions», AJPh, 11, 1990, p. 493-512;
L. Ladjimi Sebai, «A propos du flaminat féminin dans les provinces africaines»,
MEFRA, 102, 1990, p. 651-86; M.T. Boatwright, «Plancia Magna», dans
Women's History and Ancient History, S.B. Pomeroy ed., Chapel Hill/Londres,
1991, p. 249-72; G.M. Rogers, «The Constructions of Women atEphesos», ZPE,
90, 1992, p. 215-23; G. Wesch-Klein, Funus publicum. Eine Studie zur
öffentlichen Beisetzung und Gewährung von Ehrengräbern in Rom und den
Westprovinzen, Stuttgart, 1993; J. Nolle, «Frauen wie Omphale?», dans Reine
Männersache. Frauen in Männerdomänen der antiken Welt, M.H. Dettenhofer



II ÉTUDES DE LETTRES

L'idée d'une séparation — et d'une hiérarchie — des sphères
masculine et féminine constitue depuis longtemps un élément
important des recherches sur les femmes. Mais la distinction
entre sphère publique et sphère privée à laquelle invitent plus
directement les études sur le « genre » — le « gender » des
anglophones —, même si le terme a eu un peu de mal à s'imposer en
français, offre une clé d'interprétation pour de nombreuses situations

antiques. Seule condition : il faut admettre que les notions
de public et de privé ne s'y confondaient pas avec les nôtres et
qu'elles étaient aussi susceptibles de se recouvrir. Plus qu'à une
«histoire des femmes» c'est donc à l'histoire plus complexe des

rapports de sexe, produits d'une construction sociale et culturelle,

que nous sommes confrontés désormais.
Pour un tel sujet, les « impératrices » — au premier rang

desquelles Livie — et les «princesses» offrent une voie d'approche
privilégiée, en raison de la position des intéressées, ainsi que,
d'ordinaire, du nombre et de la qualité des sources qui « parlent»
d'elles. Car les antiquisants sont plus fortement tributaires de
leurs sources que les historiens des époques plus récentes. Les
femmes de la famille d'Auguste — ses contemporaines comme
ses descendantes — ont bénéficié d'une entrée en force dans
l'histoire par toute la gamme des sources, littéraires (produites
par les historiens et les hommes de lettres contemporains ou
postérieurs), épigraphiques, numismatiques et artistiques. De
chacune nous est connu le portrait — officiel et peut-être idéalisé —
répandu à de nombreux exemplaires jusque dans les provinces les
plus lointaines. Pour certaines nous atteignons même le niveau de
l'anecdote: je pense, par exemple, à ce passage de Nicolas de
Damas qui rapporte l'accident dont Julie, fille d'Auguste et
épouse d'Agrippa, faillit être victime à proximité d'Ilion à la
traversée d'une rivière en crue et les conséquences fâcheuses que
l'affaire faillit avoir pour la cité d'Ilion5.

hsg., Cologne, 1994, p. 229-59; M.D. Campanile, I sacerdoti del Koinon d'Asia
(I sec. a. C. - III sec. d. C.j, Pise, 1994; A. Bielman, R. Frei-Stolba, op. cit.
(n. 1); W. Spickermann, «Priesterinnen im römischen Gallien, Germanien und
den Alpenprovinzen (1.-3. Jahrhundert n. Chr.)», Historia, 43, 1994, p. 189-
240; F. Kirbihler, «Les femmes magistrats et liturges en Asie Mineure (IIe s.

av. J.-C. - IIIe s. ap. J.-C.», Ktèma, 19, 1994 (Hommage à Edmond Frézouls, II),
p. 51-75; R. Van Bremen, The Limits ofParticipation. Women and Civic Life in
the Greek East in the Hellenistic and Roman Period, Amsterdam, 1996.

5. FGrH 90 F 134. Un texte sur lequel G. Rowe, Omnis spes futura patemae
stationis. Public Responses to the Roman Imperial Succession, thèse inédite,
Oxford, 1997, p. 27-9, attire l'attention.



INTRODUCTION III

Le cas de l'épouse d'Auguste, Livie, est remarquable par son
caractère de prototype. Rome ne connaissait pas de précédent.
Parallèlement à la définition des pouvoirs du princeps, le statut de

son épouse a donc pris forme dans le contexte de la définition
progressive d'une entité familiale originale, distincte de la gens Iulia,
la domus Augusta6. L'adoption testamentaire de Livie révèle
qu'Auguste se reconnaissait un statut de fondateur: lorsqu'à sa

mort, en 14 ap. J.-C., son épouse devient sa «fille», avec le double
nom de Iulia Augusta (se substituant à celui de Liuia Drusilla), le
groupe de descendance auquel appartenait, par adoption, Auguste,
la gens Iulia, est à la fois clairement affirmé dans sa continuité,
avec son ancêtre mythique Iule, fils d'Énée, et segmenté à la hauteur

du princeps défunt pour devenir « Auguste » comme son
fondateur éponyme. Bien avant de porter le nom d'Augusta, pourtant,
Livie a représenté la face féminine du pouvoir suprême. Les
communautés locales ne s'y sont pas trompées lorsqu'elles lui ont
demandé d'être leur intercesseur auprès du princeps.

Si le rayon d'action privilégié de l'épouse du princeps était
précisément la domus Augusta, il ne se limitait donc pas à la
sphère du privé. L'articulation entre privé et public que constitue
la transmission, d'un côté de biens patrimoniaux, de l'autre du
pouvoir, est illustrée par la dévolution des biens d'Auguste pour
les deux tiers à son fils adoptif, Tibère (par ailleurs déjà associé à

l'Empire), mais pour un tiers à son épouse Livie. Coheres et non
simple légataire, celle-ci recevait une part de «fille», au sens

propre du terme. Or, la fortune d'Auguste n'était pas un vulgaire
patrimoine de sénateur : avec les opes, Livie recevait les moyens
de continuer à jouer un rôle public qui, dans l'Antiquité, passe par
la redistribution. N'est-ce pas précisément, d'après Dion Cassius
en tout cas, pour ses nombreux bienfaits que certains la
nommaient mater patriae1, alors que Tibère s'était opposé à l'attribution

de ce titre lorsque les sénateurs en avaient fait la proposition

6. À laquelle je me suis particulièrement intéressée: M. Corbier, «La Maison
des Césars», dans Épouser au plus proche. Inceste, prohibitions et stratégies
matrimoniales, P. Bonté éd., Paris, 1994, p. 243-91; Eadem, «À propos de la
Tabula Siarensis: le Sénat, Germanicus et la domus Augusta», dans Roma y las
provincias: realidad administrativa e ideologîa imperial (siglos I a.C. - I d.C),
J. Gonzalez éd., Madrid, 1994, p. 39-85; Eadem, «Maie Power and Legitimacy
through Women: the domus Augusta under the Julio-Claudians», dans Women in
Antiquity: New Assessments, R. Hawley, B. Levick ed., Londres, 1995, p. 178-93.

7. Dion Cassius, 58,2, 3.



IV ÉTUDES DE LETTRES

à la mort d'Auguste?8 La présence insolite de la légende
AVGVSTA MATER PATRIAE sur des monnaies de Lepcis Magna
émises à une date indéterminée sous le règne de Tibère invite à ne
pas écarter l'éventualité de la restitution de [matre Ti. Caesajris
Aug. et pa[triae] sur une inscription de Salamine de Chypre
honorant (à l'ablatif) l'empereur Tibère et sa mère9.

Regula Frei-Stolba pose, au passage, une autre question
d'importance : celle du frein qu'a pu constituer — mais aussi les
opportunités qu'a pu offrir —, pour l'instauration d'une cour et
d'une vie de cour, la différenciation des rôles sociaux qui confinait

les femmes dans la sphère domestique. Ainsi, la compétence
de l'impératrice dans la sphère publique s'est limitée au domaine
féminin — invitation des épouses des sénateurs à des banquets,
dotation de filles de sénateurs ruinés, restauration des temples de
divinités féminines (Fortuna muliebris, Bona Dea), construction
d'une aedes Concordiae célébrant l'entente exemplaire du couple
impérial — et à des commémorations diverses de son époux
défunt. En 14, lorsqu'est organisé le culte du diuus Augustus, le
Sénat assigne à Livie une place dans le dispositif officiel : un rôle
public de prêtresse, celui de sacerdos diui Augusti. Mais, à titre
privé, Livie prend l'initiative de ludi en l'honneur d'Auguste
divinisé. On la voit ainsi occuper la totalité du champ qui lui était
ouvert — celui du religieux et de tout ce qui, dans l'Antiquité
gréco-romaine, lui est étroitement associé : les jeux et concours,
ainsi que les constructions et restaurations de temples et d'autels.

Après les « impératrices syriennes » qui ont joué un rôle majeur
dans la constitution de la dynastie sévérienne, et sont richement
avantagées par la documentation, les épouses des empereurs-
soldats du milieu du 111e siècle font pâle figure. Connues par
de rares mentions littéraires, commémorées dans quelques
inscriptions — seules ou avec l'empereur et, éventuellement, leur
fils —, elles ont surtout bénéficié de frappes monétaires à leur
effigie et à leur nom10. Assez pour démontrer que leur époux, loin
de se percevoir comme un éphémère « de la guerre », se proposait

8. Tacite, Ann., 1,14,1; Suétone, Tib., 50,4: parentem patriae.
9. M. Corbier, «Tibère, Livie et la divinité invincible», dans L'Afrique, la

Gaule, la Religion à l'époque romaine. Mélanges à la mémoire de Marcel Le
Glay, Bruxelles, 1994, p. 687-709; voir déjà MEFRA, 103, 1991, p. 687-797
(AE, 1991, 1570 et 1994, 1757). L'alternative est la restitution du mot patrona.

10. G. GlACOSA, Women of the Caesars. Their Lives and Portraits on Coins,
Milan, [s.d.], présente une belle galerie de portraits d'impératrices et de
princesses.



INTRODUCTION V

lui aussi de fonder une dynastie. Dans cette perspective familiale,
une épouse, même défunte, ne pouvait manquer d'apparaître. De
fait, les hommages rendus à Caecilia Paulina - étudiés par
Isabella. Liggi - sont en grande majorité posthumes : trois
dédicaces Diuae Paulinae et des monnaies de consécration. À
Paestum et Formies, l'impératrice a été honorée en qualité
d'épouse de l'empereur Maximin et mère du César Maxime; à

Formies, son nom a subi par la suite le martelage qui a effacé
ceux de son époux et de son fils. Le gentilice de Paulina —
Caecilia — n'est attesté que par la dédicace d'Atina, mais il est à

vrai dire si répandu qu'il semble défier toute hypothèse sur l'origine

familiale de l'impératrice occasionnelle. Le portrait officiel
de Paulina, élaboré de toute évidence à des fins dynastiques, et
sans modèle, n'est certes pas idéalisé.

Les femmes de la famille impériale ne sont pourtant pas les
seules à bénéficier de ce type de promotion. L'exclusion des
femmes de l'activité politique dont il est toujours fait état pour
l'Antiquité ne signifie pas en effet absence de participation à la
vie civique : par les manifestations d'évergétisme que leur fortune
et leur rang social autorisent, par l'exercice de prêtrises qui
nécessitent des desservants féminins, les femmes de l'élite municipale

bénéficient d'une visibilité certaine dans le cadre de leur
cité. Mais, sur ce point, une différence marquée oppose l'Orient à

l'Occident romain : en Occident, l'intervention des femmes dans
la vie publique semble cantonnée à la sphère du religieux dans
son sens le plus étroit ; en Orient, le vaste domaine des concours
— qui s'y déployait largement et qui relève de la même sphère —
offre d'autres possibilités encore, comme le démontre ici l'étude
des femmes théores, gymnasiarques et agonothètes menée par
Anne Bielman ; mais on connaît de plus des femmes magistrats —
prytanes et stéphanèphores, principalement — dont l'étude n'est
pas directement abordée ici.

En Campanie, sous la République et sous l'Empire, les principales

prêtrises confiées aux femmes sont celles de deux divinités
féminines, Vénus et Cérès. Les prêtresses de Pompéi, Sorrente,
Pouzzoles et Capoue font ici l'objet d'une étude prosopogra-
phique de la part de Tabea Zimmermann et Regula Frei-Stolba :

dans leur grande majorité, ces femmes — nommées sacerdos ou
sacerdos publica — appartiennent aux familles de l'élite municipale

; certaines ont obtenu du conseil municipal l'attribution d'un
emplacement officiel pour faire élever leur sépulture ou le privilège

de funérailles publiques. Une enquête archéologique peut
compléter une recherche fondée, pour l'essentiel, sur l'épigra-



VI ÉTUDES DE LETTRES

phie : ainsi une étude récente suggère d'identifier, dans les statues
provenant de la chapelle du macellum de Pompéi conservées au
Musée Archéologique de Naples, Cn. Alleius Nigidius Maius —
qui aurait donc restauré le marché — et sa fille Alleia Nigidia
Maia, prêtresse de Vénus et de Cérès11. Mais, dans le domaine de
l'épigraphie aussi, il y a du nouveau : revenant sur la célèbre
inscription de Pompéi qui met en scène Mamia, sacerdos publica
{CIL, X, 816), D. Fishwick conteste, notons-le au passage,
l'interprétation traditionnelle selon laquelle la prêtresse (de la Vénus
pompéienne) aurait dédié un temple au Genius Augusti12. Il
argumente en faveur de la restitution Geni[o coloniae] déjà suggérée
par I. Gradel13. Cette nouvelle lecture n'est pas sans conséquences
sur ce qui a pu être écrit sur le culte impérial.

L'extension du culte impérial aux impératrices a nécessité à son
tour un personnel féminin, dont nous constatons le déploiement à

l'échelon municipal et à l'échelon provincial14. Il vaudrait
certainement la peine d'approfondir, par delà la poursuite de sa mise à

jour, l'exploration du corpus des prêtresses de Livie qui s'est
considérablement enrichi depuis l'étude classique de G. Grether15,
comme le montre, pour les provinces d'Orient, l'ouvrage récent de
U. Hahn16. Je pense en particulier au monument du forum de
Philippes17 qui servait de base aux statues d'une série de dames
dont quatre portent le titre de sacerdos diuae Aug(ustae). Si la
langue est le latin — nous sommes dans une colonie romaine —,
la présence sur le forum de tant d'images féminines se ressent de
l'environnement culturel « grec ».

L'étude des honneurs funèbres rendus aux femmes, notamment
les funérailles publiques, offre une approche particulièrement ap-

11. S.A. Muscettola, «I Nigidi Mai di Pompéi: far politica tra l'età neroniana
e l'età flavia», RIA, s. 3, 14-15,1991-1992, p. 193-218.

12. D. Fishwick, «The Inscription of Mamia again: the Cult of the Genius
Augusti and the Temple of the Imperial Cult on the Forum of Pompeii»,
Epigraphica, 57,1995, p. 17-38.

13. I. Gradel, «Mamia's Dedication: Emperor and Genius. The Imperial Cult
in Italy and the Genius Coloniae in Pompeii», ARID, 20, 1992, p. 43-58

14. Pour l'Occident, on dispose, notamment, des études de A. Bielman,
R. Frei-Stolba et de W. Spickermann citées supra n. 4.

15. G. Grether, «Livia and the Roman Imperial Cuit», AJPh, 47, 1946,

p. 222-52.
16. U. Hahn, Die Frauen des römischen Kaiserhauses und ihre Ehrungen im

griechischen Osten anhand epigraphischer und numismatischer Zeugnisse von
Livia bis Sabina, Sarrebruck, 1994.

17. Publié par M. Sève et P. Weber, «Un monument honorifique au forum de

Philippes», BCH, 112, 1988, p. 467-79.



INTRODUCTION VII

préciée, car elle permet la comparaison avec les honneurs du
même type accordés aux hommes. On sera reconnaissant à Regula
Frei-Stolba et Anne Bielman d'avoir procédé au préalable à un
classement rigoureux de la documentation qui permet de bien
identifier le genre (littéraire) du décret de consolation. Pour les
femmes, en Occident en tout cas, l'honneur de funérailles
publiques est lié principalement au statut de prêtresse — d'une divinité

locale ou du culte impérial — ou à l'appartenance familiale.
Malgré la prépondérance des sources épigraphiques dans le

recueil, les textes littéraires ne sont pas oubliés. L'étude des figures
féminines qui parsèment l'œuvre des historiens romains connaît
d'ailleurs un regain de faveur. Mais, chez Tite-Live, analysé par
Muriel Erne, les femmes — au premier rang desquelles Lucrèce
— fournissent surtout des exempla. Nous touchons ainsi au
domaine des «représentations» des femmes qui suscite tant d'études
portant sur toutes les sociétés.

La richesse et la diversité du dossier résumé ici permettent de

juger de l'intérêt de la démarche, mais aussi d'en préciser, avec
les éditrices, les limites.

Pour en revenir aux axes majeurs, on ne s'étonnera certes pas
que les rôles publics des femmes soient strictement cantonnés
à l'élite municipale, et même, bien souvent, à la frange supérieure
de celle-ci : celle qui appartient à la «noblesse d'État18». Plus que
jamais toute tentative d'analyse en termes «d'émancipation
féminine» devrait frapper par son anachronisme. Les femmes n'en
finissent pas plus de s'émanciper que la propriété de se concentrer.

Mais l'historien est un observateur attentif du changement :

avec les nouvelles règles du jeu impérial, les élites voient leur
rôle politique et leur statut modifiés ; la reproduction des élites
n'en reste pas moins le souci majeur des familles concernées
comme du pouvoir central qui exerce pour une large part son
autorité à travers elles ; elle passe — comme elle a toujours passé —
par l'alliance matrimoniale dont, apparemment, les maillons féminins

deviennent soudain plus visibles.
C'est cette visibilité nouvelle qui suscite l'interrogation. La

femme est perçue tantôt comme la parèdre de son mari, tantôt
comme un chaînon de sa propre lignée, tantôt comme un agent de
transmission de la noblesse. La mémoire généalogique se libère
volontiers de la linéarité agnatique pour se nourrir des éléments de

18. Sur laquelle je me propose de revenir à l'occasion du colloque sur «la
noblesse» organisé à Rennes, par l'Université de Bretagne, le 5 octobre 1998.



VIII ÉTUDES DE LETTRES

prestige picorés dans chaque branche d'ascendants : elle annexe la
lignée maternelle comme, au besoin, les lignées grand-maternelles.
Sous l'Empire, on constate que des choix sont faits dans l'expression

de la parenté, soit par les intéressés, soit par d'autres.
L'expression de la parenté procède ainsi à un découpage à l'intérieur
de la famille — un découpage qui est toujours porteur de sens et
qui fait sa place à la parenté bilatérale. Mais, rappelons-le, cette
évolution touche aussi bien les hommes que les femmes : il suffit
de se reporter à quelques généalogies récemment apparues, ainsi
celle de C. Asinnius Nicomachus Frugianus19, notable municipal
de Sardes, au début du IIIe siècle de notre ère. Les indications
généalogiques, qui deviennent de plus en plus fréquentes dans les
inscriptions, témoignent du sentiment d'appartenance à une
aristocratie20. Les dynasties que l'on peut reconstituer pour la fin du 11e

siècle et le me siècle de notre ère cultivent la « distinction » en
soulignant le caractère pour ainsi dire héréditaire de la gestion des
prêtrises et des autres charges honorifiques.

S'il est un domaine qui mériterait sans doute d'être davantage
exploré, c'est celui de la position des femmes par rapport à leurs
biens et de l'inflexion du phénomène social de l'évergétisme
qu'aurait pu autoriser, dans les provinces hellénophones, un
changement éventuel de cette position lié à la citoyenneté romaine.
L'interprétation en termes de restriction, que l'on trouve encore
trop souvent répandue, fait fi de la chronologie comme des

figures de femmes riches que fait connaître la littérature d'époque
impériale. La relation qu'entretient la femme romaine avec ses
biens — dans le cadre du « libre » mariage qui est devenu la
pratique normale — fait du mariage romain une structure originale : il
n'y a pas de communauté, et la séparation des biens est strictement
observée ; les dons entre époux sont même interdits, mais non les
legs testamentaires. Comme l'homme, même si la part qu'elle
reçoit n'est pas nécessairement identique à celle des mâles de sa
famille, la femme peut accumuler elle aussi — grâce aux héritages,
aux legs et aux dons qui lui échoient ; il faudrait avoir la possibilité
de préciser l'âge de la gestion des charges et des évergésies dans

19. P. Herrmann, Chiron, 23, 1993, p. 248-63 (=AE, 1993, 1506); voir aussi
M. Corbier, «Épigraphie et parenté», sous presse dans Epigraphie et histoire:
acquis et problèmes (Actes du Colloque de la SoPHAU, Lyon, mai 1993).

20. Lire aussi, sur ce thème, F. Quass, Die Honoratiorenschicht in den
Städten des griechischen Ostens. Untersuchungen zur politischen und sozialen
Entwicklung in hellenistischer und römischer Zeit, Stuttgart, 1993. Bernadette
Puech mène également des recherches sur ce sujet.



INTRODUCTION IX

son cycle de vie. En tout cas, la fortune des éléments féminins des
élites romaines ne se résume pas à la dot, que les travaux récents
auraient plutôt tendance à minimiser. Aussi la capacité évergétique
d'une famille peut-elle reposer sur la mobilisation des patrimoines
des femmes comme des hommes.

Mais on n'échappera pas à l'interrogation : l'épigraphie, seule
source dans ce cas, possède-t-elle toutes les qualités requises pour
une telle enquête, ou ne reste-t-elle pas, par sa nature même, en
deçà des réalités que l'on cherche à saisir, et qu'elle n'éclaire que
de façon indirecte, imparfaite et biaisée Si, par un souci légitime
de comparaison, les éditrices s'efforcent de ne pas dissocier
l'étude de la partie occidentale et celle de la partie orientale de

l'Empire romain, les deux mondes concernés n'en sont pas moins
profondément différents. Par ailleurs, une part tout au moins des
contrastes notés entre l'Orient hellénophone et l'Occident latin
s'explique sans doute déjà par deux cultures épigraphiques : l'une
qui donne à l'inscription la forme et l'ampleur du texte littéraire,
l'autre qui réduit l'inscription à un système de signes dont il faut
décrypter le code. Certes l'épigraphie permet d'atteindre l'individu
et une trajectoire individuelle. Mais, en long ou en bref, ce type de
document ne donne guère accès qu'à des biographies convenues
des femmes, comme des hommes. Que l'éloge d'une femme se
doive de faire intervenir des qualités typiquement féminines relève
du code de la bienséance plus que de l'évocation de réalités
sociales. L'image d'Épinal que nous a transmise Suétone de la
famille d'Auguste nous en dit peu sur la vie réelle des princesses.

La difficulté de ce type d'études est de concilier, comme les
éditrices souhaitent en effet le faire, une approche érudite de la
documentation — préalable nécessaire à l'interprétation de celle-
ci — et une réflexion qui prenne en compte la richesse du débat
actuel autour du concept de «genre». De l'analyse en termes de

complémentarité, prenant appui sur la collecte de témoignages
provenant pour l'essentiel de l'Asie Mineure et datés des trois
premiers siècles de notre ère, à laquelle nous invitent tout
particulièrement ici Anne Bielman et Cécile Hayward, je serais tentée de

rapprocher les suggestions de Maurice Godelier qui classe les
rapports masculin/féminin selon quatre figures : la complémentarité,

l'opposition, la hiérarchie entre un terme supérieur et un
terme inférieur et l'englobement21. Les outils d'analyse qui nous
sont proposés à partir de l'observation de telle ou telle société —

21. M. Godelier, «Du quadruple rapport entre les catégories de masculin et de



X ÉTUDES DE LETTRES

les Baruya de Nouvelle-Guinée dans le cas précédent — ne
cessent de se diversifier et de s'affiner. Ce qui nous invite à nous
poser de nouvelles questions.

Par-delà la collecte minutieuse et la lecture attentive des
documents épigraphiques les problèmes d'interprétation restent
entiers, comme en témoignent les controverses récentes dont ce
recueil se fait l'écho avec rigueur. Les uns se demandent si ce ne
sont pas des circonstances particulières — statut de fille unique
héritière, veuvage, absence du mari, etc. — qui expliquent que
certaines femmes se trouvent propulsées sur le devant de la scène.
D'autres cherchent au contraire à identifier des évolutions de portée

plus générale.
Comme les hommes d'ailleurs, les femmes de l'aristocratie

romaine doivent être resituées à la fois dans une société où, d'une
part, l'imagerie familiale, le vocabulaire de la parenté et la
référence aux relations d'affection envahissent la vie publique des
cités — plus nettement, d'ailleurs, en Orient qu'en Occident — et
où, d'autre part, la distance sociale ne cesse de s'accroître. Les
femmes — celles dont nous parlent les sources comme celles
qu'elles passent sous silence, celles qui ont choisi de faire parler
d'elles par les sources comme celles pour lesquelles ce sont
d'autres, et souvent des hommes, qui ont fait ce choix — portent
témoignage pour elles-mêmes, mais aussi, dans une certaine
mesure, pour leurs familles, pour leurs lignages et pour l'ensemble de
la société, donc aussi pour les hommes. D'où l'intérêt d'aborder
les problèmes de « genre » à travers elles et ce qu'elles disent ou ce
qui nous est dit d'elles : même si elles n'appartiennent qu'à une
élite sociale et politique restreinte, elles nous protègent du danger
toujours menaçant de la paresse intellectuelle, qui a si longtemps
conduit à penser les sociétés comme exclusivement masculines,
alors qu'elles étaient seulement dominées par les hommes. Regula
Frei-Stolba et Anne Bielman nous en donnent ici une remarquable
confirmation : qu'elles en soient remerciées, ainsi que toutes celles
qui ont participé à cette entreprise collective.

Mireille Corbier

féminin», dans La place des femmes. Les enjeux de l'identité et de l'égalité au
regard des sciences sociales, ouvrage édité par le collectif EPHESIA, Paris,
1995, p. 439-42.


	Impératrices et prêtresses : des premiers rôles au féminin

