Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1998)
Heft: 3-4
Artikel: Construire I'humain?
Autor: Borultti, Silvana
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONSTRUIRE L’HUMAIN ?

En retracant le parcours partagé entre conceptions culturelles et taxino-
mies scientifiques de I’homme et de I’humanité, on saisit les implications
épistémologiques de modeles dont I’élaboration, pour les autres et pour
nous, est traversée par la nécessité mimétique du « faire voir». La logique
fictionnelle qui sous-tend les modeles a un caractére configurant. Elle est
configuration de I’informe du monde dans des objets possibles. La perpec-
tive épistémologique de la fiction met en évidence les modéles comme sup-
pléance formelle de la distance irrémédiable de I’objet, comme capacité de
voir quelque chose de plus.

En organisant le colloque qui est a 1I’origine de ce livre, on avait
proposé une double articulation du probléme de la fabrication de
I’humain : d’une part, la question ontologique des différents mo-
deles de constitution de I’homme dans les différentes cultures;
d’autre part, la question épistémologique des différents schémas
de I’humain proposés dans le discours anthropologique. On pensait
donc a une articulation entre I’ontologique et 1’épistémologique.
On suggérait en d’autres termes de réfléchir a la fois sur la culture
comme modele, et sur les modeles de la culture — en supposant
qu’on fait de [’anthropopoiésis, de la construction de 1’humain,
aussi bien au niveau des cultures, qu’au niveau du discours anthro-
pologique. Ces quelques pages de conclusion visent a reprendre
les différents thémes de cette fabrication de 1’objet et a la mettre
en perspective avec les textes proposés dans cet ouvrage.

La fabrication de I’humain est d’abord une question ontolo-
gique. Francesco Remotti a présenté une lecture de 1’anthropo-
poiésis comme constitution culturelle de ’existence, c’est-a-dire,
non simplement comme 1’addition de modeles concrets de com-
portement d’un animal humain complet et déja constitué, mais
comme véritable production de cet animal méme, en soi inachevé.
Dans cette perspective, I’anthropopoiésis releve des aspects les
plus inquiétants de I’€tre humain. Elle évoque I’inaccomplisse-
ment originel, donc le manque d’origine de I’homme, en montrant



156 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

le lien qui unit indissociablement la réalité biologique et la réalité
culturelle de 'homme (Geertz, 1973: chap. 3). En d’autres
termes, 1’anthropopoiésis pense a la fois I’infondé qu’est
I’homme et la fiction qu’est la culture. Pour le dire avec un jeu
graphique de mots, la culture comme u-fopie, a savoir comme
construction fictionnelle du sens, se dresse sur le fond de
I’ou-topie, du non-lieu (la graphie «ou-topie » souligne le carac-
tere privatif de 1’ou grec) — sur le fond de I’'infondé que nous
sommes. Le sens (le sens pour nous: la culture, la civilisation, les
histoires, les récits de 1’origine ouvrant un éthos, une demeure)
est de 1’utopie en ce sens qu’il est la suppléance de I’inachéve-
ment originel (et de sa tonalité émotionnelle qu’est 1’angoisse).

N’habitant pas un monde immédiat, un lieu, une Umwelt (au
sens de «territoire ») déja meublée de réponses, I’homme doit se
constituer une Welt, un monde comme horizon de formes. Il doit
donc trouver en soi ce que Arnold Gehlen (1978) appelle «exoné-
rations » (Entlastungen), a savoir, les instruments de la transcen-
dance par rapport a I’immédiat, comme le sont le langage, les
formes culturelles ou les activités économiques, a travers lesquels
les situations et les choses sont élaborées dans des projets. Dans
son sens ontologique, I’anthropopoiésis pense la structure de
transcendance qu’est le désir «humain», comme le rappelle
Alexandre Kojéve (1947: 13) en commentant Hegel. La structure
du désir fait éclater 1’unité naturelle et I’élément immédiat de la
nature, ouvrant une temporalité et une histoire. Dans le mythe
africain rapporté par Francoise Héritier (mythe qui releve d’un
fantasme masculin de non complétude), le désir est ce qui em-
péche le groupe de rester entre-soi. Le désir ouvre I’humain. Il est
la structure qui renvoie 1’homme a la culture, dans laquelle il ne
finit jamais de devenir ce qu’il est. Dans la culture, se réalise la
liberté nécessaire du «devenir-humain »: il y a toujours échange
et double lien entre la possibilité, la liberté, la non-détermination
de la construction culturelle, d’une part, et 1a nécessité a laquelle
la culture donne une réponse, de 1’ autre. '

Cette lecture de la fiction culturelle nous amene inévitablement
a penser ’anthropopoiésis comme une tache constructive, et a
penser la nécessité de la fiction comme une suppléance de 1’ab-
sence d’origine. Cette perspective permet de comprendre les rai-
sons de 1’idéologisation de 1’anthropopoiésis (soit I’idéologisation
qu’est la naturalisation de la fiction : faire croire qu’une culture,
qu’une construction spécifique, est «la culture» au sens authen-
tique ; soit I’idéologisation qui profite des processus anthropopoié-



CONSTRUIRE HUMAIN ? 157

tiques pour déguiser des rapports de pouvoir). Elle permet aussi de
comprendre le lien entre le socle dur des contraintes (la différence
sexuelle, la finitude, la mort) et les fantasmes qui essaient non pas
de traiter, mais carrément de suspendre et de dépasser les
contraintes, dont parle Frangoise Héritier, en analysant les «tech-
niques » de la reproduction.

Mais dans quel sens y a-t-il correspondance entre une lecture
ontologique et une lecture épistémologique de I’ anthropopoiésis?
Si, au niveau des cultures, le probleme se pose de reconnaitre a un
certain moment la fabrication de I’humain et de ne pas la naturali-
ser, au niveau du discours anthropologique, donc de la représenta-
tion de la culture, le probleme analogue se pose de mettre en
évidence le plan nécessaire de la construction modélisante, sans la
déguiser derriere 1’idéologie de I’universel-naturel et de I’objec-
tif. C’est pour cette raison qu’il faut repenser le statut fictionnel
des sciences humaines, dont fait partie le discours anthropolo-
gique, et le paradoxe qu’est la nécessité de la fiction.

La prémisse de cette reformulation épistémologique est évidem-
ment une pensé€e de la fiction qui la rapproche de la poiésis. En
rappelant les significations du mot latin fingere, la fiction qui est
en question dans les sciences de I’homme releve moins du champ
sémantique de «feindre-simuler», et donc du mensonge et de
I’illusion de vérité, que du champ sémantique de « modeler-facon-
ner-construire » (anglais : to shape, allemand : darstellen, bilden),
et donc de la projection symbolique et formelle (poiétique) d’une
réalité. La question de la fiction ne doit pas étre réduite au pro-
bléme d’une idée véri-fonctionnelle de la vérité, a savoir, au pro-
bleme de la valeur de vérité des énoncés des sciences de ’homme.
De cette maniére, on risque en fait de réduire la fiction au
vrai-semblable, au niveau hypothétique de I’approximation de la
vérité, et donc de reléguer les sciences de ’homme dans le do-
maine de 1’illusion de vérité, et finalement de la non-vérité. Si I’on
pense la fiction comme hypothése au sens de quasi-vérité, on
adopte, d’une part, une conception de la vérité comme correspon-
dance au monde des données et, d’autre part, une conception de la
connaissance comme approximation des articulations données au
monde. En revanche, a travers le theme poiétique de la fiction, la
connaissance doit plutot étre envisagée comme objectivation, a sa-
voir comme construction de contenu : la fiction n’est pas tant alors
approximation d’une réalité ontique (au sens de Heidegger) que
lieu de I’efficacité sémantique de la connaissance, c’est-a-dire de
I’ouverture constructive d’un monde.



158 LA FABRICATION DE L’'HUMAIN

La perspective poiétique permet de reconnaitre le caractére
non-naturel (artificiel, construit) des modeles de 1’anthropologie.
Mais que signifie d’abord une ontologie fictionnelle ? Une ontolo-
gie fictionnelle est une ontologie du possible: 1a dimension de réa-
lité des objets de la connaissance anthropologique ne renvoie pas
a la substance des choses. Elle n’est ni 1’objet empirique donné,
ni non plus l’objet essentiel. En d’autres termes, 1’objet de
connaissance est moins un objet avec des propriétés données a ex-
pliquer par des lois que 1’objet modelé par une construction for-
melle. Il s’agit d’un objet sous description et sous configuration
modalisante, d’un objet projeté dans un horizon et dans un monde
possible. Un objet possible est un objet modalisé, vu sous des mo-
dalités plurielles qui sont pensables comme autant de mondes
possibles : mondes référentiels, intentionnels, axiologiques, tem-
porels, téléologiques, émotionnels, etc. Que 1’on pense aux ni-
veaux de la construction d’objet en anthropologie, qui sont
finalement des procédés de modalisation qui rendent les objets
pensables. On ne rencontre d’objets en anthropologie que dans
des horizons possibles a travers lesquels on accomplit autant
d’opérations formatrices de 1’objet: 1’échange sur le terrain, qui
est polyphonique, processuel, intentionnel ; la schématisation des-
criptive, avec sa double direction intentionnelle, vers la connais-
sance empirique et référentielle, et vers l’interprétation et la
modélisation ; 1’écriture de ce que I’on a vu, vécu et dit, avec sa
double direction — intentionnelle et de valeur — vers les modeles
du groupe étudié, et vers les modeles de sa propre communauté de
savoir. On ne restitue d’objet qu’a travers des processus discursifs
et figuratifs d’identification, a I’intérieur de «comme si», qui
imaginent la possibilité et le comment des faits.

Une perspective fictionnelle permet ensuite de tirer au clair les
démarches indirectes par lesquelles les discours anthropologiques
projettent des objets possibles. Les discours anthropologiques sont
justement des modéles: a savoir, des procédés non reproducteurs
qui présentent 1’objet d’une facon indirecte et figurative, ayant in-
tériorisé 1’absence de 1’objet comme présence thématique et réfé-
rentielle. La dynamique fictionnelle correspond a la capacité
humaine de transcendance et de distanciation par rapport a la
«chose »: elle est, en termes cassirériens (1972 : 32), la fonction
symbolique d’une absence. Elle est ce travail de deuil pour I’ab-
sence de 1’objet concret, et son remplacement par un traitement
formel qui élimine, ajoute, sélectionne, sature et suture afin de
nous donner a voir — un traitement qui n’arrivera toutefois jamais
a faire correspondre la représentation et la réalité.



CONSTRUIRE L’HUMAIN ? 159

Que dire enfin de cette logique fictionnelle, des démarches indi-
rectes qui projettent d’une fagon contre-factuelle et non-visible des
mondes possibles 7 La fiction est d’abord envisageable comme une
inférence ni inductive ni déductive, mais configurante. Elle est
configuration de 1’informe du monde dans des objets possibles en
ce qu’elle est pensée métaphorique et contrastante, capacité de
voir les connexions et les différences. On peut comprendre la pen-
sée contrastante qui est a la base de la fiction a travers ce que
Ludwig Wittgenstein (1961: 325-61) appelle sehen als etwas:
«voir comme quelque chose (d’autre)», c’est savoir voir les
connexions, c’est étre capable de «voir quelque chose comme
quelque chose d’autre», et faire apparaitre la forme sur un fond de
ressemblances et de différences. « Voir comme », voir dans un en-
semble de relations, établir des connexions entre des objets et des
contextes hétérogenes, est le noyau métaphorique du caractere
poiétique des langages. Ce procédé ressemble beaucoup a ce que
Charles Sanders Peirce (1955: 150-56) appelait I’abduction d’hy-
potheses : en fait, voir a travers des « comme si», ce n’est pas une
induction généralisante a partir de données, ni une déduction a
partir d’un calcul formel ; c’est plutdét voir un modeéle, une icéne,
un «comme si» s’imposer en tant qu’il fournit une organisation
des données. La mise en forme de 1’objet en sciences humaines
s’avere donc une mise en scene analogique et différentielle, qui
fait apparaitre un réseau de rapports, et donc une physionomie, une
Gestalt'.

C’est ce que I’on retrouve de fagcon exemplaire dans la construc-
tion de ces véritables schématisations interprétatives que sont déja
les descriptions tirées du travail et des événements du terrain. La
construction des descriptions n’est pas une chaine linéaire et pro-
gressive, mais une série de tentatives, de réglages, d’accomode-
ments interprétatifs relevant de la polyphonie complexe du terrain,
avec ses actes de coopération et d’agression, de parole et de si-
lence, de négociation des roles réciproques. Elle est un compromis
interprétatif relevant en outre du travail de traduction envisagé non
comme un simple transfert, mais comme une réintégration dans un
contexte. Dans ce processus, les agrégations de sens ne se mon-
trent qu’a la fin de la chaine communicative et interprétative, et re-

1. Dans cette perspective, la forme est congue d’une fagon non forma-
liste: en d’autres termes, elle est congue moins comme loi et classe que
comme organisation et configuration dans un contexte.



160 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

levent de récurrences et d’insistances sémantiques, ou bien de vé-
ritables Gestaltswitches (changements de forme) liés aux transferts
analogiques de modeles. Ce .qui s’accomplit par 1a n’est pas tant
une simple représentation qu’une configuration, une mise en forme
de I’informe qui n’est pas immédiate, mais qui demande du temps,
et qui s’impose grace a son pouvoir de forme et d’organisation, en
aboutissant a une simulation du monde des significations et des ac-
tions d’autrui.

La perspective épistémologique de la fiction est donc ce qui
permet de reconnaitre le caractere de traversée traductrice et figu-
rative des modeles de 1’anthropologie. Elle met en évidence, d’une
part, les modeles comme suppléance formelle de la distance irré-
médiable de I’objet, a travers la pratique différentielle des marges ;
et, d’autre part, les modeles comme capacité de regarder a co6té,
afin de voir quelque chose de plus. C’est a partir de I’efficacité de
la pensée indirecte et contrastante des modeles que 1’on doit re-
penser la comparaison : non pas dans le sens d’une généralisation,
mais dans celui d’une traduction, d’une traversée culturelle, d’un
«voir comme ». Il s’agit donc d’un transport, d’une méta-phora
qui ne vise pas a un « propre » essentiel (universalisme), ni a un
éclatement du sens (relativisme), mais plutét 2 un mouvement de
«completement » dans le rapport a ’altérité — ce que Maurice
Merleau-Ponty (1960: 143-57) appelle un «universel latéral ».
C’est précisément cette démarche qui caractérise 1’ensemble des
textes réunis dans ce volume. Ces contributions montrent comment
culture et discours anthropologique convergent dans I’espace de
I’entre-deux et de la médiation symbolique, de la traduction et de
la construction pré-compréhensive : voici alors les analogies et les
différences dans les constructions culturelles de la classification
des humains et des animaux en Chine et en Greéce ancienne
(Lloyd); les mythes comme travail créatif et critique a 1’origine
d’une pensée anthropologique qui se montre en comparant les
mythes grecs, hébreux, sumériens et babyloniens (Ballabriga); la
fabrication narrative du sujet éthique au xvIir® siecle (Laqueur); la
précompréhension méthodologique ou bien téléologique a 1’ori-
gine de I’idée de race (Blanckaert); la précompréhension étiolo-
gique dans la paléoantropologie contemporaine (Stoczkowsky); et
enfin la dialectique entre contrainte biologique et fantasme dans la
fabrication de I’homme comme «produit» (Héritier), ainsi que
I’échange entre la construction de I’« animalité » et celle du para-
digme oppositionnel nature / culture (Rivera).



CONSTRUIRE L’'HUMAIN ? 161

Tous ces exemples montrent le caractere processuel, et non
fixe, de la modélisation interprétative, aussi bien au niveau de la
culture qu’a celui du discours anthropologique. Les cultures se
font et se dé-font dans des processus qui offrent soit des mises en
scene, soit des mises en question de sa propre ontologie, soit en-
core des moments de la construction ou ceux de la crise. Les mo-
deles de I’anthropologie doivent aussi se mettre en perspective.
I1s doivent montrer leur propre caractere d’artifice, leur caractere
de variations possibles sans un monde donné, leur caractere de
traversée traductrice et figurative. Les modeles de I’anthropologie
sont finalement un entre-deux qui n’a pas un lieu propre, et qui
montre par la-méme les détours nécessaires pour la fabrication
d’une identité « humaine ».

Silvana BORUTTI
Universita di Pavia

(Traduit de I’italien par
Silvana Borutti et Mondher Kilani)

Références bibliographiques

CASSIRER, Ernst, 1972, Philosophie des formes symboliques. Tome 1 :
Le langage, Paris: Minuit (Philosophie der symbolischen Formen.
Erster Teil : Die Sprache, Berlin : Bruno Cassirer Verlag, 1923).

GeEgrtz, Clifford, 1973, The Interpretation of Cultures, New York :
Basic Books.

GEHLEN, Arnold, 1978, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in
der Welt, Wiesbaden: Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion.

KoJEVE, Alexandre, 1947, Introduction a la lecture de Hegel, Paris:
Gallimard.

MERLEAU-PONTY, Maurice, 1960, « De Mauss a Claude Lévi-Strauss »,
in Signes, Paris : Gallimard, p. 143-57.

PEIRCE, Charles Sanders, 1955, «Introduction and Abduction», in
Philosophical Writings of Ch.S. Peirce, New York : Dover, p. 150-6.

WITTGENSTEIN, Ludwig, 1961, Investigations philosophiques, Paris:
Gallimard (Philosophische Untersuchungen, Oxford: Oxford Univ.
Press, 1953).






	Construire l'humain?

