Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 3-4

Artikel: Contre la méthode : unité de 'homme et classification dans
I'anthropologie des Lumiéres

Autor: Blanckaert, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870347

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONTRE LA METHODE :
UNITE DE L’HOMME ET CLASSIFICATION
DANS L’ANTHROPOLOGIE DES LUMIERES

Depuis le xi1x° siecle, les anthropologues considérent que la démarche
classificatoire est naturelle a I’esprit humain. C’est un principe d’ordre dont
la légitimité n’est pas questionnée. Pourtant la plupart des naturalistes du
siecle des Lumieres, a I’exception notable de C. Linné, ont violemment cri-
tiqué le parti-pris taxinomique, ses hiérarchies et sa trop lourde métaphy-
sique raciale. En suivant I’argumentaire anti-méthodiste, de Buffon a
Sonnini, I’historien découvre deux paradigmes antagoniques, fondés notam-
ment sur le role de la géographie et sur 1I’opposition race/ variété. Les dis-
cours naturalistes ne sont donc pas uniformes. Au-dela d’une question de
mots, ils engagent toute une fabrique symbolique de 1’humain.

Personne ne conteste 1’influence du concept racial, voire ra-
ciste, sur la pensée anthropologique d’il y a un ou deux siécles.
Mais si I’on s’est avisé de ses méfaits ou de ses biais réduction-
nistes, on a paradoxalement peu interrogé 1’analyseur technique
qui lui donne sens et a propos, c’est-a-dire la classification.
Pourquoi la classification s’est-elle généralisée comme une regle
méthodologique. D’ou vient cette exigence? D’ordinaire, ces
questions appellent peu de commentaires.

Selon I'histoire conventionnelle, le dénombrement répondait a
un « besoin » de clarification des données quand le monde humain
s’offrait a I’inventaire savant. Un probleme donc de distribution
et de rationalité gestionnaire. Comme 1’explique par exemple
I’historien Frangois Russo, «le besoin de classifier s’est présenté
assez naturellement lorsque la science s’est trouvée en face d’une
grande diversité d’objets ou de phénomenes » (Russo, 1995 : 205).
Et ce qui vaut en général des procédures taxinomiques vaut préci-
sément pour I’anthropologie. Dans un numéro récent de la revue
L’Histoire consacré au racisme, André Langaney confirme pa-
reillement que «c’est une démarche naturelle a 1’esprit humain
que de classer, quand on se trouve devant des objets diversifiés »
(Langaney, 1997: 50).

Cette démarche est-elle si « naturelle »? Pas si slir. D’une part,
nous en savons, grace a la lexicographie historique, le caractere



112 LA FABRICATION DE I’HUMAIN

arbitraire et récent : les termes « classer », «classification », «clas-
sement» n’apparaissent que dans la seconde moitié du Xviie
siecle, le verbe «classer » étant attesté pour premiere occurrence
en 1756 chez Dupont de Nemours (cf. Rey, 1981: 47-52; Piguet,
1996: 17-8). D’autre part, I’histoire de I’anthropologie démontre
que I’«esprit humain » a longtemps contesté ces partages. Il est a
peine paradoxal de dire que le XVII® siecle répugne a ces divisions
de race, a I’exception notoire de Charles Linné. Ces doutes moti-
vés, anti-méthodistes, sont en réalité contemporains des premiéres
tentatives de réduire la diversité humaine a un tableau ordonné et
hiérarchique. Lorsqu’on reparcourt cet ensemble de discours na-
turalistes, on découvre des choix épistémologiques qui engagent
toute une fabrique symbolique de ’humain. Les fronti¢res de
I’humanité sont mises en péril.

Je vais donc confronter ces deux argumentations, méthodiste et
anti-méthodiste, pour éclairer I’origine de la classification anthro-
pologique et ses conditions de production.

1. La logique classificatoire : généalogie et présupposés

Depuis les travaux pionniers de Thomas Bendyshe (1865) et
Paul Topinard (1885), les historiens ont souvent rappelé les pre-
mieres tentatives de classification des hommes. Pour ce qui re-
garde 1’époque moderne, la priorité chronologique est donnée a
un texte anonyme paru dans le Journal des Scavans en avril 1684,
attribué a un disciple de Gassendi, le voyageur Francois Bernier.
Les considérations de Bernier étaient en fait tournées vers la géo-
graphie. Comme 1’indique déja son titre, cette « Nouvelle division
de la terre, par les différentes espeéces ou races d’hommes qui
I’habitent », visait un autre but cognitif que le simple partage des
types humains. Mais ce texte regut, apres la sanction des anthro-
pologues, une égale attention des historiens. On y a reconnu, tour
a tour, «le premier essai de classification des groupes humains
d’apres leurs caracteres physiques » (Lester, 1963 : 1354), voire le
«premier écrit dans lequel le terme “race” apparait dans son sens
actuel » (Poliakov, 1971: 133), une anticipation finalement du po-
lygénisme a venir (Gliozzi, 1977: 602-7). La classification de
Bernier aurait ainsi inauguré 1’age d’or de la systématique posi-
tive des races qu’allait illustrer, au sieécle des Lumiéres, une
pléiade de théoriciens influents: Richard Bradley, Carl Linné,
Georges Louis Leclerc de Buffon dans le mouvement initial,



CONTRE LA METHODE 113

Emmanuel Kant, Johann Friedrich Blumenbach et Peter Camper
qui figurent son accomplissement, Charles White, Bernard Ger-
main Etienne de Lacepede, Julien-Joseph Virey et Georges Cuvier
fermant la marche des progres.

Semblable généalogie est pourtant tout entiére orientée par sa
finalité et son effort de démonstration. Elle date en réalité du x1x°®
siecle. Elle a été dessinée dans ses grands traits par des natura-
listes, 24 un moment ou la détermination et la nomenclature des
groupes humains représentaient une sorte d’idéal ou un pro-
gramme officiel de la science ethnologique. Cette histoire est lar-
gement anachronique et c’est avec raison qu’en 1885, Paul
Topinard (1885: 45) réévaluait le rdle couramment conféré a
Buffon dans les ceuvres du premier demi-siecle : .

On a dit que Buffon divisait I’espéce humaine en un nombre
donné de races; c’est une erreur complete. Buffon, I’ennemi des
classifications, ne les acceptant pas méme pour les espéces, ne
pouvait les admettre pour les races dont les limites étaient indé-
cises a ses yeux et qu’il présente plutdt comme des probabilités
a discuter que comme des réalités définies.

Cette salutaire mise en garde de Topinard n’a pas seulement
I’avantage d’affiner nos perspectives d’historiens. Elle nous in-
dique que le rapport d’actualité entretenu généralement par la
communauté des anthropologues avec des ceuvres du passé doit
étre questionné. Le x1x°© siecle en effet «reconnait» la « moder-
nité » de Bernier et de Buffon, puis les annexe apres coup au
nombre des propagandistes de 1’idée de race parce que la classifi-
cation est pergue a cette date comme une démarche nécessaire, al-
lant de soi, un protocole d’analyse propre a préciser les rapports
réciproques des étres. C’est un principe d’ordre dont I’utilité n’a
pas a étre prouvée ni défendue. Elle est en effet censée résumer
une volonté de connaissance séculaire. La succession des natura-
listes distingués dans ce genre d’activités a été copiée et recopiée
sans qu’on interroge véritablement la classification elle-méme
comme geste technique, les présupposés de sa méthode ou le dis-
positif épistémologique global qui lui donne sens. Or la classifi-
cation ne se résume pas a un savoir-faire rejeté du coté des
investigations empiriques. Elle engage des choix théoriques et
autant de questions préalables: pourquoi classer les hommes ?
Comment classer? Selon quels critéres pertinents ? etc. Quel
contenu de savoir recouvre la catégorie de race ? Quel est le statut
épistémologique des divers tableaux synoptiques proposés depuis
le xvie sieécle ? Voila les questions dont il faut partir.



114 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

Dans le fond, le tableau des races lui-méme ne va pas de soi.
Aucun classement standard ne s’est imposé, aucun accord ne s’est
fait sur le recensement exact.des grandes familles humaines. L’in-
certitude pese notamment tout au long du xvii® siecle sur la place
des Américains, tour a tour assignés au groupe des hommes
blancs européens, a celui des Mongols d’Asie ou a une race sui
generis, aborigéne du Nouveau Monde. De méme pour les
Lapons, les indigenes du Pacifique, etc.

La classification en soi mérite donc un examen renouvelé. Elle
n’apparait pas seulement comme ’inventaire ordonné des diffé-
rences offertes par les peuples de la terre. Ses intéréts intrinseques
la transforment en décision théorique contestable et Buffon n’est
pas le seul a dénoncer, visant Linné, cette «manie de faire des
classes ». De 1a le caractere équivoque des divers systémes propo-
sés, lesquels se recoupent avec difficulté par-dela la relative nor-
malisation des types caucasique, mongol et éthiopique introduite
par Cuvier dans son Régne animal en 1817.

Autre point qui mérite réflexion. La classification donne acces
a un univers virtuel qui totaliserait toutes les variables phénomé-
nales de I’humanité par 1’analyse de ses composantes. Ainsi, et
curieusement, pour manifester 1’universalité et le cosmopolitisme
de I’espece, on doit distinguer ses familles, rendre évidentes,
saillantes, leurs différences constantes, séparer ’homme de
I’homme. Trop de races, pas assez. Tel est le dilemme. La divi-
sion abstraite des nations, disposées en arbre ou en échelle, est ré-
putée canaliser le chaos des informations recueillies dans les
métropoles. Tous les naturalistes qui s’y consacrent apres Linné
témoigneront de leur embarras, de leurs doutes fondés sur ces
classes d’attribution. Principe d’ordre, la classification se révele a
I’usage facteur de désordre.

Ainsi I’analyse du discours classificateur ne peut faire 1’écono-
mie d’une mise en perspective des projets taxinomiques des au-
teurs si bien valorisés par I’histoire officielle de I’anthropologie.
En particulier, pour que la catégorie de race soit soumise a une in-
vestigation naturaliste, il fallait qu’elle soit appréhendée comme
fait global constitué en nature, en destin. La race n’est pas trans-
parente au regard objectif, c’est une réalité construite par un dé-
coupage méthodique de la nature. Cette opération suppose une
compétence spécifique. Pas plus qu’un autre objet scientifique, la
«découverte » des races, dans leur description, leur nombre, leur
désignation, ne saurait s’exempter du systeme de référence qui
garantit sa pertinence. C’est pourquoi il est important de com-



CONTRE LA METHODE 115

prendre le paradigme classificatoire dans ses propres termes
comme dans ses limites foncieres.

2. Infortunes de Linné

L’ histoire des classifications anthropologiques, telle qu’elle fut
écrite au X1x° siecle, s’avere positiviste dans son fond et sélective
dans sa forme. La célébrité de Linné est certes peu contestable.
On oublie toutefois de rappeler dans cette littérature hagiogra-
phique 1’étrangeté réelle du systéme linnéen qui, d’édition en édi-
tion, accueille dans la classe des Quadrupedes et I’ordre des
Anthropomorphes non seulement 1’homme et le singe, mais égale-
ment le bradype, le fourmilier et la chauve-souris. Linné range
des formes humaines pathologiques ou tératologiques, telles 1’al-
binos et ’homme a queue, dans la rubrique composite des
Troglodytes, a mi-chemin de I’orang-outan bipede et des enfants
ensauvagés par 1’isolement (cf. Bendyshe, 1865 : 421-48).

Les études historiques récentes ont renouvelé profondément
I’intelligence que nous pouvons avoir du bestiaire monstrueux
traversant les caractérisations, proposées par Linné et son disciple
Christian Hoppius, du groupe des Anthropomorphes (cf. Tinland
1968 ; Zacharias, 1980; Broberg, 1983 ; Sloan, 1995). Il m’im-
porte seulement de signaler ici que la littérature anthropologique
ne procede généralement pas ainsi. Pour actualiser son rapport a
I’ceuvre classificatoire jugée fondatrice de Linné, elle tend a mas-
quer précisément I’héritage des étres hybrides mi-hommes mi-
bétes venus de I’histoire naturelle de Pline et de la cosmographie
de la Renaissance dont la trace est encore présente dans le
Systema naturae et la dissertation de Christian Hoppius. Or, a la
méme époque, divers écrits de libertins érudits assument le méme
legs. Cette tradition, que nous dirions «fabuleuse », traverse le
siecle des Lumieres grace au Telliamed de Benoit de Maillet, a
Jean-Baptiste Robinet ou Delisle de Sales, et trouve méme une
issue littéraire dans la Découverte australe de Restif de la
Bretonne. L’histoire officielle de la classification ne I’a cependant
jamais enregistrée. Un exemple suffira a signifier ses visées taxi-
nomiques, polygénistes et hétérodoxes. En 1741, dans un écrit in-
titulé «Dissertation sur 1’origine des negres», Guillaume Rei
(1883 : 566-7) entend « plaider pour notre Raison » contre le texte
révélé:



116 LA FABRICATION DE ’HUMAIN

Faisons paraitre ici un pur Naturaliste, qui fait 1I’Histoire des
Animaux, et qui en détaille les divers Genres avec toutes leurs
Especes. Quand il parlera de I’'Homme et qu’il apercevra, dés la
naissance, des différences notables, constantes, héréditaires et
qui partent du fond de la nature et de la conformation, et non
d’aucune cause extérieure, il le divisera en Homme Blanc,
Homme Negre d’Afrique, Homme Sauvage d’Asie, Homme
Sauvage d’ Amérique, Homme marin a deux jambes, et Homme
marin a queue de Poisson.

Suivent de bréves notations, desquelles il ressort que I’homme
sauvage d’Asie est I’orang-outan de Bornéo alors que 1’homme
d’Amérique est le paresseux. L homme marin rejoint la cohorte
des tritons et sirénes antiques qui figurent, selon le philosophe
Robinet, parmi les «essais de la nature qui apprend a faire
I’homme ». Homo ferus, Homo sylvestris, Homo marinus: autant
de formes intermédiaires dans la grande chaine des étres aux-
quelles Linné donnera crédit durablement (cf. Broberg, 1983:
175-81). Tout un fonds folklorique paien occulté aujourd’hui mais
présent a I’esprit ou a I’imaginaire des contemporains ressurgit,
dont Linné pouvait paraitre le continuateur ou le vulgarisateur.

Peut-étre cette analogie décida-t-elle des premieres réactions
qui accueillirent la publication de la partie zoologique du Systéme
linnéen. On les sait négatives et particulierement en ce qui re-
garde la place de I’homme dans la nature.

Un double scandale secoua I’Europe savante quand I’homme
fut consigné dans des rubriques zoologiques au coté de la chauve-
souris et quand Linné, dans la dixieme édition du Systema natu-
rae de 1758, créa 1I’espece Homo nocturnus en consacrant ainsi
I’avenement du singe-homme dans notre propre groupe naturel.
L’homme nocturne venait a disputer a I’homme vrai, diurne et
raisonnable, Homo sapiens, les prérogatives attachées a son
rang dans la nature. « Assemblage ridicule» et insultant, dira
Daubenton (1782 : X1X), une «chimere risible » (de Pauw, 1770:
II, 71), une «fable » qui, selon Blumenbach (1865: 133), n’a rien
a voir avec I’ceuvre admirable du Créateur. Et ce ne sont pas seu-
lement les erreurs factuelles de Linné qui se voient attaquées, ce
sont ses formalismes, 1’aridité de ses nomenclatures. Sa méthode,
résume Cornélius de Pauw, «substitue les axiomes aux discus-
sions ». Buffon ridiculisait déja en 1749 cette volonté de « réduire
la Nature a de petits systeémes qui lui sont étrangers ».

L’historiographie du x1x° siécle est persuadée du bien-fondé de
la systématique parce qu’elle y voit une maniere de coordonner



CONTRE LA METHODE 117

des faits et qu’elle adhere a sa fonction 1égislatrice. La science est
une langue bien faite. On a pour cela peu évoqué la fronde des
anti-classificateurs du siecle des Lumieres qui suivaient Buffon
ou Daubenton, et on se borne a constater que le systeme de Linné,
en dépit de ses imperfections, a initi€é un progres irréversible. Il
suffisait, en somme, d’avouer que Linné avait pris pour modele de
son homme de nuit de simples albinos ou des hommes contrefaits.

De toutes ces pseudo-variétés maladives ou tératologiques
qu’on a cru faire souche en divers endroits du monde, Blumenbach
fera justice en 1775: «Il faut blamer ceux qui ont confondu
I’homme malade avec les bétes ». La dignité de I’homme ne doit
pas permettre de tels appariements. Et si I’on devait prendre en
compte tous les désordres de la nature humaine, la transition vers
les monstres serait inévitable; ce serait le chaos (Blumenbach,
1865 : 140).

3. La vraie physionomie des nations

Il reste pourtant que 1’ambition de classer ’homme rencontra
des oppositions qui tenaient moins a ce scandale qu’au principe
méme d’asservir la nature a I’artifice d’une typologie figée. Buffon
admet que la nature ne fait pas de sauts. Il en tire des conséquences
et dénoncera en termes séveres «1’erreur de Métaphysique » au
ceeur de la méthode linnéenne : «Cette erreur consiste 2 mécon-
naitre la marche de la Nature, qui se fait tofijours par nuances, & a
vouloir juger d’un tout par une seule de ses parties. » Buffon pou-
vait, de 1a, conclure que la méthode d’inspection développée par
les nomenclateurs sacrifiait le caractére de vérité des objets. Le
grief, comme le défaut imputé, lui paraissent essentiels: loin
d’avoir éclairé les rapports entre les étres, la classification «ne sert
qu’a arranger arbitrairement des mots » (Buffon, 1954: 13 et 23).

L’ opposition de Buffon et Linné, deux des fondateurs les mieux
revendiqués de I’anthropologie des Lumieéres, a souvent été analy-
sée de maniere psychologiste. On aime a y lire I’affrontement de
deux sensibilités. En somme, 1’esprit de finesse dialoguant contra-
dictoirement avec l’esprit de géométrie. Mais leur opposition
frontale acquiert dans le contexte intellectuel de la seconde moitié
du xvii® siécle une valeur paradigmatique. En 1753, Denis
Diderot lui aussi accuse cet «entétement des principes » qui pré-
tend modeler les étres sur des notions qui les «défigurent».



118 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Buffon (1954: 19) parle d’«équivoque de bon sens», Diderot
(1964 : 222-4) de la « fureur » des méthodistes.

Ce discours critique de la méthode alimente bien des refus,
bien des conflits. Les anthropologues buffoniens feront peser une
suspicion légitime sur toute 1’entreprise classificatoire en refusant
I’essentialisme logique et 1’ordre linnéen. Initialement, la philoso-
phie nominaliste sert d’exutoire (Buffon, 1954: 19). Du point de
vue de I’observation, les individus forment un continuum ininter-
rompu, dans les limites d’un groupe naturel. Quand on accepte,
malgré cela, de sérier les hommes selon les grandes divisions géo-
graphiques, personne n’est dupe. Le classement, si I’on veut, sou-
lage la pensée; son utilité se borne a 1’art mnémonique. C’est
I’argument que défendra Blumenbach. La régularité ne va pas au-
dela. Elle n’implique pas de métaphysique de la race.

Les auteurs de filiation buffonienne tiennent en somme a égale
distance trois positions anti-linnéennes: 1. les hommes varient
spontanément; 2. les groupes s’interpénetrent par leurs marges,
sans frontieres infranchissables; 3. ’amplitude des variations
intra-raciales est toujours supérieure aux plus grandes variables
enregistrées entre groupes distincts. Il s’agit 1a d’un discours
moyen qui s’enrichira, notamment vers la fin du siécle, d’une der-
niere considération: quels que soient I’origine, le nombre et la
distance respective des races humaines, les croisements portent
I’humanité a son point d’uniformité. La détermination des varié-
tés ne devient plus seulement «arbitraire », selon le mot convenu
dans cette littérature, elle se trouve surtout impossible. La classi-
fication des races ne s’est donc pas imposée comme un canon mé-
thodologique sans que des voix discordantes s’élevent contre cet
exercice jugé illusoire. Le x1x°® siecle I’a consacrée comme une
procédure normale et enrichissante en oubliant les réticences pro-
fondes qu’elle suscitait auparavant. En guise d’avertissement, le
buffonien Sonnini de Manoncourt (an VIII: 48) formulait, encore
en 1800, la prophétie suivante :

Une division exacte entre les différentes races d’hommes est
impossible a établir. En vain se fatiguera-t-on, le compas ou le
rapporteur a la main, a chercher sur des cartes géographiques
les bornes des pays occupés par les races primitives, ou a mesu-
rer les angles divers que présentent les tétes des hommes qui les

composent; I’on ne trouvera qu’indécision dans les confins, et
qu’incertitude dans le résultat des mesures géométriques.

En bref, on a mal étudié I’homme. La physionomie des nations
est soumise au changement et I’on peut prévoir, par une abrupte



CONTRE LA METHODE 119

conséquence du nominalisme, que les races se multiplieront avec
les observations parmi les peuples de la terre.

Au xvIIr® siecle, le statut de I’observation est donc au cceur de la
controverse. Il commande la perception du travail a faire. Tel qu’il
est analysé par les épistémologues, le dispositif classificatoire
semble reposer sur quelques considérations couramment rappe-
lées : rassembler des faits, les comparer, les réduire a leurs sem-
blables selon le jeu des affinités ou des différences, les inscrire
dans des classes d’appartenance puis les nommer. Cependant, le
scepticisme des anti-méthodistes I’indique bien, cette démarche ne
parait ni naturelle ni suffisante. Sa belle clarté n’abolit pas
ses zones d’ombre. Comment groupe-t-on les données, et quelles
données 7 Comment réduire sans confondre, déméler sans méler
a nouveau ? Une classification géographique se superpose-t-elle a
une classification anatomique ou linguistique ? etc.

L’esprit d’analyse suppose une discipline du regard. La classi-
fication implique en effet une collection de «faits », choisis, éla-
borés, enregistrés. Cette opération préalable est en soi une
«production» théorique et non un simple relevé empirique.
Depuis les travaux de Michel Foucault, on considére qu’une nou-
velle épistémologie de la vision est née au XVIII® siecle. L’examen
des écrits anti-classificateurs rencontre et confirme cette perspec-
tive. Au sens presque physique du mot, on ne « voit» que ce que
I’on cherche. La transformation du regard investigateur est pa-
tente dans le second demi-siecle.

Alors qu’il est responsable de la «Description du cabinet du
Jardin royal », Louis Daubenton rapporte en 1766 que trois tétes
osseuses de Chinois et de Tartare ont été déposées par un corres-
pondant de 1’ Académie des Sciences. Apres étude, il écrit: «Je n’y
ai reconnu aucun caractere marqué qui les distingue de celles des
hommes de notre nation » (Daubenton, 1766: 377). Commentant
ce fait sans le discuter, Blumenbach en 1775 en conclut que les
Chinois varient des tétes européennes surtout dans les parties char-
nues du visage (Blumenbach, 1865: 119). Cuvier n’aura pas les
mémes égards pour cette «erreur » d’appréciation de son collegue
du Muséum d’Histoire naturelle. Il écrira en 1800 sur le ton de
I’évidence que Daubenton avait tort et que ces différences cra-
niennes existent (Cuvier, 1978: 173).

Les remarques de Cuvier ne signalent pas seulement 1’impor-
tance nouvelle des données craniologiques dans la détermination
des races apres les travaux de Camper et Blumenbach. Elles enga-
gent une normativité du regard ignorée de Daubenton. Mais on



120 LA FABRICATION DE L’'HUMAIN

sait, et Cuvier savait, la réputation de Daubenton en anatomie
comparée (cf. Saban, 1984). La question ne dépend donc pas de
ses capacités analytiques. Précisément, Daubenton n’a pas fait
I’apprentissage méthodique d’un plan de clivage séparant les
groupes humains parce qu’il « croit» au caractére homogeéne de la
nature humaine et refuse sciemment 1’idée de race. La discipline
des faits contraignants qu’invoque Cuvier dépend d’une recherche
que I’humanisme abstrait de Daubenton ne cautionnera jamais.
Autre croyance, autre curiosité, autre perception. La généralisa-
tion de I’idée de race sépare ici inévitablement deux générations
et deux champs doctrinaires.

Apres 1770, la pensée classificatoire s’est identifiée a une ty-
pologie de caractere essentialiste dont le polygénisme va devenir
la garantie, la métathéorie.

4. Deux styles scientifiques

Le xviie® siecle décrit des variations, les polygénistes du début
du x1x° siécle ciblent comme un impératif du savoir I’ordre in-
temporel de leur distribution (cf. Blanckaert, 1996). Dans la dia-
gnose des races, la définition est 1’équivalent d’un portrait
signalétique, alliant la brieveté, le repérage de caracteres fixes,
peu nombreux, a I’économie d’une «nature». Un bon critére de
reconnaissance permet de déduire ou d’anticiper des propriétés et
des vertus de la race considérée. Si I’on classe, par exemple, les
groupes humains par I’angle facial, comme le feront Charles
White ou Julien-Joseph Virey aprés Camper, sa simple mesure
doit refléter la force ou I’indigence de I’intellect, annoncer méca-
niquement une situation relative dans la chaine des étres, entre le
singe et I’homme parfait. La finalité entiére d’un étre se concentre
dans une désignation comme si, du mot a la chose, une somme
d’attributs circulait par son seul pouvoir relationnel. En somme,
la systématique des races privilégie la «définition», avec ses
lourdes connotations ontologiques quand le monogénisme lui sub-
stitue 1I’exhaustivité d’une «description » avec sa part de détails,
d’anecdotes, I’inconstance de ses événements et de ses accidents.
Ce sont 1a deux styles de science plutét qu’un simple clivage
idéologique entre des humanistes chrétiens et des matérialistes
(cf. Reynaud, 1990).

Prenons le cas des polygénistes. La typologie des races repose
sur la fixité des caracteres discrets, conformément & un principe
de finalité adaptative. La segmentation des races dans le tableau



CONTRE LA METHODE 121

systématique semblerait donc dépendre d’un plan providentiel qui
définirait, pour chaque groupe individualisé, a la fois sa «na-
ture », c¢’est-a-dire I’ensemble de ses caracteres différentiels, et
également sa position dans la hiérarchie générale des especes. Le
concept de race est en effet commun a2 ’homme et a 1’animal.
L’homme peut alors étre étudié comme le serait n’importe quelle
espece du regne zoologique, objectivé par le jeu réglé de ses res-
semblances et de ses écarts. De ce point de vue, la systématique
des races implique, de maniére avouée ou non, une comparaison
homologique a quatre termes ou la distance supposée du Blanc au
Negre est égale a celle qui sépare le genre humain de I’orang-
outan. Elle a d’emblée partie liée avec le principe de hiérarchie
des étres qui est au cceur du noyau heuristique (cf. Hoppius,
1865 ; White, 1799).

Le refus des monogénistes procede d’une interprétation diamé-
tralement opposée. D’abord, la référence au singe est absente ou
critiquée dans les écrits monogénistes. La comparaison des races
doit donc s’entendre terme a terme, dans les limites infranchis-
sables du genre humain. Selon le principe du tiers exclu, ou
I’homme est homme et le demeure jusque dans sa dégradation, ou
il appartient au genre de 1I’animal. Il faut choisir et les monogé-
nistes accusent leurs adversaires de confondre anthropologie et
zoologie. Ensuite, le tableau des variétés humaines n’affecte pas
la forme convenue d’un diagramme en échelle.

Pour les monogénistes, il n’y a pas de série humaine, méme si
les hommes sont inégaux. Quand il est ébauché, le répertoire des
nations évoque plut6t un voyage qui donnerait a voir les hommes
et les femmes sous divers climats et conditions (cf. Buffon, 1971 :
chap. IX). C’est la géographie qui assure la continuité d’une nar-
ration. Dans ce cadre, la description anthropologique sera plus ou
moins suivie ou nettement impressionniste. Organisée chez
Buffon, elle tourne a I’instantané presque chaotique dans la Vénus
physique de Maupertuis. Peu de norme descriptive en définitive.
A cette remarque pres que I’amplitude maximale des variations
semble si bien disposée qu’elle n’aliene jamais ’homme de
I’homme (cf. Blumenbach, an XIII: 190; 281-5). Il existe un
cercle anthropologique ot les variétés humaines se déploient et se
rejoignent. Les climats les transforment, les éloignent et les rap-
prochent incessamment et il y a réversibilité des effets.

Ainsi la variation suppose une relation et un point fixe. Le
centre de I’humanité, d’ou 1’on estimera les modifications subies
par les autres nations, est pris, bien siir, auprés de ’homme euro-



122 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

péen décrit, depuis Buffon, comme le plus beau et le plus vrai des
hommes. L’homme blanc d’Europe ne constitue pas, a proprement
parler, une variété. Il vaudrait mieux parler, a 1’enseigne de
Buffon et Blumenbach, d’un «prototype», c’est-a-dire d’un
homme originel qui, n’ayant subi ni dénaturation ni ensauvage-
ment, ne présente aucune «dégénération» lorsqu’il vit sous
des climats tempérés. Le monogénisme du xvIII® siecle répugne a
I’« autoracisation» de la variété blanche dite «caucasienne ».
Variétés et races sont en effet des produits dérivés, aléatoires, du
processus de dégénération qui frappe les peuples vivant dans des
conditions moins hospitalieres.

Dans la logique de cette explication, Blumenbach va distinguer
quatre puis cinq races humaines obéissant aux facteurs de dégéné-
ration. Contemporain de Buffon et environnementaliste comme
lui, il a choisi de présenter ses investigations sous 1’angle de la
«variété-résultat ». Il ouvre ainsi la voie a un classement typolo-
gique qui doit peu, la encore, a I’essentialisme racial de type lin-
néen. Pour lui, la blancheur de la peau doit «tenir le premier
rang » (Blumenbach, an XIII: 145), non parce qu’elle est le signe
absolu d’une ascendance séparée des Européens, ou que les facul-
tés de I’esprit en dépendraient (cf. an XI: I, 76), mais parce
qu’elle est le point fixe d’ou toutes les autres couleurs procedent.
Et puisque les différences «se perdent pour ainsi dire les unes
dans les autres », il réaffirmera que les divisions sont arbitraires
(an XI: I, 73; an XIII: 282). La compréhension des variétés dans
I’espéce humaine s’en trouve simplement facilitée. Si la position
de Blumenbach parait cohérente dans ses propres termes, elle
conduit toutefois a I’«hétéroracisation » de tous les peuples non-
blancs. En dépit de ses scrupules humanistes incontestables,
Blumenbach sera considéré au x1x° siecle comme un théoricien de
la race et I’un des promoteurs du systeme anthropologique mo-
derne basé sur la division anatomique des groupes humains.

5. La place de I’homme dans la nature

J’ai voulu rappeler un chapitre un peu oublié de I’histoire de
I’anthropologie, qui concerne les résistances occasionnées par
I’introduction des systéemes de classement. En réalité, race et clas-
sification se donnent ensemble. Elles forment structure. Quelle
que soit leur fortune, les essais de classement proposés dés les an-
nées 1740 reposent sur les trois attributs prétés a la race au XIX®



CONTRE LA METHODE 123

siecle : ressemblance, descendance, permanence. Guillaume Rei
parlait en 1741 de «différences notables, constantes, hérédi-
taires », Emmanuel Kant (1947) de «différences infailliblement
héréditaires ». Diverses publications récentes ont réévalué le rdle
de Buffon dans la généalogie du théme racial (cf. Duvernay-
Bolens, 1991). Ce serait oublier pourtant que si Buffon a parfois
utilisé le mot dans une acception logique, il n’en a pas cautionné
le contenu remarquablement stable rappelé ci-dessus. Pour lui, la
variation dégénérative due aux climats est théoriquement réver-
sible, la race est un effet et non une cause.

En examinant dans sa longue durée le protocole classificateur,
on constate deux choses. En premier lieu, une perspective huma-
niste fondée sur le critere de la perfectibilité de 1’homme fait
place a une définition essentialiste de la race. Le seuil taxino-
mique pertinent est déplacé de I’espece vers la variété fixe. Alors
qu’elle était homogene et unifiante, la perspective anthropolo-
gique devient différentialiste. C’est en ce sens que Gobineau
pourra ultérieurement écrire que I’homme, ’homme en soi,
n’existe pas. En second lieu, la classification va permettre d’ins-
crire I’objet «homme » dans la zoologie. Démarche importante,
puisque notre modernité 1’a consacrée en rangeant 1’homme au
nombre des Primates. Il devient alors possible d’éclairer la nature
de I’homme par celle des animaux, au physique comme au moral.
« Nous naissons, pour ainsi dire, singes, c’est I’éducation qui nous
rend hommes », dira Julien-Joseph Virey (1817: 23).

Cette inscription zoologique redonne une actualité inédite au
theme de I’échelle des étres. L’homme est partie prenante d’une
série qui confine a I’animalité brute du singe anthropoide. La par-
tition entre I’homme sauvage inculte et I’homme civilisé est a la
fois le produit et le reflet des systématiques qui se multiplient.
Quand enfin, on en vient a affirmer le caractére fixe et méme im-
muable de la race, la systématique transforme le réseau des coor-
données spatio-temporelles qui décidaient, auparavant, de la place
assignée a I’homme dans la nature.

Pour les monogénistes classiques, la variation des hommes est
une fonction du lieu et du hasard des circonstances. Privilege
donc de la géographie. Pour les classificateurs, au contraire, 1’hé-
rédité de la race équivaut a un présent perpétuel. L’espace n’y fait
rien, n’y change rien. Les premiers ont donc besoin de qualifier la
variabilité des races en référence a un type absolu de ’humain



124 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

quand les seconds font de la continuité du phylum racial la preuve
de I’extraction séparée des familles humaines. En forgant le trait
sans étre dans I’erreur, on pourrait conclure que I’opposition entre
méthodistes et anti-méthodistes depuis 1740 recouvre pour partie
la lutte séculaire de I’humanisme abstrait et de 1’anti-humanisme
théorique ou pratique.

Claude BLANCKAERT
CNRS-Centre Alexandre Koyré, Paris

Références bibliographiques

BENDYSHE, Thomas, 1865, « The History of Anthropology », in Memoirs
Read before the Anthropological Society of London, vol. 1 [1863-
1864], London : Triibner and Co, p. 335-458.

BLANCKAERT, Claude, 1996, «Monogénisme et polygénisme», in
Dictionnaire du darwinisme et de l’évolution, éd. P. Tort, Paris : PUF,
p- 3021-37.

BLUMENBACH, Johann Friedrich, an XI-1803, Manuel d’histoire natu-
relle, tr. S. Artaud, Metz/Paris : Collignon-Levrault Fréres, Henrichs,
Lenormant.

BLUMENBACH, Johann Friedrich, an XIII-1805, De [l’unité du genre hu-
main et de ses variétés, tr. F. Chardel (a partir de la 3¢ éd. de De
Generis humani varietate nativa, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 1795), Paris : Allut.

BLUMENBACH, Johann Friedrich, 1865, On the Natural Variety of
Mankind (tr. angl. de De Generis humani varietate nativa, Gottingen :
Vandenhoeck & Ruprecht, 1775), in The Anthropological Treatises of
Johann Friedrich Blumenbach, éd. Th. Bendyshe, London : Longman,
Green & Roberts.

BROBERG, Gunnar, 1983, «Homo sapiens. Linnaeus’s Classification of
Man», in Linnaeus. The Man and His Work, éd. T. Fringsmyr,
Berkeley/ Los Angeles/ London : Univ. of California Press, p. 156-94.

BUFFON, Georges Louis Leclerc de, 1954 (1784), (Euvres philosophi
ques, éd. J. Piveteau, Paris : PUF.

BUFFON, Georges Louis Leclerc de, 1971, De I’Homme, éd. M. Duchet,
Paris : Maspero.

CuVIER, Georges, 1978 (1800), « Note instructive sur les recherches a
faire relativement aux différences anatomiques des diverses races
d’hommes », in Aux origines de l’anthropologie frangaise. Les
mémoires de la Société des Observateurs de I’Homme en I’an viii, éd.
J. Copans et J. Jamin, Paris: Le Sycomore, p. 171-6.



CONTRE LA METHODE 125

DAUBENTON, Louis Jean-Marie, 1766, « Description des choses qui sont
arrivées au Cabinet depuis I’impression des articles auxquelles elles
ont rapport», in Histoire naturelle générale et particuliére, avec la
description du Cabinet du Roi, éd. G. L. Leclerc de Buffon, Paris:
Imprimerie royale, vol. x1v, p. 375-411.

DAUBENTON, Louis Jean-Marie, 1782, « Histoire naturelle de I’homme »,
in Encyclopédie méthodique. Paris/ Liege: Panckoucke-Plomteux,
vol. I, p . XIX-LXXXXII.

DIDEROT, Denis, 1964 (1772), (Euvres philosophiques, éd. P. Verniére,
Paris : Garnier Freres.

DUVERNAY-BOLENS, Jacqueline, 1991, « Mammouths et Patagons: de
I’espéce a la race dans I’ Amérique de Buffon », L’Homme 31, p. 7-21.

GL102Z1, Giuliano, 1977, Adamo e il nuovo mondo. La nascita dell’ an-
tropologia come ideologia coloniale : dalle genealogie bibliche alle
teorie razziali (1500-1700), Firenze : La Nuova Italia.

Horrpius, Christian, 1865 (1760), « Anthropomorpha», in Bendyshe,
1865, p. 448-58.

KANT, Emmanuel, 1947 (1785), «Définition du concept de race hu-
maine », in La Philosophie de [’histoire, tr. S. Piobetta, Paris: Aubier,
p. 127-50.

LANGANEY, André, 1997, «Les races a I’épreuve de la science», L’His-
toire, 214, p. 50-1.

LESTER, Paul, 1963, « L’anthropologie et la paléontologie humaine », in
Histoire de la science, éd. M. Daumas, Paris : Gallimard, p. 1337-432.

LINNE, Charles de, 1793, Systeme de la nature, classe premiére du régne
animal, contenant les Quadrupeédes vivipares & les Cétacées, tr.
Vanderstegen de Putte d’apres la 13° éd. latine, Bruxelles : Lemaire.

Pauw, Cornélius de, 1770, Recherches philosophiques sur les Américains,
ou Mémoires intéressants pour servir a ’histoire de l’espéce humaine,
Londres: [s. éd.]. '

PIGUET, Marie-France, 1996, Classe. Histoire du mot et genése du
concept des physiocrates aux historiens de la Restauration, Lyon:
Presses Universitaires de Lyon.

PoLiakov, Léon, 1971, Le Mythe Aryen. Essai sur les sources du racisme
et des nationalismes, Paris : Calmann-Lévy.

REI, Guillaume, 1883, « Documents anthropologiques. Le polygénisme
francais en 1741 — Dissertation sur 1’origine des Negres (1741)»,
Revue d’Anthropologie, 11. 6, p. 565-72.

REY, Roselyne, 1981, « Aspects du vocabulaire de la classification dans
I’Encyclopédie », in Documents pour I’ histoire du vocabulaire scien-
tifique, 2, Besangon/Nancy : Publications de I’Institut de la Langue
francaise, p. 45-61.

REYNAUD, Denis, 1990, « Pour une théorie de la description au xvii®
siecle », Dix-Huitiéeme Siécle, 22, p. 347-66.

Russo, Frangois, 1995, Libres propos sur ’histoire des sciences, Paris :
Albert Blanchard.

SABAN, Roger, 1984, « Daubenton, précurseur de I’anatomie comparée »,
in 109¢ Congrés national des sociétés savantes. Dijon 1984. Histoire
des sciences et des techniques, Paris: C. T.H.S., p. 145-64.



126 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

SLoAN, Phillip R., 1995, « The Gaze of Natural History », in Inventing
Human Science. Eighteenth-century domains, éd. C. Fox, R. Porter,
R. Wokler, Berkeley/Los Angeles/London: Univ. of California
Press, p. 112-51.

SONNINI DE MANONCOURT, Charles-Nicolas-Sigisbert, an VIII-1800,
« Addition a I’article des variétés dans I’espéce humaine », in Histoire
naturelle générale et particuliere, éd. G. L. Leclerc de Buffon, Paris :
Dufart, vol. xx1, p. 39-62.

TINLAND, Franck, 1968, L’Homme sauvage. Homo ferus et Homo sylves-
tris, Paris : Payot. i

TOPINARD, Paul, 1885, Eléments d’anthropologie générale, Paris:
Delahaye et Lecrosnier.

VIREY, Julien-Joseph, 1817, « Homme », in Nouveau dictionnaire d’his-
toire naturelle appliquée aux arts, Paris : Deterville, vol. xv, p. 1-255.

WHITE, Charles, 1799, An Account of the Regular Gradation in Man,
and in Different Animals and Vegetables; and from the Former to the
Latter, London : [s. éd.].

ZACHARIAS, Kristen Longenecker, 1980, The Construction of a Primate
Order : Taxonomy and Comparative Anatomy in Establishing the
Human Place in Nature, 1735-1916, Baltimore : The Johns Hopkins
Univ. (these).



	Contre la méthode : unité de l'homme et classification dans l'anthropologie des Lumières

