
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 3-4

Artikel: Contre la méthode : unité de l'homme et classification dans
l'anthropologie des Lumières

Autor: Blanckaert, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONTRE LA MÉTHODE :

UNITÉ DE L'HOMME ET CLASSIFICATION
DANS L'ANTHROPOLOGIE DES LUMIÈRES

Depuis le xixe siècle, les anthropologues considèrent que la démarche
classificatoire est naturelle à l'esprit humain. C'est un principe d'ordre dont
la légitimité n'est pas questionnée. Pourtant la plupart des naturalistes du
siècle des Lumières, à l'exception notable de C. Linné, ont violemment
critiqué le parti-pris taxinomique, ses hiérarchies et sa trop lourde métaphysique

raciale. En suivant l'argumentaire anti-méthodiste, de Buffon à

Sonnini, l'historien découvre deux paradigmes antagoniques, fondés notamment

sur le rôle de la géographie et sur l'opposition race/variété. Les
discours naturalistes ne sont donc pas uniformes. Au-delà d'une question de
mots, ils engagent toute une fabrique symbolique de l'humain.

Personne ne conteste l'influence du concept racial, voire
raciste, sur la pensée anthropologique d'il y a un ou deux siècles.
Mais si l'on s'est avisé de ses méfaits ou de ses biais réduction-
nistes, on a paradoxalement peu interrogé l'analyseur technique
qui lui donne sens et à propos, c'est-à-dire la classification.
Pourquoi la classification s'est-elle généralisée comme une règle
méthodologique. D'où vient cette exigence? D'ordinaire, ces
questions appellent peu de commentaires.

Selon l'histoire conventionnelle, le dénombrement répondait à

un « besoin » de clarification des données quand le monde humain
s'offrait à l'inventaire savant. Un problème donc de distribution
et de rationalité gestionnaire. Comme l'explique par exemple
l'historien François Russo, «le besoin de classifier s'est présenté
assez naturellement lorsque la science s'est trouvée en face d'une
grande diversité d'objets ou de phénomènes » (Russo, 1995 : 205).
Et ce qui vaut en général des procédures taxinomiques vaut
précisément pour l'anthropologie. Dans un numéro récent de la revue
L'Histoire consacré au racisme, André Langaney confirme
pareillement que «c'est une démarche naturelle à l'esprit humain
que de classer, quand on se trouve devant des objets diversifiés »

(Langaney, 1997: 50).
Cette démarche est-elle si «naturelle»? Pas si sûr. D'une part,

nous en savons, grâce à la lexicographie historique, le caractère



112 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

arbitraire et récent : les termes « classer », « classification », «
classement» n'apparaissent que dans la seconde moitié du xvme
siècle, le verbe «classer» étant attesté pour première occurrence
en 1756 chez Dupont de Nemours (cf. Rey, 1981: 47-52 ; Piguet,
1996: 17-8). D'autre part, l'histoire de l'anthropologie démontre
que 1'«esprit humain» a longtemps contesté ces partages. Il est à

peine paradoxal de dire que le xvme siècle répugne à ces divisions
de race, à l'exception notoire de Charles Linné. Ces doutes motivés,

anti-méthodistes, sont en réalité contemporains des premières
tentatives de réduire la diversité humaine à un tableau ordonné et
hiérarchique. Lorsqu'on reparcourt cet ensemble de discours
naturalistes, on découvre des choix épistémologiques qui engagent
toute une fabrique symbolique de l'humain. Les frontières de
l'humanité sont mises en péril.

Je vais donc confronter ces deux argumentations, méthodiste et
anti-méthodiste, pour éclairer l'origine de la classification
anthropologique et ses conditions de production.

1. La logique classificatoire : généalogie et présupposés

Depuis les travaux pionniers de Thomas Bendyshe (1865) et
Paul Topinard (1885), les historiens ont souvent rappelé les
premières tentatives de classification des hommes. Pour ce qui
regarde l'époque moderne, la priorité chronologique est donnée à

un texte anonyme paru dans le Journal des Sçavans en avril 1684,
attribué à un disciple de Gassendi, le voyageur François Bernier.
Les considérations de Bernier étaient en fait tournées vers la
géographie. Comme l'indique déjà son titre, cette « Nouvelle division
de la terre, par les différentes espèces ou races d'hommes qui
l'habitent», visait un autre but cognitif que le simple partage des

types humains. Mais ce texte reçut, après la sanction des
anthropologues, une égale attention des historiens. On y a reconnu, tour
à tour, « le premier essai de classification des groupes humains
d'après leurs caractères physiques» (Lester, 1963 : 1354), voire le
« premier écrit dans lequel le terme "race" apparaît dans son sens
actuel» (Poliakov, 1971: 133), une anticipation finalement du po-
lygénisme à venir (Gliozzi, 1977: 602-7). La classification de
Bernier aurait ainsi inauguré l'âge d'or de la systématique positive

des races qu'allait illustrer, au siècle des Lumières, une
pléiade de théoriciens influents : Richard Bradley, Carl Linné,
Georges Louis Leclerc de Buffon dans le mouvement initial,



CONTRE LA MÉTHODE 113

Emmanuel Kant, Johann Friedrich Blumenbach et Peter Camper
qui figurent son accomplissement, Charles White, Bernard
Germain Etienne de Lacepède, Julien-Joseph Virey et Georges Cuvier
fermant la marche des progrès.

Semblable généalogie est pourtant tout entière orientée par sa
finalité et son effort de démonstration. Elle date en réalité du xixe
siècle. Elle a été dessinée dans ses grands traits par des naturalistes,

à un moment où la détermination et la nomenclature des

groupes humains représentaient une sorte d'idéal ou un
programme officiel de la science ethnologique. Cette histoire est
largement anachronique et c'est avec raison qu'en 1885, Paul
Topinard (1885: 45) réévaluait le rôle couramment conféré à

Buffon dans les œuvres du premier demi-siècle :

On a dit que Buffon divisait l'espèce humaine en un nombre
donné de races ; c'est une erreur complète. Buffon, l'ennemi des

classifications, ne les acceptant pas même pour les espèces, ne
pouvait les admettre pour les races dont les limites étaient indécises

à ses yeux et qu'il présente plutôt comme des probabilités
à discuter que comme des réalités définies.

Cette salutaire mise en garde de Topinard n'a pas seulement
l'avantage d'affiner nos perspectives d'historiens. Elle nous
indique que le rapport d'actualité entretenu généralement par la
communauté des anthropologues avec des œuvres du passé doit
être questionné. Le xixe siècle en effet « reconnaît » la « modernité»

de Bernier et de Buffon, puis les annexe après coup au
nombre des propagandistes de l'idée de race parce que la classification

est perçue à cette date comme une démarche nécessaire,
allant de soi, un protocole d'analyse propre à préciser les rapports
réciproques des êtres. C'est un principe d'ordre dont l'utilité n'a
pas à être prouvée ni défendue. Elle est en effet censée résumer
une volonté de connaissance séculaire. La succession des naturalistes

distingués dans ce genre d'activités a été copiée et recopiée
sans qu'on interroge véritablement la classification elle-même
comme geste technique, les présupposés de sa méthode ou le
dispositif épistémologique global qui lui donne sens. Or la classification

ne se résume pas à un savoir-faire rejeté du côté des

investigations empiriques. Elle engage des choix théoriques et
autant de questions préalables : pourquoi classer les hommes
Comment classer? Selon quels critères pertinents? etc. Quel
contenu de savoir recouvre la catégorie de race Quel est le statut
épistémologique des divers tableaux synoptiques proposés depuis
le xvme siècle Voilà les questions dont il faut partir.



114 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Dans le fond, le tableau des races lui-même ne va pas de soi.
Aucun classement standard ne s'est imposé, aucun accord ne s'est
fait sur le recensement exact des grandes familles humaines.
L'incertitude pèse notamment tout au long du xvme siècle sur la place
des Américains, tour à tour assignés au groupe des hommes
blancs européens, à celui des Mongols d'Asie ou à une race sui
generis, aborigène du Nouveau Monde. De même pour les
Lapons, les indigènes du Pacifique, etc.

La classification en soi mérite donc un examen renouvelé. Elle
n'apparaît pas seulement comme l'inventaire ordonné des
différences offertes par les peuples de la terre. Ses intérêts intrinsèques
la transforment en décision théorique contestable et Buffon n'est
pas le seul à dénoncer, visant Linné, cette «manie de faire des
classes». De là le caractère équivoque des divers systèmes proposés,

lesquels se recoupent avec difficulté par-delà la relative
normalisation des types caucasique, mongol et éthiopique introduite
par Cuvier dans son Règne animal en 1817.

Autre point qui mérite réflexion. La classification donne accès
à un univers virtuel qui totaliserait toutes les variables phénoménales

de l'humanité par l'analyse de ses composantes. Ainsi, et
curieusement, pour manifester l'universalité et le cosmopolitisme
de l'espèce, on doit distinguer ses familles, rendre évidentes,
saillantes, leurs différences constantes, séparer l'homme de
l'homme. Trop de races, pas assez. Tel est le dilemme. La division

abstraite des nations, disposées en arbre ou en échelle, est
réputée canaliser le chaos des informations recueillies dans les
métropoles. Tous les naturalistes qui s'y consacrent après Linné
témoigneront de leur embarras, de leurs doutes fondés sur ces
classes d'attribution. Principe d'ordre, la classification se révèle à

l'usage facteur de désordre.
Ainsi l'analyse du discours classificateur ne peut faire l'économie

d'une mise en perspective des projets taxinomiques des
auteurs si bien valorisés par l'histoire officielle de l'anthropologie.
En particulier, pour que la catégorie de race soit soumise à une
investigation naturaliste, il fallait qu'elle soit appréhendée comme
fait global constitué en nature, en destin. La race n'est pas
transparente au regard objectif, c'est une réalité construite par un
découpage méthodique de la nature. Cette opération suppose une
compétence spécifique. Pas plus qu'un autre objet scientifique, la
« découverte » des races, dans leur description, leur nombre, leur
désignation, ne saurait s'exempter du système de référence qui
garantit sa pertinence. C'est pourquoi il est important de com-



CONTRE LA MÉTHODE 115

prendre le paradigme classificatoire dans ses propres termes
comme dans ses limites foncières.

2. Infortunes de Linné

L'histoire des classifications anthropologiques, telle qu'elle fut
écrite au xixe siècle, s'avère positiviste dans son fond et sélective
dans sa forme. La célébrité de Linné est certes peu contestable.
On oublie toutefois de rappeler dans cette littérature hagiographique

l'étrangeté réelle du système linnéen qui, d'édition en
édition, accueille dans la classe des Quadrupèdes et l'ordre des
Anthropomorphes non seulement l'homme et le singe, mais également

le bradype, le fourmilier et la chauve-souris. Linné range
des formes humaines pathologiques ou tératologiques, telles
l'albinos et l'homme à queue, dans la rubrique composite des

Troglodytes, à mi-chemin de l'orang-outan bipède et des enfants
ensauvagés par l'isolement (cf. Bendyshe, 1865 : 421-48).

Les études historiques récentes ont renouvelé profondément
l'intelligence que nous pouvons avoir du bestiaire monstrueux
traversant les caractérisations, proposées par Linné et son disciple
Christian Hoppius, du groupe des Anthropomorphes (cf. Tinland
1968; Zacharias, 1980; Broberg, 1983; Sloan, 1995). Il m'importe

seulement de signaler ici que la littérature anthropologique
ne procède généralement pas ainsi. Pour actualiser son rapport à

l'œuvre classificatoire jugée fondatrice de Linné, elle tend à masquer

précisément l'héritage des êtres hybrides mi-hommes mi-
bêtes venus de l'histoire naturelle de Pline et de la cosmographie
de la Renaissance dont la trace est encore présente dans le
Systema naturae et la dissertation de Christian Hoppius. Or, à la
même époque, divers écrits de libertins érudits assument le même
legs. Cette tradition, que nous dirions «fabuleuse», traverse le
siècle des Lumières grâce au Telliamed de Benoît de Maillet, à

Jean-Baptiste Robinet ou Delisle de Sales, et trouve même une
issue littéraire dans la Découverte australe de Restif de la
Bretonne. L'histoire officielle de la classification ne l'a cependant
jamais enregistrée. Un exemple suffira à signifier ses visées taxi-
nomiques, polygénistes et hétérodoxes. En 1741, dans un écrit
intitulé «Dissertation sur l'origine des nègres», Guillaume Rei
(1883 : 566-7) entend «plaider pour notre Raison» contre le texte
révélé :



116 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Faisons paraître ici un pur Naturaliste, qui fait l'Histoire des

Animaux, et qui en détaille les divers Genres avec toutes leurs
Espèces. Quand il parlera de l'Homme et qu'il apercevra, dès la
naissance, des différences notables, constantes, héréditaires et
qui partent du fond de la nature et de la conformation, et non
d'aucune cause extérieure, il le divisera en Homme Blanc,
Homme Nègre d'Afrique, Homme Sauvage d'Asie, Homme
Sauvage d'Amérique, Homme marin à deux jambes, et Homme
marin à queue de Poisson.

Suivent de brèves notations, desquelles il ressort que l'homme
sauvage d'Asie est l'orang-outan de Bornéo alors que l'homme
d'Amérique est le paresseux. L'homme marin rejoint la cohorte
des tritons et sirènes antiques qui figurent, selon le philosophe
Robinet, parmi les «essais de la nature qui apprend à faire
l'homme». Homo férus, Homo sylvestris, Homo marinus: autant
de formes intermédiaires dans la grande chaîne des êtres
auxquelles Linné donnera crédit durablement (cf. Broberg, 1983:
175-81). Tout un fonds folklorique païen occulté aujourd'hui mais
présent à l'esprit ou à l'imaginaire des contemporains ressurgit,
dont Linné pouvait paraître le continuateur ou le vulgarisateur.

Peut-être cette analogie décida-t-elle des premières réactions
qui accueillirent la publication de la partie zoologique du Système
linnéen. On les sait négatives et particulièrement en ce qui
regarde la place de l'homme dans la nature.

Un double scandale secoua l'Europe savante quand l'homme
fut consigné dans des rubriques zoologiques au côté de la chauve-
souris et quand Linné, dans la dixième édition du Systema naturae

de 1758, créa l'espèce Homo nocturnus en consacrant ainsi
l'avènement du singe-homme dans notre propre groupe naturel.
L'homme nocturne venait à disputer à l'homme vrai, diurne et
raisonnable, Homo sapiens, les prérogatives attachées à son
rang dans la nature. «Assemblage ridicule» et insultant, dira
Daubenton (1782: xix), une «chimère risible» (de Pauw, 1770:
II, 71), une «fable» qui, selon Blumenbach (1865 : 133), n'a rien
à voir avec l'œuvre admirable du Créateur. Et ce ne sont pas
seulement les erreurs factuelles de Linné qui se voient attaquées, ce
sont ses formalismes, l'aridité de ses nomenclatures. Sa méthode,
résume Cornélius de Pauw, «substitue les axiomes aux discussions

». Buffon ridiculisait déjà en 1749 cette volonté de « réduire
la Nature à de petits systèmes qui lui sont étrangers ».

L'historiographie du XIXe siècle est persuadée du bien-fondé de
la systématique parce qu'elle y voit une manière de coordonner



CONTRE LA MÉTHODE 117

des faits et qu'elle adhère à sa fonction législatrice. La science est
une langue bien faite. On a pour cela peu évoqué la fronde des
anti-classificateurs du siècle des Lumières qui suivaient Buffon
ou Daubenton, et on se borne à constater que le système de Linné,
en dépit de ses imperfections, a initié un progrès irréversible. Il
suffisait, en somme, d'avouer que Linné avait pris pour modèle de

son homme de nuit de simples albinos ou des hommes contrefaits.
De toutes ces pseudo-variétés maladives ou tératologiques

qu'on a cru faire souche en divers endroits du monde, Blumenbach
fera justice en 1775: «Il faut blâmer ceux qui ont confondu
l'homme malade avec les bêtes». La dignité de l'homme ne doit
pas permettre de tels appariements. Et si l'on devait prendre en
compte tous les désordres de la nature humaine, la transition vers
les monstres serait inévitable; ce serait le chaos (Blumenbach,
1865: 140).

3. La vraie physionomie des nations

Il reste pourtant que l'ambition de classer l'homme rencontra
des oppositions qui tenaient moins à ce scandale qu'au principe
même d'asservir la nature à l'artifice d'une typologie figée. Buffon
admet que la nature ne fait pas de sauts. Il en tire des conséquences
et dénoncera en termes sévères «l'erreur de Métaphysique» au
cœur de la méthode linnéenne : « Cette erreur consiste à méconnaître

la marche de la Nature, qui se fait toûjours par nuances, & à

vouloir juger d'un tout par une seule de ses parties. » Buffon pouvait,

de là, conclure que la méthode d'inspection développée par
les nomenclateurs sacrifiait le caractère de vérité des objets. Le
grief, comme le défaut imputé, lui paraissent essentiels : loin
d'avoir éclairé les rapports entre les êtres, la classification «ne sert
qu'à arranger arbitrairement des mots» (Buffon, 1954: 13 et 23).

L'opposition de Buffon et Linné, deux des fondateurs les mieux
revendiqués de l'anthropologie des Lumières, a souvent été analysée

de manière psychologiste. On aime à y lire l'affrontement de
deux sensibilités. En somme, l'esprit de finesse dialoguant contra-
dictoirement avec l'esprit de géométrie. Mais leur opposition
frontale acquiert dans le contexte intellectuel de la seconde moitié
du xvme siècle une valeur paradigmatique. En 1753, Denis
Diderot lui aussi accuse cet « entêtement des principes » qui
prétend modeler les êtres sur des notions qui les «défigurent».



118 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Buffon (1954: 19) parle d'«équivoque de bon sens», Diderot
(1964: 222-4) de la «fureur» des méthodistes.

Ce discours critique de la méthode alimente bien des refus,
bien des conflits. Les anthropologues buffoniens feront peser une
suspicion légitime sur toute l'entreprise classificatoire en refusant
l'essentialisme logique et l'ordre linnéen. Initialement, la philosophie

nominaliste sert d'exutoire (Buffon, 1954: 19). Du point de

vue de l'observation, les individus forment un continuum ininterrompu,

dans les limites d'un groupe naturel. Quand on accepte,
malgré cela, de sérier les hommes selon les grandes divisions
géographiques, personne n'est dupe. Le classement, si l'on veut,
soulage la pensée; son utilité se borne à l'art mnémonique. C'est
l'argument que défendra Blumenbach. La régularité ne va pas au-
delà. Elle n'implique pas de métaphysique de la race.

Les auteurs de filiation buffonienne tiennent en somme à égale
distance trois positions anti-linnéennes : 1. les hommes varient
spontanément; 2. les groupes s'interpénétrent par leurs marges,
sans frontières infranchissables; 3. l'amplitude des variations
intra-raciales est toujours supérieure aux plus grandes variables
enregistrées entre groupes distincts. Il s'agit là d'un discours
moyen qui s'enrichira, notamment vers la fin du siècle, d'une
dernière considération: quels que soient l'origine, le nombre et la
distance respective des races humaines, les croisements portent
l'humanité à son point d'uniformité. La détermination des variétés

ne devient plus seulement «arbitraire», selon le mot convenu
dans cette littérature, elle se trouve surtout impossible. La
classification des races ne s'est donc pas imposée comme un canon
méthodologique sans que des voix discordantes s'élèvent contre cet
exercice jugé illusoire. Le xixe siècle l'a consacrée comme une
procédure normale et enrichissante en oubliant les réticences
profondes qu'elle suscitait auparavant. En guise d'avertissement, le
buffonien Sonnini de Manoncourt (an VIII : 48) formulait, encore
en 1800, la prophétie suivante :

Une division exacte entre les différentes races d'hommes est
impossible à établir. En vain se fatiguera-t-on, le compas ou le

rapporteur à la main, à chercher sur des cartes géographiques
les bornes des pays occupés par les races primitives, ou à mesurer

les angles divers que présentent les têtes des hommes qui les

composent; l'on ne trouvera qu'indécision dans les confins, et
qu'incertitude dans le résultat des mesures géométriques.

En bref, on a mal étudié l'homme. La physionomie des nations
est soumise au changement et l'on peut prévoir, par une abrupte



CONTRE LA MÉTHODE 119

conséquence du nominalisme, que les races se multiplieront avec
les observations parmi les peuples de la terre.

Au XVIIIe siècle, le statut de l'observation est donc au cœur de la
controverse. Il commande la perception du travail à faire. Tel qu'il
est analysé par les épistémologues, le dispositif classificatoire
semble reposer sur quelques considérations couramment rappelées

: rassembler des faits, les comparer, les réduire à leurs
semblables selon le jeu des affinités ou des différences, les inscrire
dans des classes d'appartenance puis les nommer. Cependant, le
scepticisme des anti-méthodistes l'indique bien, cette démarche ne
paraît ni naturelle ni suffisante. Sa belle clarté n'abolit pas
ses zones d'ombre. Comment groupe-t-on les données, et quelles
données Comment réduire sans confondre, démêler sans mêler
à nouveau Une classification géographique se superpose-t-elle à

une classification anatomique ou linguistique? etc.
L'esprit d'analyse suppose une discipline du regard. La

classification implique en effet une collection de «faits», choisis,
élaborés, enregistrés. Cette opération préalable est en soi une
«production» théorique et non un simple relevé empirique.
Depuis les travaux de Michel Foucault, on considère qu'une
nouvelle épistémologie de la vision est née au xvme siècle. L'examen
des écrits anti-classificateurs rencontre et confirme cette perspective.

Au sens presque physique du mot, on ne «voit» que ce que
l'on cherche. La transformation du regard investigateur est
patente dans le second demi-siècle.

Alors qu'il est responsable de la «Description du cabinet du
Jardin royal», Louis Daubenton rapporte en 1766 que trois têtes
osseuses de Chinois et de Tartare ont été déposées par un
correspondant de l'Académie des Sciences. Après étude, il écrit: «Je n'y
ai reconnu aucun caractère marqué qui les distingue de celles des
hommes de notre nation» (Daubenton, 1766: 377). Commentant
ce fait sans le discuter, Blumenbach en 1775 en conclut que les
Chinois varient des têtes européennes surtout dans les parties charnues

du visage (Blumenbach, 1865: 119). Cuvier n'aura pas les
mêmes égards pour cette «erreur» d'appréciation de son collègue
du Muséum d'Histoire naturelle. Il écrira en 1800 sur le ton de
l'évidence que Daubenton avait tort et que ces différences
crâniennes existent (Cuvier, 1978: 173).

Les remarques de Cuvier ne signalent pas seulement l'importance

nouvelle des données craniologiques dans la détermination
des races après les travaux de Camper et Blumenbach. Elles engagent

une normativité du regard ignorée de Daubenton. Mais on



120 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

sait, et Cuvier savait, la réputation de Daubenton en anatomie
comparée (cf. Saban, 1984). La question ne dépend donc pas de
ses capacités analytiques. Précisément, Daubenton n'a pas fait
l'apprentissage méthodique d'un plan de clivage séparant les

groupes humains parce qu'il «croit» au caractère homogène de la
nature humaine et refuse sciemment l'idée de race. La discipline
des faits contraignants qu'invoque Cuvier dépend d'une recherche
que l'humanisme abstrait de Daubenton ne cautionnera jamais.
Autre croyance, autre curiosité, autre perception. La généralisation

de l'idée de race sépare ici inévitablement deux générations
et deux champs doctrinaires.

Après 1770, la pensée classificatoire s'est identifiée à une
typologie de caractère essentialiste dont le polygénisme va devenir
la garantie, la métathéorie.

4. Deux styles scientifiques

Le XVIIIe siècle décrit des variations, les polygénistes du début
du xixe siècle ciblent comme un impératif du savoir l'ordre
intemporel de leur distribution (cf. Blanckaert, 1996). Dans la
diagnose des races, la définition est l'équivalent d'un portrait
signalétique, alliant la brièveté, le repérage de caractères fixes,
peu nombreux, à l'économie d'une «nature». Un bon critère de
reconnaissance permet de déduire ou d'anticiper des propriétés et
des vertus de la race considérée. Si l'on classe, par exemple, les

groupes humains par l'angle facial, comme le feront Charles
White ou Julien-Joseph Virey après Camper, sa simple mesure
doit refléter la force ou l'indigence de l'intellect, annoncer
mécaniquement une situation relative dans la chaîne des êtres, entre le
singe et l'homme parfait. La finalité entière d'un être se concentre
dans une désignation comme si, du mot à la chose, une somme
d'attributs circulait par son seul pouvoir relationnel. En somme,
la systématique des races privilégie la «définition», avec ses
lourdes connotations ontologiques quand le monogénisme lui
substitue l'exhaustivité d'une «description» avec sa part de détails,
d'anecdotes, l'inconstance de ses événements et de ses accidents.
Ce sont là deux styles de science plutôt qu'un simple clivage
idéologique entre des humanistes chrétiens et des matérialistes
(cf. Reynaud, 1990).

Prenons le cas des polygénistes. La typologie des races repose
sur la fixité des caractères discrets, conformément à un principe
de finalité adaptative. La segmentation des races dans le tableau



CONTRE LA MÉTHODE 121

systématique semblerait donc dépendre d'un plan providentiel qui
définirait, pour chaque groupe individualisé, à la fois sa
«nature», c'est-à-dire l'ensemble de ses caractères différentiels, et
également sa position dans la hiérarchie générale des espèces. Le
concept de race est en effet commun à l'homme et à l'animal.
L'homme peut alors être étudié comme le serait n'importe quelle
espèce du règne zoologique, objectivé par le jeu réglé de ses
ressemblances et de ses écarts. De ce point de vue, la systématique
des races implique, de manière avouée ou non, une comparaison
homologique à quatre termes où la distance supposée du Blanc au
Nègre est égale à celle qui sépare le genre humain de l'orang-
outan. Elle a d'emblée partie liée avec le principe de hiérarchie
des êtres qui est au cœur du noyau heuristique (cf. Hoppius,
1865; White, 1799).

Le refus des monogénistes procède d'une interprétation
diamétralement opposée. D'abord, la référence au singe est absente ou
critiquée dans les écrits monogénistes. La comparaison des races
doit donc s'entendre terme à terme, dans les limites infranchissables

du genre humain. Selon le principe du tiers exclu, ou
l'homme est homme et le demeure jusque dans sa dégradation, ou
il appartient au genre de l'animal. Il faut choisir et les monogénistes

accusent leurs adversaires de confondre anthropologie et
zoologie. Ensuite, le tableau des variétés humaines n'affecte pas
la forme convenue d'un diagramme en échelle.

Pour les monogénistes, il n'y a pas de série humaine, même si
les hommes sont inégaux. Quand il est ébauché, le répertoire des
nations évoque plutôt un voyage qui donnerait à voir les hommes
et les femmes sous divers climats et conditions (cf. Buffon, 1971 :

chap. IX). C'est la géographie qui assure la continuité d'une
narration. Dans ce cadre, la description anthropologique sera plus ou
moins suivie ou nettement impressionniste. Organisée chez
Buffon, elle tourne à l'instantané presque chaotique dans la Vénus
physique de Maupertuis. Peu de norme descriptive en définitive.
À cette remarque près que l'amplitude maximale des variations
semble si bien disposée qu'elle n'aliène jamais l'homme de
l'homme (cf. Blumenbach, an XIII: 190; 281-5). Il existe un
cercle anthropologique où les variétés humaines se déploient et se

rejoignent. Les climats les transforment, les éloignent et les
rapprochent incessamment et il y a réversibilité des effets.

Ainsi la variation suppose une relation et un point fixe. Le
centre de l'humanité, d'où l'on estimera les modifications subies

par les autres nations, est pris, bien sûr, auprès de l'homme euro-



122 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

péen décrit, depuis Buffon, comme le plus beau et le plus vrai des
hommes. L'homme blanc d'Europe ne constitue pas, à proprement
parler, une variété. Il vaudrait mieux parler, à l'enseigne de
Buffon et Blumenbach, d'un «prototype», c'est-à-dire d'un
homme originel qui, n'ayant subi ni dénaturation ni ensauvage-
ment, ne présente aucune «dégénération» lorsqu'il vit sous
des climats tempérés. Le monogénisme du xvme siècle répugne à

1'«autoracisation» de la variété blanche dite «caucasienne».
Variétés et races sont en effet des produits dérivés, aléatoires, du

processus de dégénération qui frappe les peuples vivant dans des
conditions moins hospitalières.

Dans la logique de cette explication, Blumenbach va distinguer
quatre puis cinq races humaines obéissant aux facteurs de dégénération.

Contemporain de Buffon et environnementaliste comme
lui, il a choisi de présenter ses investigations sous l'angle de la
«variété-résultat». Il ouvre ainsi la voie à un classement typologique

qui doit peu, là encore, à l'essentialisme racial de type lin-
néen. Pour lui, la blancheur de la peau doit «tenir le premier
rang» (Blumenbach, an XIII: 145), non parce qu'elle est le signe
absolu d'une ascendance séparée des Européens, ou que les facultés

de l'esprit en dépendraient (cf. an XI : I, 76), mais parce
qu'elle est le point fixe d'où toutes les autres couleurs procèdent.
Et puisque les différences «se perdent pour ainsi dire les unes
dans les autres », il réaffirmera que les divisions sont arbitraires
(an XI : I, 73 ; an XIII : 282). La compréhension des variétés dans
l'espèce humaine s'en trouve simplement facilitée. Si la position
de Blumenbach paraît cohérente dans ses propres termes, elle
conduit toutefois à 1'«hétéroracisation» de tous les peuples non-
blancs. En dépit de ses scrupules humanistes incontestables,
Blumenbach sera considéré au xixe siècle comme un théoricien de
la race et l'un des promoteurs du système anthropologique
moderne basé sur la division anatomique des groupes humains.

5. La place de l'homme dans la nature

J'ai voulu rappeler un chapitre un peu oublié de l'histoire de

l'anthropologie, qui concerne les résistances occasionnées par
l'introduction des systèmes de classement. En réalité, race et
classification se donnent ensemble. Elles forment structure. Quelle
que soit leur fortune, les essais de classement proposés dès les
années 1740 reposent sur les trois attributs prêtés à la race au xixe



CONTRE LA MÉTHODE 123

siècle : ressemblance, descendance, permanence. Guillaume Rei
parlait en 1741 de «différences notables, constantes,
héréditaires», Emmanuel Kant (1947) de «différences infailliblement
héréditaires». Diverses publications récentes ont réévalué le rôle
de Buffon dans la généalogie du thème racial (cf. Duvernay-
Bolens, 1991). Ce serait oublier pourtant que si Buffon a parfois
utilisé le mot dans une acception logique, il n'en a pas cautionné
le contenu remarquablement stable rappelé ci-dessus. Pour lui, la
variation dégénérative due aux climats est théoriquement réversible,

la race est un effet et non une cause.
En examinant dans sa longue durée le protocole classificateur,

on constate deux choses. En premier lieu, une perspective humaniste

fondée sur le critère de la perfectibilité de l'homme fait
place à une définition essentialiste de la race. Le seuil taxino-
mique pertinent est déplacé de l'espèce vers la variété fixe. Alors
qu'elle était homogène et unifiante, la perspective anthropologique

devient différentialiste. C'est en ce sens que Gobineau
pourra ultérieurement écrire que l'homme, l'homme en soi,
n'existe pas. En second lieu, la classification va permettre d'inscrire

l'objet «homme» dans la zoologie. Démarche importante,
puisque notre modernité l'a consacrée en rangeant l'homme au
nombre des Primates. Il devient alors possible d'éclairer la nature
de l'homme par celle des animaux, au physique comme au moral.
«Nous naissons, pour ainsi dire, singes, c'est l'éducation qui nous
rend hommes », dira Julien-Joseph Virey (1817: 23).

Cette inscription zoologique redonne une actualité inédite au
thème de l'échelle des êtres. L'homme est partie prenante d'une
série qui confine à l'animalité brute du singe anthropoïde. La
partition entre l'homme sauvage inculte et l'homme civilisé est à la
fois le produit et le reflet des systématiques qui se multiplient.
Quand enfin, on en vient à affirmer le caractère fixe et même
immuable de la race, la systématique transforme le réseau des
coordonnées spatio-temporelles qui décidaient, auparavant, de la place
assignée à l'homme dans la nature.

Pour les monogénistes classiques, la variation des hommes est
une fonction du lieu et du hasard des circonstances. Privilège
donc de la géographie. Pour les classificateurs, au contraire,
l'hérédité de la race équivaut à un présent perpétuel. L'espace n'y fait
rien, n'y change rien. Les premiers ont donc besoin de qualifier la
variabilité des races en référence à un type absolu de l'humain



124 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

quand les seconds font de la continuité du phylum racial la preuve
de l'extraction séparée des familles humaines. En forçant le trait
sans être dans l'erreur, on pourrait conclure que l'opposition entre
méthodistes et anti-méthodistes depuis 1740 recouvre pour partie
la lutte séculaire de l'humanisme abstrait et de l'anti-humanisme
théorique ou pratique.

Claude Blanckaert
CNRS-Centre Alexandre Koyré, Paris

Références bibliographiques

Bendyshe, Thomas, 1865, «The History of Anthropology», in Memoirs
Read before the Anthropological Society of London, vol. 1 [1863-
1864], London : Trübner and Co, p. 335-458.

Blanckaert, Claude, 1996, «Monogénisme et polygénisme», in
Dictionnaire du darwinisme et de l'évolution, éd. P. Tort, Paris : PUF,
p. 3021-37.

Blumenbach, Johann Friedrich, an XI-1803, Manuel d'histoire naturelle,

tr. S. Artaud, Metz/Paris : Collignon-Levrault Frères, Henrichs,
Lenormant.

Blumenbach, Johann Friedrich, an XIII-1805, De l'unité du genre
humain et de ses variétés, tr. F. Chardel (à partir de la 3e éd. de De
Generis humani varietate nativa, Göttingen : Vandenhoeck &
Ruprecht, 1795), Paris: Allut.

Blumenbach, Johann Friedrich, 1865, On the Natural Variety of
Mankind (tr. angl. de De Generis humani varietate nativa, Göttingen :

Vandenhoeck & Ruprecht, 1775), in The Anthropological Treatises of
Johann Friedrich Blumenbach, éd. Th. Bendyshe, London : Longman,
Green & Roberts.

Broberg, Gunnar, 1983, «Homo sapiens. Linnaeus's Classification of
Man», in Linnaeus. The Man and His Work, éd. T. Frängsmyr,
Berkeley / Los Angeles/ London : Univ. of California Press, p. 156-94.

Buffon, Georges Louis Leclerc de, 1954 (1784), Œuvres philosophi
ques, éd. J. Piveteau, Paris : PUF.

Buffon, Georges Louis Leclerc de, 1971, De l'Homme, éd. M. Duchet,
Paris : Maspero.

Cuvier, Georges, 1978 (1800), «Note instructive sur les recherches à
faire relativement aux différences anatomiques des diverses races
d'hommes», in Aux origines de l'anthropologie française. Les
mémoires de la Société des Observateurs de l'Homme en l'an vin, éd.
J. Copans et J. Jamin, Paris : Le Sycomore, p. 171-6.



CONTRE LA MÉTHODE 125

Daubenton, Louis Jean-Marie, 1766, «Description des choses qui sont
arrivées au Cabinet depuis l'impression des articles auxquelles elles
ont rapport», in Histoire naturelle générale et particulière, avec la
description du Cabinet du Roi, éd. G. L. Leclerc de Buffon, Paris :

Imprimerie royale, vol. xiv, p. 375-411.
Daubenton, Louis Jean-Marie, 1782, «Histoire naturelle de l'homme»,

in Encyclopédie méthodique. Paris/Liège: Panckoucke-Plomteux,
vol. i, p XIX-LXXXXII.

Diderot, Denis, 1964 (1772), Œuvres philosophiques, éd. P. Vernière,
Paris : Garnier Frères.

Duvernay-Bolens, Jacqueline, 1991, «Mammouths et Patagons : de
l'espèce à la race dans l'Amérique de Buffon», L'Homme 31, p. 7-21.

Gliozzi, Giuliano, 1977, Adamo e il nuovo mondo. La nascita dell'an-
tropologia corne ideologia coloniale : dalle genealogie bibliche aile
teorie razziali (1500-1700), Firenze: La Nuova Italia.

Hoppius, Christian, 1865 (1760), « Anthropomorpha », in Bendyshe,
1865, p. 448-58.

Kant, Emmanuel, 1947 (1785), «Définition du concept de race
humaine», in La Philosophie de l'histoire, tr. S. Piobetta, Paris : Aubier,
p. 127-50.

Langaney, André, 1997, «Les races à l'épreuve de la science», L'Histoire,

214, p. 50-1.
Lester, Paul, 1963, «L'anthropologie et la paléontologie humaine», in

Histoire de la science, éd. M. Daumas, Paris : Gallimard, p. 1337-432.
Linné, Charles de, 1793, Système de la nature, classe première du règne

animal, contenant les Quadrupèdes vivipares & les Cétacées, tr.
Vanderstegen de Putte d'après la 13e éd. latine, Bruxelles : Lemaire.

Pauw, Cornélius de, 1770, Recherches philosophiques sur les Américains,
ou Mémoires intéressants pour servir à l'histoire de l'espèce humaine,
Londres : [s. éd.].

Piguet, Marie-France, 1996, Classe. Histoire du mot et genèse du
concept des physiocrates aux historiens de la Restauration, Lyon :

Presses Universitaires de Lyon.
Poliakov, Léon, 1971, Le Mythe Aryen. Essai sur les sources du racisme

et des nationalismes, Paris : Calmann-Lévy.
Rei, Guillaume, 1883, «Documents anthropologiques. Le polygénisme

français en 1741 - Dissertation sur l'origine des Nègres (1741)»,
Revue d'Anthropologie, II. 6, p. 565-72.

Rey, Roselyne, 1981, «Aspects du vocabulaire de la classification dans
l'Encyclopédie», in Documents pour l'histoire du vocabulaire
scientifique, 2, Besançon /Nancy : Publications de l'Institut de la Langue
française, p. 45-61.

Reynaud, Denis, 1990, «Pour une théorie de la description au xviue
siècle», Dix-Huitième Siècle, 22, p. 347-66.

Russo, François, 1995, Libres propos sur l'histoire des sciences, Paris :

Albert Blanchard.
Saban, Roger, 1984, «Daubenton, précurseur de l'anatomie comparée»,

in 109e Congrès national des sociétés savantes. Dijon 1984. Histoire
des sciences et des techniques, Paris : C.T.H.S., p. 145-64.



126 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Sloan, Phillip R., 1995, «The Gaze of Natural History», in Inventing
Human Science. Eighteenth-century domains, éd. C. Fox, R. Porter,
R. Wokler, Berkeley/Los Angeles/London : Univ. of California
Press, p. 112-51.

Sonnini de Manoncourt, Charles-Nicolas-Sigisbert, an VIII-1800,
«Addition à l'article des variétés dans l'espèce humaine», in Histoire
naturelle générale et particulière, éd. G. L. Leclerc de Buffon, Paris :

Dufart, vol. xxi, p. 39-62.
Tinland, Franck, 1968, L'Homme sauvage. Homo férus et Homo sylves¬

tris, Paris : Payot.
Topinard, Paul, 1885, Éléments d'anthropologie générale, Paris:

Delahaye et Lecrosnier.
VlREY, Julien-Joseph, 1817, «Homme», in Nouveau dictionnaire d'histoire

naturelle appliquée aux arts, Paris : Deterville, vol. XV, p. 1 -255.
White, Charles, 1799, An Account of the Regular Gradation in Man,

and in Different Animals and Vegetables ; andfrom the Former to the
Latter, London : [s. éd.].

Zacharias, Kristen Longenecker, 1980, The Construction of a Primate
Order: Taxonomy and Comparative Anatomy in Establishing the
Human Place in Nature, 1735-1916, Baltimore: The Johns Hopkins
Univ. (thèse).


	Contre la méthode : unité de l'homme et classification dans l'anthropologie des Lumières

