
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 3-4

Artikel: La construction de la nature et de la culture par la relation homme-
animal

Autor: Rivera, Annamaria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CONSTRUCTION
DE LA NATURE ET DE LA CULTURE
PAR LA RELATION HOMME-ANIMAL

Le point de départ de ce texte est l'hypothèse que la manière de penser
l'animalité dans les différentes sociétés révèle le rapport et éventuellement
l'opposition qu'on y établit entre la nature et la culture. Pour démontrer cette
thèse, ce texte s'appuie sur des exemples aussi bien «exotiques» que
modernes. Il montre ainsi combien la comparaison de l'homme avec l'animal
contribue à provoquer dans les cultures une bestialisation des hommes et une
naturalisation du social. Ce texte s'arrête notamment sur la manière de
représenter l'animalité dans les «naturalismes» qui se veulent scientifiques.

1. Exorde

Le titre donné à cette étude évoque un sujet trop vaste et ambitieux

pour qu'il puisse être traité en profondeur ici. Je me bornerai

à quelques observations fragmentaires qui partent d'une
hypothèse majeure: la manière de penser l'animalité révèle quel
est le rapport et éventuellement l'opposition établis entre la nature
et la culture. Pour expliquer cette hypothèse, je m'appuierai
essentiellement sur le célèbre exemple des Nuer, tel qu'il est
présenté par Edward E. Evans-Pritchard (1968 [1940]), pour parvenir
à quelques remarques sur le rapport entre l'homme et l'animal
dans différentes sociétés ainsi que sur la manière de représenter
l'animalité dans les «naturalismes» qui se veulent scientifiques.

Cet exorde sera consacré à la réaffirmation d'une quasi-banalité:
la postulat même de la dichotomie nature/culture est

arbitraire; il s'agit d'une construction culturelle qu'il convient de
mettre en question. Dans l'avant-propos de la deuxième édition
(1967) de ses Structures élémentaires de la parenté, Claude Lévi-
Strauss qualifiait la « ligne de démarcation » entre nature et culture
comme «ténue et tortueuse». Et il se demandait si, loin d'être une
donnée objective de l'ordre du monde, elle n'était pas plutôt « une
création artificielle» de la culture humaine, «une œuvre défen-



50 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

sive» créée par une partie de l'humanité dans le but d'affirmer sa

propre existence et de revendiquer sa propre originalité. Déjà dans
le discours prononcé en 1962 en commémoration de Rousseau,
Lévi-Strauss (1973 : 45-56) évoquait le cercle vicieux introduit par
l'homme occidental avec la séparation radicale de l'humanité et de
l'animalité, qui devait servir plus tard à construire un humanisme
réservé à des minorités toujours plus réduites. En reprenant le
même thème dans la conférence fameuse et controversée présentée
à l'Unesco en 1971 («Race et culture»), et republiée dans Le
Regard éloigné, il remarquait que cette séparation radicale,
accomplie par l'humanisme occidental, avait «permis que soient
rejetées, hors de frontières arbitrairement tracées, des fractions
chaque fois plus prochaines d'humanité» (1983 : 46).

Cet appel à un humanisme « sagement conçu » se basait sur la
conscience qu'aucune idéologie universaliste ne peut naître d'une
relation avec les autres êtres vivants fondée sur la violence pure et
l'exploitation. Il a été interprété par certains comme une rupture
radicale avec la tradition humaniste, une rupture partant du postulat

d'un homme défini non plus par sa liberté, mais par sa nature
biologique.

Il s'agit d'un jugement sévère, qui manque sa cible. En réalité
les vrais «biologismes», les naturalismes «authentiques» sont
ceux qui, au-delà d'usages langagiers qui visent à en établir

la scientificité, finissent par ne plus reconnaître la « continuité
discontinue» entre l'homme et les autres êtres vivants en niant
toute dialectique historique réelle entre nature et culture. Derrière
certains naturalismes scientifiques contemporains (surtout la
sociobiologie et certaines éthologies), mais aussi derrière
certaines anthropologies «écologiques» ou «matérialistes», se
cache l'idéologie qui postule l'existence d'un ordre phénoménal
et inné, statique et immuable, appelé nature; un ordre séparé
de cette entité artificielle, perfectible, variable, que l'on nomme
culture (Wagner 1992 [1975]). Mais certaines approches fondées
sur le déterminisme culturel restent également prisonnières de la
dichotomie alors qu'elles se réfèrent en fait à une culture conçue
comme découlant d'un ordre quasi-naturel (l'esprit humain,
par exemple), un ordre inné et préexistant. Certaines études sur
la parenté partent de la conviction que le fait biologique et
généalogique appelé «parenté» est quelque chose de naturel et
d'indiscutable.



LA RELATION HOMME-ANIMAL 51

2. Nature/Culture

La dichotomie nature/culture a obsédé notre siècle, même si
on peut en saisir les racines dès les origines de l'histoire occidentale

: il suffit de penser à l'opposition instituée par le Grecs entre
nômos et phûsis. L'idée d'une discontinuité radicale entre la
culture et la nature, entre l'homme et l'animal, s'affirme comme
thème central du rationalisme classique et de la philosophie des
Lumières. Son développement atteint son point culminant avec la
notion cartésienne de l'animal-machine, complètement soumis à

la volonté de l'homme. Cette même opposition entre nature et
culture a permis de fonder l'anthropologie scientifique contemporaine

qui a trouvé sa raison d'être dans un concept de culture
constitué à partir d'une logique contrastive et dilaté jusqu'à intégrer

tout ce qui n'est pas nature.
En réalité cette logique contrastive, sinon binaire, devrait être

interrogée soit dans une recherche sur l'invention et la construction

de notre concept de nature, soit dans une étude comparative
et relativisante des différentes manières de penser, dans les
différentes sociétés, le rapport de la nature avec la culture, et en
particulier le rapport de l'homme avec l'animal. On ne peut pas se
contenter d'affirmer — comme on le fait dans certains manuels
d'anthropologie — que «l'homme n'est pas un animal qui se
limite à se nourrir, à se reproduire, à combattre ». Cette affirmation
simpliste donne pour acquise la «bestialité» des animaux ; elle ne
permet pas de mettre en question la variété des représentations de
la relation entre l'homme et l'animal. Précisément parce qu'elle
dresse des barrières indiscutables entre Nous (les humains) et les
Autres (les animaux), elle rassure : elle indique de manière pé-
remptoire où placer la distinction entre Nature et Culture ; elle ne
remet pas en question l'évidence du fondement primaire de
l'anthropologie ; elle offre finalement le pouvoir illusoire de critiquer
les formes de naturalisation du social.

Quant à ces formes, elles aussi sont façonnées par une logique
de la dichotomie qui se révèle finalement d'ordre métaphysique,
comme j'aurai encore à le préciser. Pour l'heure, je me limite à

remarquer combien unilatérales et arbitraires sont les différentes
conceptions naturalistes de l'histoire et de la culture qui affirment
de différentes manières que la nature agit sur l'homme comme
une force coercitive et que les conditions naturelles déterminent
la formation et le développement historique des cultures. Les
différentes tendances néofonctionnalistes, tels le matérialisme ou



52 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

l'écologie culturels, déchiffrent en définitive chaque expression
culturelle, y compris religieuse, comme une réponse rationnelle à

des contraintes environnementales.
En proposant un dépassement aussi brillant que convaincant de

l'opposition entre «l'idéel et le matériel», Maurice Godelier
remarquait que «nulle action matérielle de l'homme sur la nature
[...] ne peut s'accomplir sans mettre en œuvre dès son commencement

dans l'intention des réalités "idéelles", des représentations,

des jugements, des principes de la pensée, qui, en aucun
cas, ne sauraient être seulement des reflets dans la pensée de
rapports matériels nés hors d'elle» (1984: 21). Pour renverser les
conceptions naturalistes, il est assurément nécessaire d'affirmer
que c'est la nature transformée par l'action et les processus
symboliques de l'homme, et non pas la nature en tant que telle, qui
constituent le fondement de la culture, de l'histoire et des sociétés
humaines. Mais une telle affirmation n'est pas suffisante : il
conviendrait d'ajouter que la nature, en quelque sorte cultivée par
ces processus et devenue ainsi histoire et société, interagit avec
l'homme et la culture. En transformant la nature, à travers la
domestication matérielle et symbolique des plantes et des animaux,
l'homme est à son tour transformé par la nature cultivée. La relation

avec les animaux, en particulier les animaux domestiques, a
suscité une immense production de symboles, de mythes, de
fables, d'idées et de croyances, «toute une culture qui influe, en
retour, sur le traitement dont ils sont l'objet de la part de
l'homme» (Digard 1990: 70). Comme Jean-Pierre Digard le
précise, l'aspect le plus remarquable des systèmes de domestication,
«réside incontestablement dans la richesse et la complexité des

représentations des animaux et dans l'influence déterminante —
on pourrait même dire la tyrannie — que celles-ci exercent sur les
formes et les modalités de la domestication». Bien plus que les
« impératifs » écologiques, techniques ou économiques, « cette
véritable socialisation des animaux contribue [...] à orienter les
choix qui confèrent à chaque système domesticatoire sa physionomie

et son style particuliers» (Digard 1990: 252).
Le cas du pécari en Amérique amazonienne, qui a été analysé

par Philippe Descola (1986 et 1994), est particulièrement intéressant

parce qu'il dément l'idée que la domestication de l'animal
est exclusivement déterminée par des contraintes écologiques et
par les qualités intrinsèques des différentes espèces animales.
Bien que rien ne s'oppose à la domestication du pécari, les
Indiens d'Amazonie préfèrent le chasser et le consommer. Seuls



LA RELATION HOMME-ANIMAL 53

les jeunes individus peuvent être capturés et traités comme des
animaux familiers, et dans ce cas ils sont l'objet d'un tabou
alimentaire. Lorsqu'il est apprivoisé, le pécari est considéré
comme alter ego\ lorsqu'il est chassé, il est représenté comme
membre d'une société animale complètement extérieure à la
société des hommes et ayant ses propres lois de fonctionnement.
Cette société animale est imaginée comme le résultat d'une œuvre
de domestication réalisée par un être surnaturel, le Maître des
Animaux. «Les animaux chassés sont donc déjà domestiqués dans

l'imaginaire, et bien plus complètement que ne le sont les
animaux familiers, mais d'une façon qui interdit aux hommes de tenter

l'opération pour leur propre compte» (Descola 1994: 340).

3. Oppositions complémentaires

La dichotomie nature /culture est d'habitude mise en relation
avec une série d'oppositions binaires telles que inné/acquis,
hérédité/environnement, instinct/intelligence, spontané/construit,
universel/particulier. Dans l'état actuel de nos connaissances des
cultures humaines mais aussi du monde animal, ces oppositions
sont tout à fait arbitraires. Elles dépendent d'une idéologie
étroitement liée à cette forme particulière de rationalité qu'est la
rationalité occidentale; celle-ci n'est pas encline à s'interroger
sur son arbitraire, ni sur sa partialité. Comme Roy Wagner écrivait

dans The Invention of Culture (1992 [1975]), ce qui est
arbitraire et imposé n'est pas uniquement la culture humaine,
laquelle, de même que l'être physique de l'homme, est autant
« naturelle » que construite. De même en va-t-il de la distinction
entre nature et culture : elle n'est qu'un produit de notre idéologie,

une vision du monde. Et il ajoutait: «Nous créons la nature
et nous nous contons des fables sur la manière dont la nature
nous a créés» (p. 164).

Pour dépasser ce dualisme, il faudrait abandonner la vision
substantialiste de la dichotomie et des deux entités opposées. Il
faudrait « dés-essentialiser » et « dé-réifier » aussi bien la nature
que la culture, pour affirmer que la différence entre naturel et
culturel consiste dans une polarité relative, sinon dans une dialectique,

à inscrire avec rigueur dans les dimensions du social et de

l'histoire, c'est-à-dire dans la dimension du symbolique.
L'axiome de Lévi-Strauss selon lequel ce qui est universel et

spontané appartient à la nature alors que le système de normes
réglant la société et variant donc d'une structure sociale à l'autre



54 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

appartient à la culture, cet axiome est démenti, selon Lévi-Strauss
lui-même, par le scandale du tabou de l'inceste. Mais — comme
le fait remarquer Sergio Benvenuto (1996) — s'il y a scandale,
c'est parce que le tabou de l'inceste remet en question non seulement

et avant tout la dichotomie nature/culture, mais surtout son
équivalence avec l'opposition entre l'universel d'un côté et le
variable-particulier de l'autre. On renverse ainsi l'idée que la
nature correspond toujours à l'universalité et la culture toujours à

la particularité-variabilité. En effet, ajoute Benvenuto, même sur
le plan biologique, chaque individu représente en puissance un
point de fuite par rapport à son standard spécifique ; la nature est
un atelier permanent de variations, elle est production de singularité

et de diversité : «la "nature" de chaque animal c'est d'être un
mutant» (p. 129). Ce que nous appelons la «nature» d'une espèce
— y compris l'espèce humaine — n'est que Y une des possibilités
rendue opérante par telle espèce, une «fixation» provisoire et
donc susceptible de changement (p. 137).

4. Instinct/ intelligence

De même, et pour envisager une autre des dichotomies que le
sens commun (scientifique ou pas) réfère à l'opposition entre
nature et culture, la différence animal/homme n'est pas réductible à

l'opposition instinct/intelligence. L'animal, lui aussi, est capable
d'intelligence et d'abstraction; ces capacités le conduisent à

quelques activités sophistiquées de symbolisation. Des anthropologues,

tels qu'Edmund Leach et Roy Wagner, ont souligné
plusieurs fois le caractère « remarquablement "culturel" des styles de
vie de la plupart des animaux» (Wagner, 1992 [1975]: 158), et le
fait que « le principe selon lequel la compréhension de son
environnement est obtenue seulement grâce à l'expérience, c'est-à-
dire par l'intermédiaire de la culture, est probablement valable
pour toutes les créatures vivantes » (Leach, 1980b : 788).

Quant au prétendu «instinct», il conviendrait non seulement de
dépasser les bêtises sur les «animaux esclaves de leurs propres
instincts» et sur les «instincts latents dans chaque animal-
homme», mais surtout de mettre radicalement en question l'idée
qu'il est possible de distinguer et d'isoler des «impulsions
naturelles». Les modes d'expression des instincts et des émotions
relèvent de Y enculturation, qui est un processus bien plus complexe
que celui de l'éducation. Ce processus se développe souvent au-
delà du niveau de la conscience. Il ne concourt pas uniquement à



LA RELATION HOMME-ANIMAL 55

transmettre des connaissances, du sens, des éléments intellectuels,
mais aussi des habitudes, des modèles d'expression, des
sentiments et des émotions, des automatismes qui ne sont naturels
qu'en apparence. Il en va d'ailleurs de même pour les animaux. Il
y a vingt ans, Leach remarquait que « des expériences faites
récemment sur des animaux ont suggéré l'hypothèse que même un
sentiment apparemment primaire comme la douleur doit être
"appris" avant de pouvoir être senti » (Leach 1980b : 788).

Ainsi le principe selon lequel les émotions elles-mêmes sont
des artefacts culturels devrait être étendu également aux animaux,
pour le moins aux animaux dits «supérieurs». Cela signifierait
qu'entre les opérations mentales de l'homme et celles des autres
animaux, il n'y a pas de discontinuité absolue, mais plutôt des
différences de degré. Leach soulignait aussi qu'il faut probablement

imaginer que la dialectique entre l'héritage biologique et
l'artifice est valable pour les animaux également; et que la
distinction catégorielle entre nature et culture n'est par conséquent
pas applicable uniquement à l'humanité.

Cela n'équivaut pas à affirmer que l'homme n'est rien de plus
qu'un singe nu ou à soutenir la thèse d'un parcours évolutif
linéaire traçant une continuité absolue et sans médiation entre
l'animalité et l'humanité. Bien au contraire, les variations
technologiques et la conscience historico-réflexive propres à la société
humaine peuvent nous conduire à envisager une continuité assez
relative ainsi qu'une dialectique qui est toujours une dialectique
historique. Pour reprendre encore une fois le raisonnement de
Leach, mais à partir d'une étude précédant celle citée jusqu'ici
(1980a/ 1972), on dira que s'il est vrai que parmi les animaux on
trouve des traditions «culturelles», c'est-à-dire des traditions
transmissibles de comportements appris et des systèmes de
communication hautement ritualisés, en revanche, à ce que nous
savons, seul l'homme a «conscience que l'individu vivant vieillit et
meurt»; seul l'homme est conscient «que la société dont il fait
partie se perpétue». Les rituels humains se différencient du «ri-
tualisme » des animaux en ce que les premiers « sont centrés sur le
problème d'affirmer la continuité en dépit de la menace de mort »

(1980a/1972: 27).

5. La métaphore de l'animalité

Dans la sémantique des rapports de domination, le recours à la
métaphore de l'animalité est une tendance constante. L'exemple



56 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

le plus éclatant de métaphores animales mises au service de la
« bestialisation » des humains est représenté par le racisme. Le
racisme nazi faisait un recours constant à un lexique relevant du
domaine de la chasse et de celui de la zootechnique : il s'agissait de
dénier toute forme d'humanité aux «races inférieures». Le jargon
bureaucratique en usage dans les camps de concentration était fait
de termes réifiants, normalement utilisés pour se référer à des
animaux. Primo Levi (1986: 77) rappelle par exemple comment «à
Auschwitz manger se traduit par fressen, verbe qui en bon
allemand s'applique seulement aux animaux ». Le caractère métaphorique

de l'assimilation du «sauvage«, du «nègre», du Juif à la
bête « se révèle être un moment essentiel de la stratégie de
déconstruction de l'unité du genre humain qui s'est progressivement
affirmée dans la conscience commune de l'Europe»; «il contribue

au passage conscient du domaine descriptif au discours axio-
logique et préscriptif» (Burgio, 1998: 57). Pour remonter aux
origines d'un tel procédé, on pourrait rappeler la taxinomie
raciale complexe imposée par les Espagnols dans le Nouveau
Monde, où ils introduisirent la mythologie de la limpieza de

sangre. Elle prévoyait toute une série de classifications intermédiaires

entre « blancs » et « noirs ». Les dénominations de cette
nomenclature étaient empruntées aux noms des animaux d'élevage:
il n'y avait pas uniquement le mulato (mulâtre, mot qui provient
évidemment de mulo, équivalent de mulet), mais aussi le barcino,
le cambujo, le calpamulo, le cuatralbo, le jarocho, etc., des
termes d'origine zootechnique et plus généralement zoologique
(Ortiz, 1975 [1946]).

Donc, en paraphrasant Keith Thomas selon lequel « la
domestication est [...] l'archétype d'autres types de subordination»
(Thomas, 1985: 55), on pourrait dire que la domination et la
« chosification » des animaux ont représenté le modèle pour la
réification, la hiérarchisation et la domination des êtres humains.
Probablement, le fait de percevoir, regarder, considérer et traiter
les animaux comme des choses — des objets inertes que l'on
peut facilement maîtriser et exploiter — peut être considéré
comme l'équivalent général ou comme une métaphore synthétique

de tous les processus de réification qui investissent le
monde des hommes et le domaine du social. Comme le soulignait
Léon Poliakov (1975 : 9), «les barrières interspécifiques [...] ont
fini par trouver leur pendant [...] dans les barrières hiérarchisantes

"inter-raciales"».



LA RELATION HOMME-ANIMAL 57

6. Rapports matériels et symboliques avec les animaux

On pourrait objecter que la transmutation symbolique,
l'échange métaphorique entre l'humain et l'animal — «l'anthro-
pomorphisation » des animaux et « l'animalisation» des hommes
— constitue un fait presque universel qui concerne la plupart des
cultures et des sociétés, même et surtout celles étudiées par
l'ethnologie. En effet, dans toutes les sociétés les hommes utilisent les
animaux comme symboles pour leurs propres interprétations du
monde. Non seulement symbole et réfèrent méthaphorique, l'animal

peut être intermédiaire entre les hommes et le monde surnaturel

ou même avoir lui-même un statut divin.
Dans les systèmes totémiques, «l'homme n'est pas seulement

en association très étroite avec un kangourou ou un faucon, il est
kangourou ou faucon. Au Dahomey, le roi était un homme mais il
était aussi une panthère, son double. Pour les Sibériens, l'animal
est l'un des aspects de l'humain: seule l'enveloppe extérieure
change. Pour les religions et les philosophies orientales, l'homme
et l'animal participent de la même essence [...]» (Bahuchet,
1993 : 450). Cette rapide synthèse des modes de relation symbolique

des hommes avec les animaux donne une idée vague et
sommaire de la richesse et de la complexité de la question. Il est
possible ici de faire uniquement une allusion au fait que, s'il
n'existe pas de société qui ne connaisse quelque forme de relation
matérielle et symbolique avec les animaux, les modes d'expression

de ce rapport changent selon les conceptions et les représentations

de la relation nature/culture, lesquelles, à leur tour, sont
liées dialectiquement aux structures et représentations du social
et de l'économique.

Dans plusieurs sociétés non-occidentales, la ligne de démarcation

entre l'homme et l'animal est conçue comme étant hautement
problématique et incertaine. Notamment dans les sociétés pastorales

africaines (le cas des Nuer décrit par Evans Pritchard reste le
plus classique, mais on peut citer aussi les Dinka du Soudan, les
Masai du Tchad, les Peul de l'Afrique occidentale), les frontières
entre l'humanité et l'animalité (et donc entre la nature et la
culture) sont conçues comme floues et franchissables : au point que
l'animal domestique (le bovin dans le cas des Nuer) partage
l'espace social des hommes en façonnant leur ordre symbolique, en
influençant leur affectivité, en conditionnant la construction de
leur identité. Chez les Nuer, au-delà de son utilité matérielle, le
bovin est « l'opérateur à partir duquel s'organisent les relations so-



58 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

ciales, prennent forme les rites et les croyances, se concrétisent les
ambitions et les satisfactions des hommes» (Kilani, 1994: 175).
Entre l'homme et l'animal s'instaure une véritable symbiose.

Avec les bovins, le berger nuer entretient des relations faites
d'attention, de gestes affectueux, d'actes rituels qui vont jusqu'à la
consécration de chants. Le bovin est à tel point intégré dans
l'espace social des hommes que se nourrir de sa chair serait perçu, en
dehors du caractère exceptionnel de certains rites sacrificiels,
comme un acte d'anthropophagie. Chez les Nuer, les bovins ont
leur généalogies, que chaque éleveur connaît parfaitement ; chez
les Peul du Niger, il existe une correspondance presque parfaite
entre les lignages humains et les lignées de bovins (Bonfiglioli,
1988). De manière plus générale, dans les sociétés pastorales
africaines, le bétail, en plus de son utilité matérielle, est au centre des

rapports et des activités sociales, sinon de la dimension symbolique

de la culture : il constitue le moyen pour acquérir un statut
social et du prestige, il est l'objet de circulation dans les échanges
cérémoniels, il est étroitement associé aux rituels accompagnant la
naissance, le mariage et la mort.

Mais les sociétés africaines d'éleveurs ne sont pas les seules à

avoir connu une telle relation de voisinage affectif, sinon de
symbiose, avec les animaux domestiques. Un autre exemple ethnographique

bien connu est celui des horticulteurs mélanésisens qui
élèvent des porcs. Comme l'écrit Vittorio Lanternari, également
dans ce cas «l'élevage [...] engendre par lui-même une
expérience d'identification entre l'homme et l'animal», dans laquelle
s'inscrivent des manifestations culturelles comme «l'attribution
d'une âme aux animaux qu'on a élevés, le baptême des porcs, la
qualité de 'parents des porcs' assumée par les éleveurs, les lamentations

funéraires sur leurs 'cadavres', leur qualification de 'frères
de l'homme', enfin les nombreuses précautions visant à éviter de
tuer et de consommer les porcs qu'on a soi-même élevés, en ayant
plutôt recours aux porcs d'autrui ou en déléguant aux autres la
fonction sacrificatoire [...] » (Lanternari, 1983 : 299).

Il est néanmoins nécessaire d'ajouter qu'il n'y a pas de société
qui ne connaisse certaines formes de domination et de hiérarchisation

des autres êtres vivants, des formes de pouvoir de l'homme
sur l'animal. Ce constat induit Digard à se demander « si ce n'est
pas aussi la recherche de la domestication en soi, et de l'image
qu'elle renvoie d'un pouvoir sur la vie et les êtres, qui conduit
l'homme à produire des animaux» (Digard, 1991: 71). Dans les
sociétés d'éleveurs de l'Afrique subsaharienne, où l'on retrouve



LA RELATION HOMME-ANIMAL 59

fréquemment le modèle mentionné d'une relation avec l'animal
marquée par le respect, l'affection et la réciprocité symbolique, le
statut de quasi-sujet attribué au bovin ne s'étend pas à d'autres
animaux. Moutons et chèvres restent par exemple relativement
anonymes, ayant une signification limitée dans les relations
symboliques et dans les échanges cérémoniaux. Ces animaux sont
moins impliqués dans le déroulement de la vie du berger.

7. Identités animales

Pour reprendre l'exemple des Nuer, dans le cas du bovin,
l'expérience d'identification entre l'homme et l'animal ainsi que la
relation de réciprocité constante avec lui se reflètent de manière
limpide dans le système de dénomination des animaux. Ceux-ci
sont désignés par un nom propre ; de telle manière ils sont
parfaitement individualisés. Chez les Nuer, il arrive le contraire de ce
qui se passe dans les discours et les pratiques du racisme (mais on
pourrait affirmer la même chose à propos du sexisme). Dans cette
société, où les hommes prennent comme l'un de leurs prénoms le
nom de leur bovin préféré (et où les femmes et les enfants peuvent

prendre le nom de l'animal qu'ils traient), l'attribution aux
humains de noms d'animaux ne sert pas à « bestialiser» des

groupes sociaux dominés ; mais elle contribue, bien au contraire,
à humaniser au plus haut niveau les membres de la société. Quant
aux appellatifs donnés aux animaux, ils sont le résultat d'un
système de nomination très complexe et très riche, qui parvient à
décrire les caractères de chaque bovin en se référant aux variations,
aux distributions et aux combinaisons des couleurs du pelage
ainsi qu'à la forme des cornes et du corps de l'animal. De cette
façon, l'animal est individualisé par l'intermédiaire d'un nom qui
n'est ni conventionnel, ni «humain» (comme dans le cas de la
plupart des noms que nous avons l'habitude de donner à nos
propres animaux domestiques), mais ce nom reflète les caractères
singuliers d'un bovin particulier. Ainsi on établit un lien entre
l'individualité humaine et celle de l'animal, entre la construction
de l'identité de chaque homme et celle de son propre bovin.

On pourrait imaginer que le bovin, ainsi individualisé et placé
au cœur de la vie sociale et de l'activité symbolique des Nuer,
n'était pas tout simplement un objet de domestication, de
catégorisation, d'exploitation et d'investissement symbolique. Même si
Evans-Pritchard ne nous le dit pas explicitement, nous pouvons



60 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

conjecturer que l'individualité de l'animal — en grande partie
construite par l'homme —, en représentant l'autre pôle de la
relation, avait une influence sur la conduite et sur l'activité symbolique

de l'homme. Bref, il faudrait admettre que, bien que
dominés et/ou sujets d'exploitation, les animaux sont actifs, et
par conséquent susceptibles d'influencer des changements dans
les attitudes sociales et dans les processus de symbolisation des
hommes.

Il est possible de retrouver même dans notre propre société des
manifestations qui rappellent le modèle Nuer, ne serait-ce qu'en
tant que survivances appelées à disparaître. Dans les Alpes valai-
sannes, en Suisse, dans le contexte d'une agriculture et d'un
élevage qui ne sont pas encore industrialisés, les éleveurs-agriculteurs
à temps partiel entretiennent avec leurs vaches de la race
d'Hérens, destinées en particuliers aux combats de reines, des
relations affectives de familiarité. Également dans ce cas étudié avec
soin par Mondher Kilani (1994), le bovin n'est pas considéré
comme «bon à manger», mais comme «bon à penser». L'animal
domestique constitue ainsi l'axe de la sociabilité ; il est au centre
d'une production symbolique bien illustrée par le système de
nomination.

Certes, ce traitement est réservé à une catégorie déterminée
d'animal, les vaches de combat. De manière plus générale, on
peut affirmer que le monde paysan traditionnel en Europe
connaissait une hiérarchisation parfois rigide des animaux et un
traitement différencié suivant les espèces, avec la réduction de
certaines d'entre elles à de simples «instruments de travail».
Néanmoins, dans les sociétés paysannes, la relation directe avec
les animaux, dans le contexte de certains rapports sociaux et
d'une relation spécifique avec la nature, faisait que les vaches et
parfois également les porcs, pour ne pas parler des ânes et des
chevaux, loin de représenter de la simple viande de boucherie,
avaient un statut individuel marqué par un nom propre, étaient
intégrés dans le cercle familial et étaient souvent l'objet d'affection
et d'intenses relations symboliques.

8. L'animal-produit

La situation est à l'évidence complètement différente dans le
cas de l'élevage concentrationnaire propre aux sociétés
industrielles, où l'absence d'une relation directe avec les animaux, leur
marginalisation, leur réduction à des machines pour la production



LA RELATION HOMME-ANIMAL 61

de viande, de lait ou d'œufs se révèlent destructrices de la vie des
animaux comme de celle des hommes : l'affaire de la vache folle
l'a très bien montré. La diffusion de la consommation de viande
(une consommation que le sens commun perçoit comme un besoin
naturel) ainsi que la séparation spatiale entre lieux d'abattage-
boucherie des animaux et lieux de vente de la viande rendent
possible l'effacement symbolique et moral des conditions de
production de cette marchandise très spéciale qu'est le corps des
animaux. Massivement confinés dans des « camps de concentration »

industriels, tués dans des abattoirs automatisés et aseptisés, les
animaux ne sont plus perçus comme des êtres vivants et sensibles.
Le consommateur qui acquiert de la viande de veau ignore ou
veut ignorer que la tendresse de cette chair devenue viande a été
obtenue en contraignant le très jeune animal à l'immobilité absolue

dans un espace étroit et obscur, sans qu'il puisse percevoir ni
jour, ni nuit, ni soleil, ni pluie, ni prés, ni ruisseaux.

Dans ce cas, la réification de l'animal est totale : les bovins, les
poulets, les porcs, les lapins élevés industriellement n'ont pas
d'autre statut que celui qui les situe entre la machine et la matière
première brute. Les mauvais traitements, les tortures, les mutilations

qu'on leur inflige ne sont pas perçus comme tels : ce serait
demander à qui produit et à qui consomme une marchandise
quelconque de s'inquiéter de son sort. Une telle « désanimalisation » de

l'animal, inscrite dans le contexte d'une production en série,
rappelle de près la déshumanisation qui fut à la base de la conception
des univers concentrationnaires voués à l'extermination. Si
abschlachten (abattre) était le verbe utilisé par les bourreaux nazis

pour désigner le massacre des prisonniers dans les camps, la
boucherie des animaux est dite de nos jours «produire de la viande».

9. La raison sacrificielle

Une telle perception et un tel traitement des animaux représente
un tournant décisif. La différence radicale d'avec les sociétés
«primitives » et traditionnelles, également européennes, ne réside
assurément pas dans le fait que les animaux sont mis à mort, mais dans
celui que cette mise à mort n'est par perçue comme un acte hautement

risqué et problématique qui ne doit donc pas être inscrit dans

un régime symbolique et rituel particulier.
Certes, au niveau ethnographique les cas ne manquent pas de

mauvais traitements, sinon de massacre d'animaux. Françoise



62 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Héritier rappelle par exemple le rituel de fertilité qui, accompli
par les Samo, comporte une métaphorisation impliquant une
continuité entre la sexualité humaine, la fertilité des animaux et
celle des végétaux. Ce rite prévoyait la mise à mort d'un âne sous
une forme particulièrement cruelle :

Tous ses orifices naturels sont bourrés à force de grains et
d'épis de mil ; il est ensuite battu à coups de gourdin afin de lui
rompre les os sans effusion de sang. Les semences sont alors
récupérées, réparties entre les chefs de famille, qui les mêlent à la
semence ordinaire pour la fertiliser. La viande est ensuite
consommée par la communauté toute entière de façon commu-
nielle (Héritier 1990: 509).

Quant aux massacres d'animaux, il suffit de rappeler l'histoire
de la grande mise à mort de bétail qui eut lieu en pays xhosa en
1856/7. Défaits par les Anglais et confinés dans un territoire
aride, les Xhosa vécurent une période dramatique marquée par
des épidémies touchant les bovins, la sécheresse et la famine.
Dans ce contexte catastrophique, la diffusion d'une prophétie
millénariste suffit à déclencher un massacre de bovins : pendant
treize mois 400 000 têtes de bétail furent abattues, pour «faire
place nette en vue de la résurrection des morts, de la naissance
d'une autre humanité, de la sortie de la terre d'un bétail et de
végétaux neufs [...]» (Héritier, 1990: 511).

Il est clair qu'un tel événement est exceptionnel et que, autant
dans le premier cas que dans le second, nous nous trouvons face à

des actes à la signification essentiellement sacrificielle. Quelle
qu'en soit la cruauté, le sacrifice des animaux est accompli dans
le but de trouver un nouvel équilibre entre les hommes, les
animaux et la nature. Il en va de même dans les sociétés de chasseurs
où la chasse est perçue comme un sacrilège, comme la violation
d'un équilibre, comme l'appropriation indue de quelque chose qui
se situe dans la dimension extra-humaine, souvent sacrée. Puisque
la proie appartient à une figure divine, tel le Maître des animaux,
elle doit lui être restituée sous la forme d'une offrande de

primeurs; et puisque la mise à mort de l'animal est vécue comme
une transgression, comme un acte dangereux et problématique, il
convient d'accomplir des gestes rituels pour se réconcilier avec la
victime, pour en obtenir le pardon et la bienveillance.



LA RELATION HOMME-ANIMAL 63

10. Animaux de compagnie

Pour Digard, l'insensibilité contemporaine envers les
souffrances infligées aux animaux d'élevage va de pair avec l'augmentation

de la compassion éprouvée à l'égard des animaux de
compagnie. Il soutient que ces deux phénomènes — à savoir
l'hyper-domestication, la superprotection, la survalorisation des
animaux familiers d'un côté, la «dédomestication», le traitement
réifié, la marginalisation des animaux de production de l'autre —
se nourriraient l'un l'autre, formant un système. La hiérarchisation
en animaux «inutiles», et donc dignes de respect, et animaux
«utiles», et par conséquent abandonnés à leur sort de viande de
boucherie et de marchandise, serait, à son avis, l'un des moyens
élaborés par la culture occidentale contemporaine pour résoudre
le sens de culpabilité provoqué par l'assassinat des autres êtres
vivants : « exactement de la même manière que les Indiens
d'Amazonie doivent se concilier par divers rites les bonnes grâces
des animaux qu'ils chassent et adopter certains d'entre eux pour
compenser les sévices qu'ils font subir aux autres...» (Digard,
1990: 237).

L'autre face du rapport avec les animaux dans notre société est
donc constituée par la passion pour les animaux de compagnie qui
est devenue un phénomène de masse, typiquement urbain. En
France, qui occupe à cet égard la seconde place derrière les États-
Unis, plus de la moitié des familles possèdent un animal au moins.
C'est une coutume qui alimente une industrie plutôt prospère de
produits, alimentaires ou non, et différents profits tournant autour
des cliniques vétérinaires, des boutiques de toilette, des
assurances, voire des agences matrimoniales et des cimetières ou
centres d'incinération destinés aux animaux. C'est un phénomène
qui assume des connotations d'hyper-consommation et qui, en
particulier aux États-Unis, se manifeste sous des formes grotesques
d'anthropomorphisation réduisant les animaux à des caricatures
ridicules des humains. Dans ce cas, il n'y a à l'évidence aucune
relation symbolique avec l'animal qui est réduit à une sorte de
tabula rasa, sur laquelle on opère des projections de type narcissique.

Mais cette propension n'est qu'une partie de la tendance
plus générale propre à l'Occident et en particulier aux États-Unis à

la reductio ad unum, privée de toute médiation symbolique. Au
fond, le petit chien élevé comme caricature d'un whasp dépend du
même goût fétichiste, de la même simulation esthétique de la vie
et du réel que celui qui pousse les Américains à embaumer les
cadavres pour en faire des simulacres des vivants.



64 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

11. Une passion «postmoderne »?

La passion actuelle pour les pets n'est pas réductible à ses
versions les plus caricaturales. Elle correspond à un phénomène qui a
des racines profondes et une longue histoire. Comme on le sait,
l'intérêt pour les animaux de compagnie n'est pas nouveau en
Occident puisqu'il est attesté dès l'Antiquité gréco-romaine, et
l'Occident n'en a pas l'apanage puisqu'il a connu une diffusion
remarquable dans l'Orient et extraordinaire dans l'Égypte
antique. Et les exemples ethnographiques de cette passion ne
manquent pas :

De l'Amazonie à la Sibérie, de nombreuses sociétés raffolent des

jeunes animaux sauvages (oursons, porcs, cervidés, singes,
rongeurs, oiseaux, etc.) que les chasseurs rapportent vivants au
village ou au campement. Choyés et nourris par les femmes, avec
des aliments prémastiqués, ou au sein, au même titre que les

enfants, ces animaux sont assimilés à la société humaine (Digard,
1998: 43).

Donc, il n'est pas possible d'expliquer la passion pour les pets
en ayant uniquement recours à des notions telles que la frustration
et la compensation. Rien n'autorise à penser que l'intérêt croissant

des adultes pour les animaux de compagnie naisse principalement

du besoin de compenser la solitude et la pauvreté des

rapports affectifs et sociaux propres à la condition urbaine et
postmoderne ; ou des frustrations consécutives à la dénatalité et des
difficultés rencontrées désormais dans l'éducation des enfants.
Par exemple, les volontaires qui prennent soin des colonies de
chats errants ne correspondent en fait pas au stéréotype de la
personne seule, de condition aisée, qui compense l'ennui et la
pauvreté des rapports affectifs et sociaux par les soins donnés aux
animaux. Les membres des myriades d'associations qui s'occupent

des animaux sont des personnes des deux sexes, de tous les
âges et de toutes les conditions sociales. Quant aux figures
traditionnelles que sont les femmes à chats comme on les appelle à

Paris ou les gattare comme on les dénomme à Rome, ce sont en
majorité des femmes de condition sociale plus ou moins modeste,
qui n'appartiennent pas à des associations et qui ne vivent généralement

pas dans un isolement social et affectif remarquable ;

nombreuses sont celles qui, parmi elles, possèdent également des
chats de compagnie (Delaporte, 1989: 369).



LA RELATION HOMME-ANIMAL 65

Ainsi, les explications selon lesquelles les animaux seraient des
substituts des enfants et pourvoiraient au besoin d'avoir
quelqu'un à soigner et sur qui exercer autorité et pouvoir sont
unilatérales: «Les animaux domestiques sont loin d'être de ces
éternel enfants, dociles et dressables à merci, qu'on voudrait nous
présenter». La tendance générale va «plutôt vers la reconnaissance

d'une autonomie toujours plus large de l'animal» (Héran,
1989: 389). Certes, la composante de la consommation, dans sa
forme ostentatoire, ainsi que la réduction de l'animal à un pur
objet d'ordre fétichiste ou à un miroir de son propre narcissisme
font partie de ce phénomène, comme le prouve l'habitude fort
répandue d'abandonner les animaux quand ils ne répondent plus au
désir éphémère de posséder un jouet vivant.

12. Chien ou chat, l'animal c'est Moi

Dans de nombreux cas, l'animal de compagnie assume une
fonction symbolique qui est en rapport avec la construction et
l'affirmation de l'identité, tant individuelle que sociale. Pour
illustrer cette hypothèse, nous pouvons nous référer au paradigme
proposé par François Héran qui voit dans l'amour des chats et
dans la cynophilie des indicateurs d'identité sociale différenciée.
À son avis, le chat, en particulier, avec sa réputation d'indépendance

«n'est pas seulement un "totem individuel", une "partie de
nous-mêmes que nous tendons a projeter hors de nous"; c'est
aussi [...] un "totem collectif', le "signe de ralliement" de tout un
groupe, et instrument rituel d'auto-célébration par lequel le clan
réaffirme son existence spécifique» (Héran, 1989: 385). Dans son

propre chat l'intellectuel ou l'artiste contemple chaque jour
l'image rêvée de son insoumission et de son indépendance. Si
cela se passe ainsi, c'est que «la relation des maîtres à leur bêtes
réalise une remarquable transposition du rapport qu'eux-mêmes
entretiennent avec le reste du monde social. Autant cette relation
semble contemplative et gratuite dans le cas du chat, autant elle
reste utilitaire et hiérarchique dans le cas du chien» (p. 381).
Selon Héran, donc, la possession de chats et la possession de
chiens forment un système structural d'oppositions : «à la
cynophilie très "cattophobe" des professions dont le sort est lié à la
sauvegarde d'un patrimoine [...] ou qui sont préposés à la défense
de l'ordre s'oppose diamétralement la cattophilie très "cyno-



66 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

phobe" des intellectuels et des artistes, suivis en cela par les
instituteurs, les travailleurs sociaux et les fonctionnaires, qu'ils soient
employés ou cadres» (p. 378).

A propos du chat, Héran se demande pourquoi, au cours des
siècles, cet animal a subi les métamorphoses qui l'ont amené à se
transformer de créature maudite, de mauvais génie, d'incarnation
du diable et de la sorcière en symbole de fière indépendance et en
double tutélaire. Il repère ce tournant au moment où, en Europe se
construit la représentation de l'intellectuel autonome, détaché du
mécénat de cour. L'adoration dont le chat est l'objet de la part de
l'intellectuel correspond au mythe de la conquête de sa propre
indépendance, une adoration qui passe par la valorisation de la part
maudite du chat : le pacte avec le diable, le mystère, le travail
nocturne, le caractère solitaire, etc.

Quoi qu'il en soit, chat ou chien, l'animal de compagnie est un
support important de l'identité personnelle. Il finit par incarner
une part du soi, mais pas uniquement — comme le soutient Héran
— de la partie plus publique, plus « découverte », davantage liée
au rôle social (une identité sociale qui trouverait son reflet dans la
représentation sociale de l'animal). À vrai dire, si le chien ou le
chat — ce chien ou ce chat — devient le pôle d'une relation au
sens propre, une relation affective et symbolique, c'est aussi

parce que son «maître» a opéré un processus d'individuation,
soustrayant l'animal au caractère général de la proposition «tous
les chats sont indépendants » ou « tous les chiens sont soumis et
fidèles». Un tel processus d'individuation est possible aussi parce
que cet animal parvient à représenter la partie la plus cachée, la
plus intime ou la plus inavouable du soi. Dans certains cas et dans
certains moments de la vie, comme le remarque Héran lui-même
(1989: 388), il peut incarner le désir caché de fuite hors du jeu
social, des rapports de force ordinaires, de l'agitation du monde.

Il n'est peut-être pas hasardeux d'esquisser une comparaison
entre le bovin des Nuer et le chat de l'intellectuel européen,
même si celui-ci doit être envisagé plutôt comme une figure relevant

de l'idéal-type (Idealtyp); de nos jours en effet, le paradigme
proposé par Héran se trouve souvent démenti par le fait que
plusieurs intellectuels et artistes possèdent des chiens, et par le fait
que toujours plus nombreuses sont les personnes qui possèdent à

la fois chiens et chats. Le bovin aussi bien que le chat représentent

des pivots de l'identité collective (la société nuer, la
«société » des artistes et intellectuels au sens large), mais précisément
pour cette raison ils sont aussi des supports importants de l'iden-



LA RELATION HOMME-ANIMAL 67

tité individuelle, jusqu'à en devenir le double. Rappelons que le
jeune Nuer prend comme l'un des ses prénoms le nom de son
bovin préféré, un nom qui est le résultat d'une processus linguistique

sophistiqué d'individuation de l'animal.
Dans le premier cas, les Nuer « parlent le bovin » et, pourrait-

on ajouter, ils «sont le bovin». Certes, ils le sont également parce
que les bovins sont en particulier économiquement et socialement

«utiles». Cela rend difficile la généralisation du paradigme
élaboré par Digard qui oppose les animaux utiles, c'est-à-dire
«bons à manger» et par conséquent sujets à mauvais traitements
et extermination, aux animaux inutiles, c'est-à-dire «bons à

penser», et donc objets de soins et de relations affectives. Dans le
second cas, peut-on affirmer que le chat est «bon à penser»
uniquement parce qu'il est «inutile»? N'a-t-il pas peut-être une
« utilité » sociale (permettant de se penser comme appartenant à

un groupe intellectuel indépendant) et psychologique (renforçant
l'identité individuelle)?

En conclusion, la catégorie de l'utilité n'est sans doute pas en
elle-même la plus adaptée pour expliquer la hiérarchisation, dans
notre société, entre animaux d'élevage et «de consommation»
d'un côté, et animaux de compagnie et animaux sauvages de
l'autre. Mais il convient plutôt de parler d'utilitarisme, c'est-à-
dire de l'idéologie qui autonomise et qui absolutise la sphère de
l'utilité en reflétant l'autonomisation de l'économique tout en la
favorisant.

13. L'animal « bestialisé »

Certaines idéologies scientifiques contemporaines reflètent la
réduction des animaux à des machines pour la production de
viande ou bien à des objets d'observation et d'expérimentation
scientifique, poussée jusqu'au clonage. Pour certains naturalismes
scientifiques — notamment pour l'éthologie et pour la sociobiolo-
gie —, le rapport humanité-animalité est envisagé comme une
dichotomie au caractère souvent paradoxal : le monde animal est
inconsciemment anthropomorphisé en projetant sur lui le modèle
et l'idéologie concurrentielle de la société marchande et capitaliste.

En quelque sorte «embourgeoisé» — comme Marx et
Engels l'écrivaient à propos des naturalismes de leur temps — le
monde animal est appelé à la rescousse pour interpréter et expliquer

l'ordre social.



68 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

En paraphrasant Marshall Sahlins (1980a: 163-72), on pourrait
dire qu'il s'agit d'un double mouvement de « bestialisation »:

les animaux sont « bestialisés » par leur réduction à F «instinct»,
à la «territorialité», à F «agressivité», à l'automatisme du
«stimulus-réponse», à la propension innée à la domination-soumission,

etc. Et cette «bestialisation» est utilisée comme modèle
pour fonder la « bestialisation » des hommes et pour en expliquer
la «bestialité» en termes d'instinct, de territorialité, d'agressivité,

de stimulus-réponse, de domination-soumission (voir aussi
Guille-Escuret, 1985a). En reprenant les termes proposés par
Étienne Balibar (1990: 83), on pourrait dire que de telles idéologies

scientifiques formulent la représentation d'«une humanité
éternellement sortant de l'animalité, et éternellement menacée
par l'emprise de l'animalité».

De leur côté, certaines tendances de la mouvance autour de

l'écologie culturelle sont engagées dans un mouvement apparemment

opposé, mais tout aussi paradoxal puisqu'on y suppose que
la culture est l'adaptation à une réalité naturelle préexistante et
universelle, et qu'on la réduit ainsi au « comportement ». Dès lors,
en reprenant les mots de Sahlins, « le mariage devient "un échange
de matériaux génétiques", la chasse: un "échange d'énergie avec
l'environnement" [...], la société: une "population d'organismes
humains" et le cannibalisme : une "activité de subsistance"»
(1980b : 116). L'aspiration à un langage neutre et scientifique finit
par produire des analogies et des métaphores naturalisantes aussi
paradoxales que les analogies et les métaphores anîhropomor-
phiques utilisées par certains éthologues et sociobiologistes, selon
lequels les sociétés animales connaissent la polygynie et les
castes, les esclaves et le despotes, les coûts et les profits, etc.
(Sahlins, 1980a: 30).

Nous pouvons considérer les déterminismes naturalisants
contemporains comme une expression parmi d'autres de cette pensée

symbolique universelle qui tend à l'échange, à la permutation
des métaphores entre homme et animal, entre nature et culture : en
étendant ce que Sahlins (1980a: 182-3) écrivait à propos de la
sociobiologie, on pourrait affirmer que ces déterminismes ne
représentent en somme que l'une des nombreuses formes de la pensée

totémique. Par conséquent, nous pouvons les analyser en tant
que l'un des nombreux modes de représentation du rapport
nature/culture, comme l'une de ces nombreuses formes de projection
sur la nature et sur les animaux de son propre ordre social et idéo-



LA RELATION HOMME-ANIMAL 69

logique. Mais ce qui les distingue profondément de ceux propres
aux sociétés «primitives» et traditionnelles, c'est la tendance
constante vers l'affirmation subreptice d'un dualisme qui dé-réa-
lise la culture comme la nature. Alors que ces théories « bestiali-
sent» l'humanité et le monde social, elles finissent par chosifier et
«bestialiser » le monde animal lui-même, en lui reconnaissant (il
s'agit en fait d'une projection) la même agressivité, les mêmes
tendances à la compétition et à la domination qui sont en fait propres
à l'économie du système marchand et capitaliste.

Certaines expressions de la pensée naturaliste font souvent
référence à une sorte d'essence de l'animalité et à une distinction
entre humanité et animalité qui finalement se révèlent, au delà de

l'apparence, comme des métaphysiques (Guillaumin, 1992 : 203).
Tout en se référant aux propriétés spontanées de la matière ou de
la nature plutôt qu'à des processus, elles finissent par naturaliser
le social, mais aussi, en même temps, par hypostasier, essentiali-
ser ou réifier la nature. En effet, le postulat de la continuité
animalité-humanité, affirmé dans ces discours naturalistes, n'est
qu'une fiction, puisqu'en réalité le pôle unique de ce rapport est
constitué par la culture; par une culture particulière qui projette
sur la nature sa propre inclination à la réification et qui transfère
du monde social au monde animal sa propre idéologie intrinsèque,
modelée sur le fétichisme des marchandises et sur l'individualisme

possessif.

Finalement, les déterminismes naturalistes conduisent à effacer
complètement les spécificités des autres êtres vivants — de leurs
différentes sociétés et de leurs différents comportements — en
leur niant tout caractère concret et, pour ainsi dire, toute particularité.

Pour les sociobiologistes et pour plusieurs éthologues, la
sociabilité humaine est réductible à une sociabilité animale
généralisée et homogène. Une telle perspective conduit, à mon avis, à

simplifier l'homme mais aussi l'animal, à transformer les sociétés
animales en formes imparfaites, voire en caricatures ridicules, des
sociétés humaines (Guille-Escuret, 1985b). Quant à l'éthologie en
particulier, elle a pour référence principale moins le comportement

des animaux que celui des hommes. Comme le montrent si
bien son ton et son style souvent moralisants, la littérature étholo-
gique décrit l'animal pour expliquer l'homme, selon la formule de
Colette Guillaumin (1992 : 155).



70 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

En effet, toutes les théories qui exagèrent la base instinctive
des comportements humains, qui soutiennent l'hérédité de
certaines qualités intellectuelles et morales, qui expliquent le monde
social en termes de reflet d'un ordre naturel ou écologique établi
à jamais, représentent une forme de dualisme qui, d'une part, nie
à la nature la qualité de système qui change et évolue sans cesse
et, de l'autre, efface la flexibilité considérable de la culture.

Annamaria Rivera
Université di Bari

(Traduit de l'italien par
Claude Calame et Annamaria Rivera)



LA RELATION HOMME-ANIMAL 71

Références bibliographiques

Bahuchet, Serge, 1993, «Animal (règne). L'homme et l'animal», in
Encyclopaedia Universalis II, Paris : E.U., p. 447-50.

Balibar, Etienne, 1990, «Racisme et nationalisme», in Race, nation,
classe. Les identités ambiguës, éd. E. Balibar et I. Wallerstein, Paris :

La Découverte, p. 54-92.
Benvenuto, Sergio, 1996, «Natura/Cultura. Critica ad un paradigma

culturale», in Universalità e differenza. Cosmopolitismo e relati-
vismo nelle relazioni tra identità sociali e culture, éd. G. de Finis et
R. Scartezzini, Milano : Franco Angeli, p. 116-42.

Bonfiglioli, Angelo M., 1988, Dudal. Histoire de famille et histoire de
troupeau dans un groupe de Wodaabe du Niger, Cambridge/Paris :

Cambridge Univ. Press/Maison des Sciences de l'Homme.
Burgio, Alberto, 1998, L'invenzione delle razze. Studi sul razzismo e il

revisionismo storico, Roma: Manifestolibri.
Delaporte, Yves, 1989, «Les chats du Père Lachaise. Contribution à

l'ethnozoologie urbaine», in Histoire et animal III, éd. A. Couret et
F. Oge, Toulouse: Presses de l'Institut d'Études Politiques, p. 355-71.

Descola, Philippe, 1986, La Nature domestique. Symbolisme et praxis
dans l'écologie des Achuar, Paris : Maison des Sciences de l'Homme.

Descola, Philippe, 1994, «Pourquoi les Indiens d'Amazonie n'ont-ils
pas domestiqué le pécari Généalogie des objets et anthropologie de
l'objectivation », in De la préhistoire aux missiles balistiques.
L'intelligence sociale des techniques, éd. B. Latour et P. Lemonnier, Paris :

La Découverte, p. 329-44.
Digard, Jean-Pierre, 1990, L'Homme et les animaux domestiques.

Anthropologie d'une passion, Paris : Fayard.
Digard, Jean-Pierre, 1991, «Animaux domestiques», in Dictionnaire de

l'ethnologie et de l'anthropologie, éd. P. Bonté et M. Izard, Paris:
PUF, p. 69-72.

Digard, Jean-Pierre, 1998, «Une passion cathartique: les animaux de
compagnie», in Passions ordinaires. Du match de football aux
concours de dictée, éd. C. Bromberger, Paris : Fayard, p. 41-68.

Evans-Pritchard, Edward E., 1968, Les Nuer. Description des modes de
vie et des institutions politiques d'un peuple Nilote, Paris : Gallimard
(The Nuer. A description of the modes of livehood and political
institutions of a Nilotic people, Oxford : Clarendon Press, 1940).

Guille-Escuret, Georges, 1985a, «La bestialité est-elle naturelle?», in
Misère de la sociobiologie, éd. P. Tort, Paris : PUF, p. 13-30.

Guille-Escuret, Georges, 1985b, «La culture contre le gène : une alter¬
native piégée», in Misère de la sociobiologie, éd. P. Tort, Paris : PUF,
p. 93-116.

Godelier, Maurice, 1984, L'Idéel et le matériel, Paris : Fayard.
Guillaumin, Colette, 1992, Sexe, race et pratique du pouvoir. L'idée de

Nature, Paris : Côté-femmes.
Héran, François, 1989, «Chats contre chiens. Éléments statistiques pour

une histoire sociale des intellectuels», in Histoire et animal III, éd.
A. Couret et F. Oge, Toulouse: Presses de l'Institut d'Études
Politiques, p. 373-96.



72 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Héritier, Françoise, 1990, «Étude comparée des sociétés africaines»,
Annuaire du Collège de France, 1989-1990. Résumé des cours et
travaux, Paris : Collège de France, p. 497-518.

Kilani, Mondher, 1994, L'Invention de l'autre. Essais sur le discours
anthropologique, Lausanne : Payot.

Lanternari, Vittorio, 1983 (1959), La grande festa. Vita rituale e sis-
temi di produzione nelle società tradizionali, Bari : Dedalo.

Leach, Edmund, 1980a, «L'influence du contexte culturel sur la communication

non verbale chez l'homme», L'Unité de l'homme et autres
essais, Paris : Gallimard, p. 25-76 («The Influence of Cultural Context
on Non-Verbal Communication in Man», in Non-Verbal Communication,

éd. R. A. Hinde, Cambridge : Cambridge Univ. Press, 1972).
Leach, Edmund, 1980b, «Natura/cultura», in Enciclopedia Einaudi IX,

Torino: Einaudi, p. 756-91.
Levi, Primo, 1986,1 sommersi e i salvati, Torino : Einaudi.
Lévi-Strauss, Claude, 1960, La Pensée sauvage, Paris : Pion.
Lévi-Strauss, Claude, 1967, Les Structures élémentaires de la parenté,

Paris / La Haye : Mouton.
Lévi-Strauss, Claude, 1973, Anthropologie structurale II, Paris : Pion.
Lévi-Strauss, Claude, 1983, Le Regard éloigné, Paris : Pion.
Ortiz, Fernando, 1975 (1946), El engano de la razas, La Habana:

Editorial de Sciencias Sociales.
Poliakov, Léon (éd.), 1975, «Préface» à Hommes et bêtes. Entretiens

sur le racisme, Paris / La Haye : Mouton, p. 7-18.
Sahlins, Marshall, 1980a, Critique de la sociobiologie. Aspects

anthropologiques, Paris : Gallimard (The Use and Abuse ofBiology. An
Anthropological Critique of Sociobiology, Chicago: The Univ. of
Chicago Press, 1976).

Sahlins, Marshall, 1980b, Au cœur des sociétés. Raison utilitaire et rai¬
son culturelle, Paris : Gallimard (Culture and Practical Reason,
Chicago : The Univ. of Chicago Press, 1976).

Thomas, Keith, 1985, Dans le jardin de la nature. La mutation des
sensibilités en Angleterre à l'époque moderne (1500-1800), Paris:
Gallimard (Man and the Natural World. Changing Attitudes in
England, 1500-1800, Harmondsworth : Penguin Books, 1983).

Wagner, Roy, 1992. L'invenzione délia cultura, Milano: Mursia (The
Invention of Culture, Chicago: The Univ. of Chicago Press, 1975).


	La construction de la nature et de la culture par la relation homme-animal

