Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1998)
Heft: 3-4
Artikel: Thése pour une perspective anthropopoiétique
Autor: Remotti, Francesco
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THESES POUR UNE PERSPECTIVE
ANTHROPOPOIETIQUE *

Ce texte pose les fondements philosophiques et épistémologiques de
I’idée de I’anthropopoiésis ou de I’anthropogenése qu’il confronte aux dif-
férentes manifestations et conceptions de la culture produites par les
hommes et I’histoire. S’inspirant d’une vaste littérature anthropologique et
de nombreuses études de cas, il montre comment les hommes, en inventant
la culture, donnent en méme temps lieu a eux-mémes.

Une des expressions les plus récurrentes dans 1’anthropologie
contemporaine est celle d’«invention ». Tres souvent la significa-
tion qui lui est associée est celle de construire, de fabriquer, de
donner forme et existence. On invente, par exemple, la culture
(Wagner, 1975), on invente la tradition (Hobsbwam et Ranger,
1983), on invente la mythologie (Detienne, 1981), on invente
I’autre (Kilani, 1994). Aux hommes en société on attribue des
capacités poiétiques tres répandues. Si les hommes inventent
ou produisent culture, histoire, société, pourquoi ne pas recon-
naitre qu’ils s’inventent ou qu’ils donnent aussi lieu a eux-
mémes 7 Pourquoi ne pas reconnaitre que les hommes, en
inventant la culture et la société, donnent naissance surtout a
la réalité humaine ? Dans la pensée de la Renaissance, on exaltait
cette capacité autocréative de [’homme, et dans plusieurs
contextes « sauvages » ou «exotiques », étudiés par I’ethnologie,
on affirme — notamment a travers les rituels — la volonté ou
la prétention de vouloir «engendrer» ou «fabriquer des
hommes ». L’idée qui est contenue dans ces textes philosophiques
ou dans ces contextes ethnographiques peut étre rendue par le

* Une version italienne de ce texte figure comme introduction au livre de
Allovio e Favole (éds), 1996: 9-25.



16 LA FABRICATION DE I’HUMAIN

terme d’anthropogenése ou par celui d’anthropopoiésis. Notre but
est alors de réfléchir sur cette idée en clarifiant quelques pré-
misses et en démontrant sa productivité scientifique.

A) Combien de naissances ?

La naissance d’un €tre humain est évidemment liée a I’accou-
chement. Par exemple, pour nous Occidentaux, « naitre » coincide
avec le moment ou un €tre sort du sein maternel et se présente au
monde. C’est a partir de ce moment-la que nous commengons a
compter les mois et les années de vie du nouvel étre et a lui attri-
buer un nom.

L’ on peut facilement présumer qu’aucune société n’est en me-
sure de faire abstraction de cet événement. Mais 1’idée de nais-
sance, et plus précisément de naissance d’un €tre humain, peut
subir certaines transformations significatives. En effet, on vou-
drait retenir la thése que les &tres humains naissent plusieurs fois,
dans cette vie, en distinguant d’un c6té la naissance biologique et
de I’autre un autre type de naissance. Par exemple, dans 1’Inde an-
cienne, la cérémonie upanayana consiste en l’introduction du
jeune garcon auprés du précepteur ; ce dernier transforme le jeune
en un embryon, le conservant — dit-on — pendant trois nuits
dans son ventre (une sorte de gestation); au troisieme jour, le
jeune garcon est fait renaitre dans la condition de brahmane
(Eliade, 1959: 118-9). Pour cette raison, il est appelé dvi-ja (ou
dvijati), « deux fois né ».

B) Anthropogenese

Le probléme qui se pose immédiatement est « a quol nait-on 7 »,
«que devient-on ? » a la suite d’une ultérieure naissance. En effet,
outre la naissance biologique, il faut distinguer différents types de
«naissances » successives sur la base du produit qu’elles engen-
drent. L’expression anthropogenése se rapporte aux naissances
qui aboutissent aux «&tres humains », manifestant par 1a I’idée
qu’il peut y avoir également des naissances qui engendrent quel-
que chose d’autre que des étres humains, quelque chose qui dé-
passe la condition générale de I’humanité.

C) Rites anthropogénétiques

D’apres 1’exemple rapporté ci-dessus, on comprend immédiate-
ment qu’une seconde naissance (en plus de la naissance biolo-
gique) consiste le plus souvent en un rituel. La premiere naissance



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 17

est surtout un processus physiologique : la culture intervient pour
I’interpréter et 1’organiser ; mais, pour autant qu’ils peuvent étre
conditionnés (et méme Etre altérés), les mécanismes physiolo-
giques représentent des facteurs dont on ne peut totalement
s’émanciper. Les naissances successives auxquelles un individu est
éventuellement soumis sont en revanche d’une toute autre nature :
non physiologique, mais sociale. La aussi, il y a un « processus »,
une chaine d’événements et une suite de phases. Mais ce processus
est littéralement inventé, construit, «fictif». «On dit», par
exemple, que dans le rite upanayana, le précepteur transforme le
jeune garcon en embryon (Eliade, 1959: 118). Justement, «on
dit», on ne constate pas.

Selon Eliade (1959: 119), il est probable que cette idée de la
«double naissance » (biologique et sociale) ait été suggérée par
la double naissance des oiseaux : d’abord, la ponte des ceufs de la
mere, puis leur éclosion (comme on peut le constater, par
exemple, chez les Kavirondo, dont les garcons, qui vont se sou-
mettre a I’initiation, sont assimilés aux poussins qui sortent des
ceufs). Mais, tandis que dans le cas des oiseaux, les deux phases
sont entierement biologiques, dans le cas des hommes la seconde
naissance est purement culturelle. Ce n’est pas un processus qui
se produit dans la nature et auquel les hommes assistent de ma-
niére plus ou moins passive; au contraire, ¢’est un processus qui
se produit dans la société et, bien qu’il soit inspiré de certains
événements naturels, il est totalement programmé et construit
avec des moyens culturels.

D) Anthropopoiésis

La seconde naissance est donc sociale. Toutefois, c’est une
chose de dire que la seconde naissance est un événement qui doit
avoir lieu, qui doit se vérifier a une certaine période de I’exis-
tence des individus, et une autre de soutenir que ce sont les
hommes eux-mémes qui «fabriquent» — avec la seconde nais-
sance — d’autres étres humains. La premiére perspective (que
nous appellerons anthropogenése) se limite tout simplement a af-
firmer que les «hommes» (les hommes adultes, les vrais
hommes) doivent naitre ou renaitre socialement, mais elle laisse
en suspens la question de qui intervient pour faire naitre sociale-
ment de vrais hommes. La seconde perspective (que nous pou-
vons plus précisément désigner par anthropopoiésis) souligne par
contre le theme du « faire », « construire », « fabriquer » des étres
humains. Dans la premiere perspective (anthropogenese), on attri-



18 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

buerait plus facilement a d’autres entités (plus ou moins sacrées)
la charge et la responsabilité de faire naitre des &tres humains;
dans la seconde (anthropopoiésis), le mérite et le risque de ce qui
s’accomplit sont déplacés sur d’autres humains.

Leur fondement commun est que les €tres humains doivent
naitre une seconde fois; mais la perspective de «1’anthropoge-
nése » est plus révélatrice de 1’inévitabilité de la seconde nais-
sance, alors que «1’anthropopoiése » met davantage 1’accent sur
le moment de la « fabrication » et donc sur «1’invention » et «la
fiction ».

E) Fictions

Qu’est-ce-que «faire naitre » une deuxieme fois ? Est-ce une
histoire que 1’on se raconte 7 Une raillerie due a I’ignorance et a la
superstition ? Une croyance sans fondement ? Une illusion ou une
auto-illusion due a une sorte de sur-évaluation des pouvoirs des
hommes d’une société ? On prétend (encore une fois) pouvoir
transformer, «faire naitre » des étres humains achevés. Mais, ce
«faire ’homme » (Eliade, 1959: 130) est-il réellement dans les
pouvoirs des étres humains ou ne s’agit-il pas plutét d’une auto-
exaltation « humaine, trop humaine »? Nous trouvons ce doute ex-
primé plusieurs fois dans le texte cité d’Eliade: «Il’existence
purement biologique est une découverte récente dans 1’histoire de
1’humanité : découverte rendue possible, justement, par la désacra-
lisation radicale de la Nature » (1959: 130).

F) Modernité/tradition

Selon Eliade, a I’époque moderne I’homme aurait procédé a
I’extirpation des idées de sacré qui, depuis toujours, auraient enve-
loppé sa vision du monde et de la vie. Cette désacralisation aurait
permis une «découverte », celle de «1’existence purement biolo-
gique de I’homme ». A notre époque moderne, I’homme ne «s’in-
vente » plus une seconde naissance ; il accepte, de manicre réaliste,
de naitre une seule fois. L’homme moderne, avec la « découverte »
de son étre biologique, rejette, selon Eliade, les rites « anthropogé-
nétiques » ou «anthropopoiétiques », a savoir les rites qui font
naitre ou qui fabriquent les €tres humains authentiques, et qui dans
la lecture ethno-anthropologique sont habituellement classés dans
le chapitre des rites d’initiation. C’est ainsi que «1’on a souvent
affirmé qu’une des caractéristiques du monde moderne est la
disparition de I’initiation », c’est-a-dire la disparition de I’idée



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 19

qu’avec l’initiation (rituels anthropogénétiques et/ou anthropo-
poiétiques), on procede a une « modification radicale », une « mu-
tation ontologique » de I’€tre humain, sur la base d’une «image »
d’humanité qui aurait ét€ élaborée et transmise au cours de ces ri-
tuels (Eliade, 1959: 12). A I’inverse, il serait typique des sociétés
pré-modernes de penser que «1’homme est [...] fait» rituellement
et que la naissance biologique ne suffit pas pour accéder a I’huma-
nité. Ou plutdt, la « seconde naissance, initiatique, ne répéte pas la
premieére, la biologique » (Eliade, 1974 : 14'). 1l s’agit donc d’un
processus totalement différent qui, pour « faire I’humanité », s’ins-
pire d’un « canon exemplaire et trans-humain ».

G) Critique d’Eliade

Il vaut mieux prendre tout de suite ses distances avec ce mode
d’appréhension des rituels d’initiation (anthropogénétiques et/ou
anthropopoiétiques), avec des catégories aujourd’hui peu cré-
dibles en anthropologie, comme celles de «sociétés pré-mo-
dernes » ou d’une «pensée archaique » plongée dans la sacralité
(Eliade, 1959: 19). Depuis longtemps déja, I’anthropologie a
abandonné des catégories aussi vastes et réductrices. Depuis que
I’on s’est apercu des «différences» substantielles qui peuvent
exister entre sociétés trop uniformément considérées jusque la
comme « primitives », « archaiques » etc., on n’a plus pu partager
le schéma d’Eliade opposant société moderne et société pré-mo-
derne. Ce schéma attribuait une caractéristique fondamentale de
sacralité au monde pré-moderne : les sociétés traditionnelles se-
raient — selon 1’historien des religions — plongées dans une at-
mosphere de sacralité. Par conséquent, les modeles d’humanité
que les rites d’initiation se chargent de transmettre et de faire va-
loir, seraient diis non pas a I’invention des hommes eux-mémes,
mais plutot a «ce qui [leur] a été [...] révélé au début des temps
par des Etres surnaturels » (Eliade, 1959: 19).

Ce «faire ’humanité» (anthropopoiésis) ou cette «seconde
naissance » (anthropogenése) seraient donc, selon Eliade, non pas
un travail des hommes, mais une «ceuvre divine, créée par la puis-
sance et par la volonté des Etres surhumains ». Dans la modernité,
tout cela disparaitrait: il y aurait moins 1’idée du « faire I’huma-
nité », remplacée par celle d’un «étre humain » surtout biologique.
La modernité est dé-sacralisation, et la dé-sacralisation balaie,

1. Traduction a partir de I’édition italienne.



20 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

avec le sacré, méme les rituels anthropogénétiques et anthropo-
poiétiques. Chez Eliade (il est bon de le noter) anthropogenése et
anthropopoiese sont des idées ou des modeles toujours imprégnés
de sacré : la seconde naissance ou la fabrication de I’humanité se-
raient dues non pas a des actions « culturelles », mais a des actions
«de culte » (cultuelles). Il nous faut dénouer ces connexions trop
étroites et exclusives, en nous libérant tout d’abord de 1’ opposition
pré-moderne /moderne, qui bride comme une prison intellectuelle
toute considération anthropologique relative aux idées anthropogé-
nétiques ou anthropopoiétiques.

H) Anthropogenese et anthropopoiésis: idéologie ou nécessité
insurmontable ?

Que les themes anthropogénétiques ou anthropopoiétiques
soient susceptibles d’une forte idéologisation est démontré, outre
par les analyses d’Eliade, par les textes ethnologiques qui s’occu-
pent de rituels d’initiation. Il est important de souligner, sous cet
angle, que I’idéologie anthropopoiétique assume tres souvent 1’as-
pect d’une opposition de « genre » (masculin contre féminin). Le
probleme fondamental est de savoir si les idées anthropogéné-
tiques et/ou anthropopoiétiques (a) répondent, a la base, a une
nécessité insurmontable et fondamentale, ou bien (b) ne sont
autres que des « histoires » (« fictions » dans le sens de simulacre)
divulguées pour défendre et confirmer un certain type de pouvoir
(celui des hommes sur les femmes et celui des adultes sur les
jeunes). Dans le premier cas, anthropogenese et anthropopoiésis
(tout en étant imprégnées d’idéologie et de «fictionnalité ») ren-
verraient a une problématique encore plus complexe et profonde
que celle — tout en étant déja significative — des conflits entre
sexes et entre générations ; dans le second cas, anthropogenése et
anthropopoiésis auraient une pure signification idéologique dont
il serait bon, en définitive, de se libérer.

I) Anthropopoiésis: on ne peut pas y renoncer

Si I’anthropogenese et 1’anthropopoiésis ne furent autres que
des instruments (ou fictions) idéologiques pour établir la supré-
matie des hommes sur les femmes et des adultes sur les jeunes
(hypothese b), elles auraient pu é€tre remplacées par d’autres
moyens ou franchement disparaitre dans le cas ou ces types de
conflits auraient perdu de leur force. Leur suppression aurait été
scellée soit par une mutation culturelle (d’autres types d’outils de



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 21

lutte et de pouvoir), soit par une mutation sociale (d’autres types
de société ol 1’opposition entre les sexes ou entre les générations
n’est plus importante). La premiere hypothése que nous avons
avancée dans le paragraphe précédent (I’hypothése a) concerne,
par contre, une problématique qui s’enracine dans des couches
plus profondes et de maniére encore plus inquiétante dans 1’étre
humain. L’hypotheése a (celle de I’anthropopoiésis comme néces-
sité insurmontable) rappelle, en effet, une perspective qui im-
plique aussi bien la réalité culturelle et sociale que la réalité
biologique de ’homme. Une telle perspective peut étre définie
comme celle du «caractere incomplet» ou de la «carence origi-
naire ».

L) L’homme comme étre incomplet

On peut retracer les fondements de cette théorie chez des pen-
seurs comme Blaise Pascal, d’un coté, et Giambattista Vico, de
’autre. Pascal avait jeté un doute important sur le caractére im-
muable de la nature humaine : mutation, variabilité, multiplicité
sont des caracteres qui reléevent radicalement de la réalité de
I’homme. Vico, de son c6té, avait mis en évidence le caractere
«indéfini» de la nature humaine, démunie en tant que telle
de structures ou de regles propres. Comme [’avait déja pensé
Michel de Montaigne, I’existence de I’homme se réalise a travers
les coutumes et les habitudes qui I’entourent socialement: elles
ne se déposent pas sur une structure préconstruite ; au contraire,
I’existence méme de I’homme requiert I’intervention de la couche
extérieure et sociale des coutumes. Ce que Montaigne et Pascal
appellent « coutumes », devient « culture » chez Johann Gottfried
Herder. C’est la culture — entendue de maniére extrémement
ample (de facon trés semblable a la conception anthropologique un
siecle plus tard) — qui intervient de I’« extérieur », socialement,
pour combler le « vide », les «lacunes et les manques » qui carac-
térisent la nature humaine (voir Remotti, 1990: 136). En effet,
Herder effectue une comparaison entre I’homme et les autres étres
animaux, et en déduit que sur le plan simplement organique, il
résulte que I’homme est I’animal le plus «désarmé», le plus
« faible », avec des «facultés indéterminées » et avec des «ins-
tincts languissants », « privé de tout guide dans la vie ». Ce theme
de ’'homme comme animal inachevé ressurgit dans la seconde
moitié du X1x° siecle dans la philosophie de Friedrich Nietzsche et
au Xx¢ siecle dans I’anthropologie philosophique d’ Arnold Gehlen



22 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

(1940), qui s’occupe de reconstruire cette généalogie de pensée a
partir de Herder. Plus récemment, Clifford Geertz (1973), en re-
prenant le theme de I’homme comme animal «défectueux» ou
«inachevé » sur le plan biologique (incapable de garantir sa propre
survie en ne comptant que sur ses propres ressources organiques),
interpréte la culture non comme un embellissement, ni méme
comme un supplément qui garantit un confort ou un avantage ma-
jeur, mais plutdét comme une intégration indispensable a la survie
biologique de I’homme (voir plus bas, § O).

M) La culture donne forme a I’homme

De quelque facon qu’elle soit interprétée, en tant qu’apparat
instrumental ou en tant qu’apparat symbolique, la culture contri-
bue a modeler profondément un étre qui se présente comme orga-
niquement incomplet. Le caractére organique incomplet requiert
et sollicite I’intervention de la culture, en faisant en sorte qu’elle
soit le facteur de « formation » et de « dé-formation » de I’homme :
«I’homme [...] ne peut pas se soustraire a cette culture qui forme
et déforme : la tradition arrive jusqu’a lui, forme sa t€te et modele
ses membres. Tout dépend de comment est la tradition et de com-
ment se laissent former les membres, c’est ainsi que I’homme de-
vient d’une certaine maniere, prend une certaine figure » (Herder,
1971:215)%

N) Herder et la perspective anthropopoiétique

Comme on le voit, vers la fin du xvin® siecle, Herder avait déja
formulé en grande partie les themes d’une perspective anthropo-
poiétique. Du theme de la carence originelle découle I’exigence
de la culture comme facteur qui comble les lacunes et, dans le
méme temps, « donne forme » a 1’€tre humain (mais aussi le « dé-
forme » inévitablement, dans le sens qu’il lui donne une forme
particuliere). La culture est clairement définie par Herder comme
« cette seconde genese de I’homme qui dure toute la vie » (Herder,
1971: 215): ’homme nait biologiquement, mais ensuite, pour
toute sa vie, il doit se générer et se compléter en se confiant a la
culture dans laquelle il vit accidentellement. La culture est donc,
pour Herder, directement « anthropogénétique »: elle donne forme

2. Les citations de Herder sont une traduction a partir de 1’édition ita-
lienne. Pour le lecteur francophone, nous avons mentionné dans la biblio-
graphie la traduction de I’ceuvre en frangais (1991).



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 23

et figure a I’homme. Elle le fait «&tre », ou plutot le fait «deve-
nir » un certain homme particulier. « Nous ne sommes pas encore
des hommes, mais nous le devenons chaque jour » (Herder, 1971 :
217). De cette fagcon, Herder souligne non seulement qu’on ne
peut pas renoncer a la tiche anthropogénétique (la « seconde ge-
nese », la « seconde naissance »), mais il souligne aussi son carac-
tére continu, incessant, qui n’est pas nécessairement concentré
dans un rituel spécial (comme dans les rituels d’initiation
d’Eliade, par exemple). Tous les jours, a tout moment, dans n’im-
porte quelle circonstance, I’homme est engagé dans un processus
anthropogénétique qui est aussi, inévitablement, anthropopoié-
tique. «En toutes circonstances et dans toutes les sociétés,
I’homme n’a pu avoir d’autre dessein, n’a pu construire autre
chose que I’humanité, de quelque fagon qu’il I’entendait »
(Herder, 1971: 345).

La tache anthropopoiétique est chez Herder dominante, globa-
lisante, infiltrante, décisive, encore que (nous pourrions ajouter)
pas toujours consciente. Et c¢’est une tiche qui des 1’origine, et
justement parce que continue et quotidienne, n’est pas confiée a
des entités qui ne soient la « culture » humaine. Par ailleurs, étant
une tiche confiée a la culture, a une quelconque forme de culture
locale, elle conserve inévitablement un caractere d’arbitraire irré-
ductible et de contingence («1’homme prend forme suivant les
mains dans lesquelles il tombe », ou mieux selon les « modeles »
de la forme de vie locale ou il lui arrive de vivre [Herder, 1971:
217]). L’effet des différents processus anthropogénétiques ou an-
thropopoiétiques, continus et infinis, dans lesquels ’homme est
engagé, se traduit non par 1’unité, mais plutdt par la multiplicité
et I’hétérogénéité des types d’humanité: I’homme n’existe pas
dans un quelque endroit stir («1’fle de la vérité » de Kant); par
contre, il existe des hommes (Herder, 1971: 213); I’humanité
n’existe pas dans sa totalité et intégralité, mais seulement sous ses
formes particulieres de vie, caractérisées par des projets anthro-
popoiétiques distincts, généralement divergents, parfois opposés,
peut-&tre méme dans certains cas incompatibles.

O) Considérations biologiques

Les theses anthropopoiétiques exposées ci-dessus ne constituent
pas seulement des sujets de réflexion philosophique ou d’une an-
thropologie incurablement théorique. Geertz, notamment (1973),
s’est occupé de relier la tradition de pensée évoquée plus haut (la
théorie de I’homme comme animal incomplet) aux plus récentes



24 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

découvertes et conclusions de la paléo-anthropologie d’un coté et
de la neurologie de I’autre. Décisive est la découverte, de ce point
de vue, de I’influence de la culture sur le développement du cer-
veau typiquement humain. Il est incontestable que le cerveau
constitue un facteur fondamental de la culture proprement hu-
maine : «le cerveau humain de type moderne » (celui d’Homo sa-
piens sapiens) est ce qui a permis «le plein développement dans
un sens moderne de la culture » (Klein, 1995: 269). Mais le cer-
veau est a son tour un produit culturel, parce que «la part la plus
importante de I’expansion corticale humaine a suivi, et non pré-
cédé, le “commencement” de la culture » (Geertz, 1973: 110).
Pour confirmer cette thése, Geertz recourt a 1I’opinion d’anthropo-
logues physiques, comme Sherwood Washburn, selon lesquels il
est plus correct de concevoir la majeure partie de la structure hu-
maine « comme le résultat de la culture », plutét que de penser a
une acquisition progressive de la culture de la part d’étres anato-
miquement semblables aux hommes actuels (Geertz, 1973 : 67).

Le cerveau et, en général, le systtme nerveux de I’organisme
humain requieérent un milieu social et culturel pour pouvoir fonc-
tionner. La confirmation de ce type de perspective peut étre obte-
nue en recourant aux spécialistes du versant naturaliste de
I’homme, les neurologues et les physiologistes. Comme 1’ affirme
Jean-Jacques Dreifuss, dans un livre collectif intitulé significative-
ment L’homme inachevé, a la naissance de tout étre humain «le
cerveau est encore trés immature »: les neurones n’ont pas encore
mené a terme leur croissance ; les prolongements qui en établissent
les contacts n’ont pas encore €té complétés et ne sont pas encore
recouverts de la myéline qui, plus tard, assurera une « propagation
accélérée de I’information nerveuse » (Dreifuss, 1987: 55). Le
méme physiologiste ajoute que «cette “finition” tardive » est ce
qui permet aux premieres expériences vécues par le sujet d’influer
sur I’expression du programme génétique, dans le méme temps ou
elle confére un role décisif a I’apprentissage du langage et au mi-
lieu social, en général.

P) Refus du déterminisme biologique et du déterminisme
culturel

Lorsqu’on se place dans la perspective de ’homme comme ani-
mal incomplet, le refus des formes accentuées de déterminisme
biologique, selon lesquelles le sens de la réalité humaine serait
déja donné et contenu dans son organisation génétique, est évi-
dent: I’homme se « complete » (se fait, devient) grace a la société



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 25

et a la culture. Mais, dans la perspective anthropopoiétique, le
refus du déterminisme culturel est aussi important. La theése de
Steven Rose (un neurobiologiste), de Richard Lewontin (un géné-
ticien) et de Leon Kamin (un psychologue) — selon laquelle «la
seule chose raisonnable que I’on puisse dire sur la nature humaine
est qu’'elle doit d’elle-méme “construire sa propre histoire”»
(Rose, Lewontin, Kamin, 1983 : 51) — est dirigée non seulement
contre le déterminisme biologique, mais aussi contre le détermi-
nisme culturel. De la méme maniere que «les organismes
construisent leur propre milieu » a partir d’éléments qui s’averent
au fur et a mesure importants, les individus construisent leur mi-
lieu social et culturel, en le soumettant a un « processus continu
de réorganisation et de redéfinition» (Rose, Lewontin, Kamin,
1983: 279-282). Comme il n’existe pas de milieu déja donné (vu
que celui-ci est défini par I’interaction avec les organismes), il se-
rait donc erroné de réifier société et culture, en en faisant des en-
tités ayant « une existence indépendante, au-dela et en-dehors des
personnes individuelles ». Celles-ci sont, au contraire, « leur créa-
tion» (1983: 294). Ces auteurs n’entendent pas se libérer des
liens du déterminisme biologique pour tomber dans le piege du
déterminisme culturel : une liberté gagnée sur le plan biologique
serait tout de suite perdue sur le plan sociologique.

Ils entendent en revanche souligner le degré de «liberté » bio-
logique et sociale caractérisant les processsus anthropopoiétiques
dans lesquels les étres humains sont constamment impliqués :
«notre biologie nous a transformés en créatures qui recréent
constamment leur propre milieu psychique et matériel, et dont les
vies individuelles sont le résultat d’une extraordinaire multiplicité
de voies causales qui se recoupent. En conclusion, c’est justement
notre biologie qui nous rend libres » (1983 : 297).

Q) Capacité d’auto-formation (auto-poiésis) et degré de liberté

Un texte comme celui de Rose, Lewontin et Kamin ne peut que
toucher a une perspective anthropopoiétique. Si ’homme recrée
constamment son milieu matériel et culturel et que de ce milieu
interactif dépend en grande partie la «finition» ou 1’«achéve-
ment» dont il a besoin, on en déduit que le remodelage continu du
milieu est aussi une formation continue de soi-méme. L’homme se
« fait», se «construit», dans le méme temps ou il remodele son
propre milieu. Le fondement de la perspective anthropopoiétique
est un certain degré de «liberté » dont I’€tre humain dispose dans
son auto-construction.



26 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

Le théme de la «liberté » — 1’étre est de quelque maniere livré
a lui-méme — est absolument central. En effet: 1) Jusqu’a quel
point I’homme est-il «libre» dans le modelage de lui-méme ?
2) La liberté anthropopoiétique peut étre entendue comme signe
de grandeur de 1’étre humain (comme, par exemple, dans la
Renaissance et dans I’humanisme), mais aussi comme signe de sa
misere, de son indigence (I’homme est « condamné a étre libre »,
pour I’existentialisme de Jean-Paul Sartre [1953: 515]). 3) La li-
berté signifie aussi un « manque » de modeles fixes, prédéterminés
et pose donc, tout de suite, le probléme dramatique de la «repéra-
bilité€ » des modeles d’humanité: si I’homme doit se construire
lui-méme, ol peut-il repérer les modeles avec lesquels se donner
une forme ? 4) Cela signifie qu’a la base de tout processus anthro-
popoiétique, il y a un discours ou une image anthropologique. Les
modeles d’humanité — a réaliser, a appliquer ou encore desquels
s’inspirer — impliquent qu’ « on dise » quelque chose sur I’homme,
qu'on élabore une quelconque anthropologie (Remotti, 1997).
5) Les modeles d’humanité sont incontestablement des produits
culturels (« fictifs », «inventés »). Mais admettre qu’ils sont le fruit
de fiction ou d’invention (produits purement culturels) signifie en
affaiblir radicalement I’ efficacité. On peut donc présumer que 1’on
se préoccupe rapidement de doter ces modeles d’une forte autono-
mie, en reniant la liberté originaire grice a laquelle ils ont été
construits (I’homme est porté a «se masquer sa liberté », selon
Sartre [1953: 515]), et de considérer les modeles dont il s’inspire
comme le résultat de 1’action et de I’'imposition d’ « autres » entités
(esprits, ancétres, divinités, nature, etc.).

R) Incontournabilité de I’idéologie

Comme on le voit, on ne peut se passer de la composante idéo-
logique dans les processus anthropopoiétiques, et ceci pour diffé-
rentes raisons. 1) La composante idéologique s’impose deés le
début dans le discours anthropologique, dans les anthropologies
explicites ou implicites qui sous-tendent le processus anthropo-
poiétique, dans la mesure ol il s’agit en premier lieu d’«inventer »
précisément des modeles d’humanité qui, en soi, ne sont repé-
rables nulle part. 2) La composante idéologique est aussi présente
dans I’attribution d’un statut aux modeles d’humanité, dans le pro-
cessus de réification, de solidification et de dés-historicisation
de ces modeles, qui entraine une réduction ou un « déguisement »
de la liberté originaire. Ceci peut étre appelé 1’idéologie de la dé-



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 27

responsabilisation, de I’ attribution a d’ « autres » que «nous » de la
responsabilité de ce qui est en train de se produire — en termes an-
thropopoiétiques — chez «nous». Cette idéologie peut aller, et
elle y parvient souvent, jusqu’a la négation de 1’anthropopoiésis,
de ses fondements et donc de ses implications. 3) Une composante
tout aussi idéologique peut étre reconnue, enfin, dans 1’attitude op-
posée, celle dans laquelle la liberté originaire est exaltée et la ca-
pacité de modeler surévaluée. On a I’impression que cela se
produit justement dans les rituels de “construction de 1’humanité”
ou, pendant qu’on fait des hommes, on s’occupe également de dé-
finir et de rétablir certains types de pouvoir (celui des hommes sur
les femmes et celui des adultes sur les jeunes).

S) Fécondité de I’hypothése anthropopoiétique

Les deux hypotheses avancées dans le paragraphe H (a: anthro-
popoiésis comme tiache constructive a laquelle on ne peut se sous-
traire ; b: anthropopoiésis comme leurre et histoire, comme fiction
dans le sens de simulacre) sont donc conciliables. Mais elles ne le
sont que dans la perspective de I’hypothese a. Si 1’on considére
comme valable et prioritaire 1’hypothése b, on n’arrive pas a récu-
pérer I’hypotheése a: les sociétés apparaissent inévitablement
comme des lieux de conflits et les affirmations «anthropopoié-
tiques » ne se configurent que comme revendications ou légitima-
tions idéologiques d’un pouvoir arraché ou imposé aux autres.
Du reste, comment nier tout cela ? Cependant, I’hypothése a a le
mérite de pouvoir rendre compte également de ce dont s’occupe
I’hypothése alternative : si I’on choisit comme prioritaire 1’hypo-
thése a, on parvient facilement aux contenus de I’hypothese b. En
effet, en partant de I’idée que I’homme doit affronter constamment
la tache de se réinventer (Herder, § N), I’on peut aisément com-
prendre comment cette tiche est souvent confiée aux « autres »,
aux autres «entités » humaines, extra-humaines ou surhumaines.
Une existence ou la tiche anthropopoiétique est continuellement et
a chaque instant tenue présente serait invivable. Le caractere
insoutenable d’une anthropopoiésis continue induit a concentrer
cette tiche dans une période particuliére et circonscrite, sociale-
ment et culturellement délimitée (les rituels d’initiation ou de
la «seconde naissance»). Cette tiche peut étre conjuguée a
d’autres instances et étre interprétée selon des lignes de division et
de catégorisation qui correspondent a des formes spécifiques de
pouvoir (en fonction de I’age, du sexe, etc.). On ne devient pas des



28 LA FABRICATION DE ’HUMAIN

hommes (ou femmes) de maniére neutre, pacifique, naturelle : on
le devient toujours de maniere particuliecrement conflictuelle, so-
cialement négociée et culturellement conditionnée. L’ anthropo-
poiésis est un processus a partir duquel peuvent jaillir tous les
aspects — édifiants ou aberrants — avec lesquels les humains
donnent forme a leur existence.

T) Dimension de ’accidentel et sens des possibilités

Comme on I’a déja dit dans le paragraphe précédent, le carac-
tere insoutenable d’une tiche anthropopoiétique continue pousse
a nous confier a d’«autres » (une forme de véritable aliénation).
De cette fagon, 1’on atténue — dirait Sartre — «1’angoisse devant
Ia liberté» (1953 : 516). Pour échapper a la tiche anthropopoié-
tique et a I’énorme sens de la responsabilité qu’elle comporte, on
attribue aux «autres» entités directives anthropogénétiques et
modeles anthropologiques. Ces «autres » entités que sont les an-
cétres, la tradition, 1’histoire, les esprits, les divinités, ou tout
simplement la nature, peuvent aller, spécialement dans le dernier
cas, jusqu’a la négation d’une telle tiche. Dans une perspective
anthropopoiétique, les voies que nous avons citées, sont des expé-
dients qui provoquent un engourdissement, une méconnaissance,
une forte réduction de possibilité, presque un sens de nécessité
(«c’est ainsi qu’on devient des hommes »). Le recours a la ritua-
lité a incontestablement, lui-aussi, une signification de réduction
nette de la multiplicité des voies qui peuvent étre parcourues et
des modeles (ou possibilités) alternatifs : la ritualité produit « dur-
cissement » et « solidification » (comme le reconnaissent bien, par
exemple, les Venda du Transvaal [Roumeguere-Eberhardt, 1957]).

Mais une donnée sur laquelle il faut réfléchir est la persistance
du theme de I’ «accidentel », et donc d’un «arbitraire » impossible
a supprimer, qui affleure dés qu’on enquéte sur les origines des ri-
tuels anthropogénétiques : plusieurs fois ces sociétés soulignent la
facon tout a fait accidentelle avec laquelle un rite de circoncision
ou, en général, d’initiation a été inventé, s’est imposé ou répandu
(voir, par exemple, le cas des Dii du Cameroun [Muller, 1993],
des Gisu de I’Ouganda [Heald, 1982], et celui des Kaliai de la
Nouvelle-Bretagne [Lattas, 1989]). On signale ainsi, justement a
celui qui s’appréte a devenir «homme » d’une maniere sociale-
ment et culturellement déterminée, que «c’est comme ¢a, mais
que cela pourrait étre autrement »: ¢’est un enseignement en plus.
Bien que la conscience de la tiche anthropopoiétique soit, en



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 29

effet, peu soutenable, on ne peut I’éliminer completement. Il est
difficile qu’une trace au moins de la «liberté » originaire ne soit
pas conservée et qu’elle ne devienne pas un objet de réflexion
supplémentaire.

U) Réflexions ultimes sur la « fiction »

En conséquence, il est significatif que les mémes rituels — au
lieu de se proposer seulement comme canalisations rigides a cer-
taines formes spécifiques d’humanité — se configurent comme
des «espaces de réflexion» (selon I’interprétation de Victor
Turner [1967]), comme des moments de «passage», donc de
«crise », mais aussi de réflexion critique sur ce qui est en train de
se réaliser : une «fiction» d’humanité, dans le double sens que ce
terme revét. D’un c6té, on s’appréte en effet a «construire», a
« fabriquer », 2 « modeler » des €tres humains ; de I’autre, et dans
le méme temps (en ayant tres souvent confié a d’«autres» la
tadche anthropopoiétique), on «feint» 1’inévitabilité, la nécessité
ou méme la sacralité (Eliade) du modele anthropologique adopté.
I y a une sorte d’« ambiguité », une «oscillation » constante entre
les deux poles: la «construction» effective et la «mise en
scéne ». Sur ce point, I’on peut conclure que la perspective an-
thropopoiétique au sens fort (I’humanité « se construit », et ne se
limite pas a une représentation illusoire) est en mesure de com-
prendre les deux alternatives du dilemme ou les deux podles de la
question. On est tenu (on est condamné — comme le dirait Sartre)
a I’anthropopoiésis et dans ce sens, on est contraint a « feindre »
(a construire, a modeler).

V) La fiction constructive et autres fictions

Vu son caractere difficilement soutenable, cette «fiction»
constructive en entraine toutefois d’autres derriére elle. Par
exemple: 1) faire croire (« feindre ») que ce n’est pas a «nous »,
mais aux «autres » (ancétres, divinités, etc.) de veiller a la tache
anthropopoiétique ; 2) faire croire que ce qui est «feint»
(construit, model€) n’est pas un type particulier d’humanité, mais
plutdt le modele authentique d’humanité ; 3) considérer que ce qui
se fait ou se «feint» dans un contexte rituel (le rite comme mise
en scéne, comme représentation dramatique) est vraiment une «re-
naissance » (anthropogenese) ou une «fabrication» d’humanité
(anthropopoiésis), 4) oublier (feindre, justement) que ce n’est pas
seulement dans toutes les sociétés, mais aussi « dans toutes les cir-



30 LA FABRICATION DE L’HUMAIN

constances », que 1’homme ne peut poursuivre d’autre but que
celui de «construire [...] I’humanité » (Herder, 1971 : 345).

W) Conclusion

Il semble que 1’on ne peut se soustraire a I’anthropopoiésis: on
est condamné a la fiction anthropopoiétique. Mais on peut la ca-
cher, feindre qu’elle n’existe pas (c’est une attitude typique de
certains moments de la modernité); on peut aussi, au contraire,
I’exalter (comme dans les rituels de la seconde naissance ou
semble se concentrer tout le pouvoir anthropopoiétique des
hommes, attribué idéologiquement a certain d’entre eux qui s’ar-
rogent en effet le droit et le pouvoir de donner forme a I’huma-
nité). Entre les deux pdles (celui de la négation et celui de
I’exaltation, tous les deux parfaitement idéologiques), se trou-
vent des processus anthropopoiétiques souvent anonymes, silen-
cieux mais toutefois efficaces, opérationnels, griace auxquels
I’imagination et la fiction anthropologiques deviennent une sorte
de réalité humaine, bien qu’instable, précaire, toujours renouve-
lée et a jamais inachevée.

Francesco REMOTTI
Universita di Torino

(Traduit de I’italien par
Anne Petit et Mondher Kilani)

Références bibliographiques

ALLOVIO, Stefano, FAVOLE, Adriano, (éds), 1996, Le fucine rituali. Temi
di antropo-poiesi, Torino : Il Segnalibro.

DETIENNE, Marcel, 1981, L’Invention de la mythologie, Paris : Gallimard.

DREIFUSS, Jean-Jacques, 1987, « Contraintes et liberté dans le dévelop-
pement postnatal du cerveau», in L'Homme inachevé (Cahiers de
I’Institut Universitaire d’ Etudes du Développement), Genéve/Paris :
PUF, p. 55-65.

ELIADE, Mircea, 1958, Birth and Rebirth. Rites and Symbols of Initiation,
New York : Harper & Row (tr. it.: 1974, La nascita mistica. Riti e sim-
boli d’iniziazione, Brescia : Morcelliana ; tr. fr.: 1959, Initiations, rites,
sociétés secretes. Naissances mystiques. Essai sur quelques types
d’initiation, Paris : Gallimard).



THESES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIETIQUE 31

GeEertz, Clifford, 1973, The Interpretation of Cultures, New York:
Basic Books.

GEHLEN, Arnold, 1940, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in
der Welt, Wiesbaden : Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion.

HEALD, Suzette, 1982, «The Making of Men: the Relevance of
Vernacular Psychology to the Interpretation of a Gisu Ritual », Africa,
32, pu. 1938,

HERDER, Johann Gottfried, 1784-1791, Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit [1887-1909, Séimtliche Werke, Berlin:
Weidmannsche Buchhandlung] (tr. it.: 1971, Idee per la filosofia
della storia dell’umanita, Bologna : Zanichelli; tr. fr.: 1991, Idées sur
la philosophie de I’ histoire de I’humanité, Paris : Presses Pocket).

HoBsBwAM, Eric, RANGER, Terence (éds), 1983, The Invention of
Tradition, Cambridge : Cambridge Univ. Press.

KiLANI, Mondher, 1994, L’Invention de !’autre, Lausanne : Payot.

KLEIN, Richard G., 1989, The Human Career. Human Biological and
Cultural Origins, Chicago: The Univ. of Chicago Press (tr. it.: 1995,
Il cammino dell’uomo, Bologna : Zanichelli).

LATTAS, Andrew, 1989, «Trickery and Sacrifice: Tambarans and the
Appropriation of Female Reproductive Powers in Male Initiation
Ceremonies in West New Britain», Man, n.s. 24, p. 451-69.

MULLER, Jean-Claude, 1993, «Les deux fois circoncis et les presque ex-
cisées. Le cas des Dii de I’Adamaoua (Nord Cameroun)», Cahiers
d’Etudes Africaines, 132, p. 531-44.

REMOTTI, Francesco, 1990, Noi, primitivi. Lo specchio dell’antropolo-
gia, Torino : Bollati Boringhieri.

REMOTTI, Francesco, (éd.), 1997, Le antropologie degli altri. Saggi di
etno-antropologia, Torino : Scriptorium-Paravia.

RoOsE, Steven, LEWONTIN, Richard, KAMIN, Leon, 1983, Not in our genes,
Harmondsworth: Penguin (tr. it.: 1983, Il gene e la sua mente.
Biologia, ideologia e natura umana, Milano : Mondadori).

ROUMEGUERE-EBERHARDT, Jacqueline, 1957, « La notion de vie : base de
la structure sociale venda», Journal de la Société des Africanistes,
27, p. 183-96. .

SARTRE, Jean-Paul, 1953 [1943], L’'Etre et le Néant, Paris : Gallimard.

TURNER, Victor, 1967, The Forest of Symbols, Ithaca: Cornell Univ.
Press.

WAGNER, Roy, 1975, The Invention of Culture, Chicago: The Univ. of
Chicago Press.






	Thèse pour une perspective anthropopoiétique

