
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 3-4

Artikel: Thèse pour une perspective anthropopoiétique

Autor: Remotti, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE
ANTHROPOPOIÉTIQUE *

Ce texte pose les fondements philosophiques et épistémologiques de
l'idée de Vanthropopoiésis ou de l'anthropogenèse qu'il confronte aux
différentes manifestations et conceptions de la culture produites par les
hommes et l'histoire. S'inspirant d'une vaste littérature anthropologique et
de nombreuses études de cas, il montre comment les hommes, en inventant
la culture, donnent en même temps lieu à eux-mêmes.

Une des expressions les plus récurrentes dans l'anthropologie
contemporaine est celle d'«invention». Très souvent la signification

qui lui est associée est celle de construire, de fabriquer, de
donner forme et existence. On invente, par exemple, la culture
(Wagner, 1975), on invente la tradition (Hobsbwam et Ranger,
1983), on invente la mythologie (Detienne, 1981), on invente
l'autre (Kilani, 1994). Aux hommes en société on attribue des

capacités poiétiques très répandues. Si les hommes inventent
ou produisent culture, histoire, société, pourquoi ne pas reconnaître

qu'ils s'inventent ou qu'ils donnent aussi lieu à eux-
mêmes Pourquoi ne pas reconnaître que les hommes, en
inventant la culture et la société, donnent naissance surtout à

la réalité humaine Dans la pensée de la Renaissance, on exaltait
cette capacité autocréative de l'homme, et dans plusieurs
contextes «sauvages» ou «exotiques», étudiés par l'ethnologie,
on affirme — notamment à travers les rituels — la volonté ou
la prétention de vouloir «engendrer» ou «fabriquer des
hommes». L'idée qui est contenue dans ces textes philosophiques
ou dans ces contextes ethnographiques peut être rendue par le

* Une version italienne de ce texte figure comme introduction au livre de
Allovio e Favole (éds), 1996: 9-25.



16 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

terme à'anthropogenèse ou par celui d'anthropopoiésis. Notre but
est alors de réfléchir sur cette idée en clarifiant quelques
prémisses et en démontrant sa productivité scientifique.

A) Combien de naissances

La naissance d'un être humain est évidemment liée à

l'accouchement. Par exemple, pour nous Occidentaux, « naître » coïncide
avec le moment où un être sort du sein maternel et se présente au
monde. C'est à partir de ce moment-là que nous commençons à

compter les mois et les années de vie du nouvel être et à lui attribuer

un nom.
L'on peut facilement présumer qu'aucune société n'est en

mesure de faire abstraction de cet événement. Mais l'idée de
naissance, et plus précisément de naissance d'un être humain, peut
subir certaines transformations significatives. En effet, on
voudrait retenir la thèse que les êtres humains naissent plusieurs fois,
dans cette vie, en distinguant d'un côté la naissance biologique et
de l'autre un autre type de naissance. Par exemple, dans l'Inde
ancienne, la cérémonie upanâyana consiste en l'introduction du

jeune garçon auprès du précepteur ; ce dernier transforme le jeune
en un embryon, le conservant — dit-on — pendant trois nuits
dans son ventre (une sorte de gestation); au troisième jour, le
jeune garçon est fait renaître dans la condition de brahmane
(Eliade, 1959: 118-9). Pour cette raison, il est appelé dvi-ja (ou
dvijäti), « deux fois né ».

B) Anthropogenèse

Le problème qui se pose immédiatement est « à quoi naît-on »,

«que devient-on ?» à la suite d'une ultérieure naissance. En effet,
outre la naissance biologique, il faut distinguer différents types de
«naissances» successives sur la base du produit qu'elles engendrent.

L'expression anthropogenèse se rapporte aux naissances
qui aboutissent aux «êtres humains», manifestant par là l'idée
qu'il peut y avoir également des naissances qui engendrent quelque

chose d'autre que des êtres humains, quelque chose qui
dépasse la condition générale de l'humanité.

C) Rites anthropogénétiques

D'après l'exemple rapporté ci-dessus, on comprend immédiatement

qu'une seconde naissance (en plus de la naissance
biologique) consiste le plus souvent en un rituel. La première naissance



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 17

est surtout un processus physiologique : la culture intervient pour
l'interpréter et l'organiser; mais, pour autant qu'ils peuvent être
conditionnés (et même être altérés), les mécanismes physiologiques

représentent des facteurs dont on ne peut totalement
s'émanciper. Les naissances successives auxquelles un individu est
éventuellement soumis sont en revanche d'une toute autre nature:
non physiologique, mais sociale. Là aussi, il y a un « processus »,
une chaîne d'événements et une suite de phases. Mais ce processus
est littéralement inventé, construit, «fictif». «On dit», par
exemple, que dans le rite upanâyana, le précepteur transforme le
jeune garçon en embryon (Eliade, 1959: 118). Justement, «on
dit», on ne constate pas.

Selon Eliade (1959: 119), il est probable que cette idée de la
«double naissance» (biologique et sociale) ait été suggérée par
la double naissance des oiseaux : d'abord, la ponte des œufs de la
mère, puis leur éclosion (comme on peut le constater, par
exemple, chez les Kavirondo, dont les garçons, qui vont se
soumettre à l'initiation, sont assimilés aux poussins qui sortent des
œufs). Mais, tandis que dans le cas des oiseaux, les deux phases
sont entièrement biologiques, dans le cas des hommes la seconde
naissance est purement culturelle. Ce n'est pas un processus qui
se produit dans la nature et auquel les hommes assistent de
manière plus ou moins passive; au contraire, c'est un processus qui
se produit dans la société et, bien qu'il soit inspiré de certains
événements naturels, il est totalement programmé et construit
avec des moyens culturels.

D) Anthropopoiésis

La seconde naissance est donc sociale. Toutefois, c'est une
chose de dire que la seconde naissance est un événement qui doit
avoir lieu, qui doit se vérifier à une certaine période de l'existence

des individus, et une autre de soutenir que ce sont les
hommes eux-mêmes qui «fabriquent» — avec la seconde
naissance — d'autres êtres humains. La première perspective (que
nous appellerons anthropogenèse) se limite tout simplement à

affirmer que les «hommes» (les hommes adultes, les vrais
hommes) doivent naître ou renaître socialement, mais elle laisse
en suspens la question de qui intervient pour faire naître socialement

de vrais hommes. La seconde perspective (que nous
pouvons plus précisément désigner par anthropopoiésis) souligne par
contre le thème du «faire», «construire», «fabriquer» des êtres
humains. Dans la première perspective (anthropogenèse), on attri-



18 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

buerait plus facilement à d'autres entités (plus ou moins sacrées)
la charge et la responsabilité de faire naître des êtres humains ;

dans la seconde (anthropopoiésis), le mérite et le risque de ce qui
s'accomplit sont déplacés sur d'autres humains.

Leur fondement commun est que les êtres humains doivent
naître une seconde fois; mais la perspective de « l'anthropogenèse»

est plus révélatrice de l'inévitabilité de la seconde
naissance, alors que « l'anthropopoièse » met davantage l'accent sur
le moment de la «fabrication» et donc sur «l'invention» et «la
fiction».

E) Fictions

Qu'est-ce-que «faire naître» une deuxième fois? Est-ce une
histoire que l'on se raconte Une raillerie due à l'ignorance et à la
superstition? Une croyance sans fondement? Une illusion ou une
auto-illusion due à une sorte de sur-évaluation des pouvoirs des
hommes d'une société? On prétend (encore une fois) pouvoir
transformer, «faire naître» des êtres humains achevés. Mais, ce
«faire l'homme» (Eliade, 1959: 130) est-il réellement dans les
pouvoirs des êtres humains ou ne s'agit-il pas plutôt d'une
autoexaltation «humaine, trop humaine»? Nous trouvons ce doute
exprimé plusieurs fois dans le texte cité d'Eliade: «l'existence
purement biologique est une découverte récente dans l'histoire de
l'humanité : découverte rendue possible, justement, par la désacralisation

radicale de la Nature» (1959: 130).

F) Modernité/tradition

Selon Eliade, à l'époque moderne l'homme aurait procédé à

l'extirpation des idées de sacré qui, depuis toujours, auraient
enveloppé sa vision du monde et de la vie. Cette désacralisation aurait
permis une «découverte», celle de «l'existence purement biologique

de l'homme». À notre époque moderne, l'homme ne «s'invente

» plus une seconde naissance ; il accepte, de manière réaliste,
de naître une seule fois. L'homme moderne, avec la «découverte»
de son être biologique, rejette, selon Eliade, les rites « anthropogénétiques

» ou « anthropopoiétiques », à savoir les rites qui font
naître ou qui fabriquent les êtres humains authentiques, et qui dans
la lecture ethno-anthropologique sont habituellement classés dans
le chapitre des rites d'initiation. C'est ainsi que «l'on a souvent
affirmé qu'une des caractéristiques du monde moderne est la
disparition de l'initiation», c'est-à-dire la disparition de l'idée



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 19

qu'avec l'initiation (rituels anthropogénétiques et /ou anthropo-
poiétiques), on procède à une «modification radicale», une
«mutation ontologique» de l'être humain, sur la base d'une «image»
d'humanité qui aurait été élaborée et transmise au cours de ces
rituels (Eliade, 1959: 12). À l'inverse, il serait typique des sociétés
pré-modernes de penser que «l'homme est [...] fait» rituellement
et que la naissance biologique ne suffit pas pour accéder à l'humanité.

Ou plutôt, la « seconde naissance, initiatique, ne répète pas la
première, la biologique» (Eliade, 1974: 14'). Il s'agit donc d'un
processus totalement différent qui, pour «faire l'humanité», s'inspire

d'un « canon exemplaire et trans-humain».

G) Critique d'Eliade

Il vaut mieux prendre tout de suite ses distances avec ce mode
d'appréhension des rituels d'initiation (anthropogénétiques et/ou
anthropopoiétiques), avec des catégories aujourd'hui peu
crédibles en anthropologie, comme celles de «sociétés
pré-modernes» ou d'une «pensée archaïque» plongée dans la sacralité
(Eliade, 1959: 19). Depuis longtemps déjà, l'anthropologie a

abandonné des catégories aussi vastes et réductrices. Depuis que
l'on s'est aperçu des «différences» substantielles qui peuvent
exister entre sociétés trop uniformément considérées jusque là
comme «primitives», «archaïques» etc., on n'a plus pu partager
le schéma d'Eliade opposant société moderne et société pré-moderne.

Ce schéma attribuait une caractéristique fondamentale de
sacralité au monde pré-moderne : les sociétés traditionnelles
seraient — selon l'historien des religions — plongées dans une
atmosphère de sacralité. Par conséquent, les modèles d'humanité
que les rites d'initiation se chargent de transmettre et de faire
valoir, seraient dûs non pas à l'invention des hommes eux-mêmes,
mais plutôt à «ce qui [leur] a été [...] révélé au début des temps
par des Êtres surnaturels» (Eliade, 1959: 19).

Ce «faire l'humanité» (anthropopoiésis) ou cette «seconde
naissance » (anthropogenèse) seraient donc, selon Eliade, non pas
un travail des hommes, mais une «œuvre divine, créée par la
puissance et par la volonté des Êtres surhumains». Dans la modernité,
tout cela disparaîtrait: il y aurait moins l'idée du «faire l'humanité»,

remplacée par celle d'un «être humain» surtout biologique.
La modernité est dé-sacralisation, et la dé-sacralisation balaie,

1. Traduction à partir de l'édition italienne.



20 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

avec le sacré, même les rituels anthropogénétiques et anthropo-
poiétiques. Chez Eliade (il est bon de le noter) anthropogenèse et
anthropopoièse sont des idées ou des modèles toujours imprégnés
de sacré : la seconde naissance ou la fabrication de l'humanité
seraient dues non pas à des actions « culturelles », mais à des actions
«de culte» (cultuelles). Il nous faut dénouer ces connexions trop
étroites et exclusives, en nous libérant tout d'abord de l'opposition
pré-moderne / moderne, qui bride comme une prison intellectuelle
toute considération anthropologique relative aux idées anthropogénétiques

ou anthropopoiétiques.

H) Anthropogenèse et anthropopoiésis: idéologie ou nécessité
insurmontable

Que les thèmes anthropogénétiques ou anthropopoiétiques
soient susceptibles d'une forte idéologisation est démontré, outre
par les analyses d'Eliade, par les textes ethnologiques qui s'occupent

de rituels d'initiation. Il est important de souligner, sous cet
angle, que l'idéologie anthropopoiétique assume très souvent l'aspect

d'une opposition de «genre» (masculin contre féminin). Le
problème fondamental est de savoir si les idées anthropogénétiques

et/ou anthropopoiétiques (a) répondent, à la base, à une
nécessité insurmontable et fondamentale, ou bien (b) ne sont
autres que des « histoires » (« fictions » dans le sens de simulacre)
divulguées pour défendre et confirmer un certain type de pouvoir
(celui des hommes sur les femmes et celui des adultes sur les
jeunes). Dans le premier cas, anthropogenèse et anthropopoiésis
(tout en étant imprégnées d'idéologie et de «fictionnalité»)
renverraient à une problématique encore plus complexe et profonde
que celle — tout en étant déjà significative — des conflits entre
sexes et entre générations ; dans le second cas, anthropogenèse et
anthropopoiésis auraient une pure signification idéologique dont
il serait bon, en définitive, de se libérer.

I) Anthropopoiésis: on ne peut pas y renoncer

Si l'anthropogenèse et Vanthropopoiésis ne furent autres que
des instruments (ou fictions) idéologiques pour établir la suprématie

des hommes sur les femmes et des adultes sur les jeunes
(hypothèse b), elles auraient pu être remplacées par d'autres
moyens ou franchement disparaître dans le cas où ces types de
conflits auraient perdu de leur force. Leur suppression aurait été
scellée soit par une mutation culturelle (d'autres types d'outils de



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 21

lutte et de pouvoir), soit par une mutation sociale (d'autres types
de société où l'opposition entre les sexes ou entre les générations
n'est plus importante). La première hypothèse que nous avons
avancée dans le paragraphe précédent (l'hypothèse a) concerne,
par contre, une problématique qui s'enracine dans des couches
plus profondes et de manière encore plus inquiétante dans l'être
humain. L'hypothèse a (celle de Yanthropopoiésis comme nécessité

insurmontable) rappelle, en effet, une perspective qui
implique aussi bien la réalité culturelle et sociale que la réalité
biologique de l'homme. Une telle perspective peut être définie
comme celle du «caractère incomplet» ou de la «carence
originaire».

L) L'homme comme être incomplet

On peut retracer les fondements de cette théorie chez des
penseurs comme Biaise Pascal, d'un côté, et Giambattista Vico, de
l'autre. Pascal avait jeté un doute important sur le caractère
immuable de la nature humaine : mutation, variabilité, multiplicité
sont des caractères qui relèvent radicalement de la réalité de
l'homme. Vico, de son côté, avait mis en évidence le caractère
« indéfini » de la nature humaine, démunie en tant que telle
de structures ou de règles propres. Comme l'avait déjà pensé
Michel de Montaigne, l'existence de l'homme se réalise à travers
les coutumes et les habitudes qui l'entourent socialement: elles
ne se déposent pas sur une structure préconstruite ; au contraire,
l'existence même de l'homme requiert l'intervention de la couche
extérieure et sociale des coutumes. Ce que Montaigne et Pascal
appellent « coutumes », devient « culture » chez Johann Gottfried
Herder. C'est la culture — entendue de manière extrêmement
ample (de façon très semblable à la conception anthropologique un
siècle plus tard) — qui intervient de 1'« extérieur », socialement,
pour combler le « vide », les « lacunes et les manques » qui
caractérisent la nature humaine (voir Remotti, 1990: 136). En effet,
Herder effectue une comparaison entre l'homme et les autres êtres
animaux, et en déduit que sur le plan simplement organique, il
résulte que l'homme est l'animal le plus «désarmé», le plus
« faible », avec des « facultés indéterminées » et avec des «
instincts languissants», «privé de tout guide dans la vie». Ce thème
de l'homme comme animal inachevé ressurgit dans la seconde
moitié du xixe siècle dans la philosophie de Friedrich Nietzsche et
au XXe siècle dans l'anthropologie philosophique d'Arnold Gehlen



22 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

(1940), qui s'occupe de reconstruire cette généalogie de pensée à

partir de Herder. Plus récemment, Clifford Geertz (1973), en
reprenant le thème de l'homme comme animal «défectueux» ou
« inachevé » sur le plan biologique (incapable de garantir sa propre
survie en ne comptant que sur ses propres ressources organiques),
interprète la culture non comme un embellissement, ni même
comme un supplément qui garantit un confort ou un avantage
majeur, mais plutôt comme une intégration indispensable à la survie
biologique de l'homme (voir plus bas, § O).

M) La culture donne forme à l'homme

De quelque façon qu'elle soit interprétée, en tant qu'apparat
instrumental ou en tant qu'apparat symbolique, la culture contribue

à modeler profondément un être qui se présente comme
organiquement incomplet. Le caractère organique incomplet requiert
et sollicite l'intervention de la culture, en faisant en sorte qu'elle
soit le facteur de « formation » et de « dé-formation » de l'homme :

«l'homme [...] ne peut pas se soustraire à cette culture qui forme
et déforme : la tradition arrive jusqu'à lui, forme sa tête et modèle
ses membres. Tout dépend de comment est la tradition et de
comment se laissent former les membres, c'est ainsi que l'homme
devient d'une certaine manière, prend une certaine figure » (Herder,
1971: 215)2.

N) Herder et la perspective anthropopoiétique

Comme on le voit, vers la fin du xvme siècle, Herder avait déjà
formulé en grande partie les thèmes d'une perspective
anthropopoiétique. Du thème de la carence originelle découle l'exigence
de la culture comme facteur qui comble les lacunes et, dans le
même temps, «donne forme» à l'être humain (mais aussi le
«déforme» inévitablement, dans le sens qu'il lui donne une forme
particulière). La culture est clairement définie par Herder comme
«cette seconde genèse de l'homme qui dure toute la vie» (Herder,
1971: 215): l'homme naît biologiquement, mais ensuite, pour
toute sa vie, il doit se générer et se compléter en se confiant à la
culture dans laquelle il vit accidentellement. La culture est donc,
pour Herder, directement «anthropogénétique»: elle donne forme

2. Les citations de Herder sont une traduction à partir de l'édition
italienne. Pour le lecteur francophone, nous avons mentionné dans la
bibliographie la traduction de l'œuvre en français (1991).



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 23

et figure à l'homme. Elle le fait «être», ou plutôt le fait «devenir»

un certain homme particulier. «Nous ne sommes pas encore
des hommes, mais nous le devenons chaque jour » (Herder, 1971 :

217). De cette façon, Herder souligne non seulement qu'on ne
peut pas renoncer à la tâche anthropogénétique (la « seconde
genèse», la «seconde naissance»), mais il souligne aussi son caractère

continu, incessant, qui n'est pas nécessairement concentré
dans un rituel spécial (comme dans les rituels d'initiation
d'Eliade, par exemple). Tous les jours, à tout moment, dans n'importe

quelle circonstance, l'homme est engagé dans un processus
anthropogénétique qui est aussi, inévitablement, anthropopoié-
tique. «En toutes circonstances et dans toutes les sociétés,
l'homme n'a pu avoir d'autre dessein, n'a pu construire autre
chose que l'humanité, de quelque façon qu'il l'entendait»
(Herder, 1971: 345).

La tâche anthropopoiétique est chez Herder dominante,
globalisante, infiltrante, décisive, encore que (nous pourrions ajouter)
pas toujours consciente. Et c'est une tâche qui dès l'origine, et
justement parce que continue et quotidienne, n'est pas confiée à

des entités qui ne soient la «culture» humaine. Par ailleurs, étant
une tâche confiée à la culture, à une quelconque forme de culture
locale, elle conserve inévitablement un caractère d'arbitraire
irréductible et de contingence («l'homme prend forme suivant les
mains dans lesquelles il tombe », ou mieux selon les « modèles »

de la forme de vie locale où il lui arrive de vivre [Herder, 1971 :

217]). L'effet des différents processus anthropogénétiques ou an-
thropopoiétiques, continus et infinis, dans lesquels l'homme est
engagé, se traduit non par l'unité, mais plutôt par la multiplicité
et l'hétérogénéité des types d'humanité: l'homme n'existe pas
dans un quelque endroit sûr («l'île de la vérité» de Kant); par
contre, il existe des hommes (Herder, 1971: 213); l'humanité
n'existe pas dans sa totalité et intégralité, mais seulement sous ses
formes particulières de vie, caractérisées par des projets anthro-
popoiétiques distincts, généralement divergents, parfois opposés,
peut-être même dans certains cas incompatibles.

O) Considérations biologiques

Les thèses anthropopoiétiques exposées ci-dessus ne constituent
pas seulement des sujets de réflexion philosophique ou d'une
anthropologie incurablement théorique. Geertz, notamment (1973),
s'est occupé de relier la tradition de pensée évoquée plus haut (la
théorie de l'homme comme animal incomplet) aux plus récentes



24 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

découvertes et conclusions de la paléo-anthropologie d'un côté et
de la neurologie de l'autre. Décisive est la découverte, de ce point
de vue, de l'influence de la culture sur le développement du
cerveau typiquement humain. Il est incontestable que le cerveau
constitue un facteur fondamental de la culture proprement
humaine : «le cerveau humain de type moderne» (celui d'Homo
sapiens sapiens) est ce qui a permis « le plein développement dans
un sens moderne de la culture» (Klein, 1995 : 269). Mais le
cerveau est à son tour un produit culturel, parce que « la part la plus
importante de l'expansion corticale humaine a suivi, et non
précédé, le "commencement" de la culture» (Geertz, 1973: 110).
Pour confirmer cette thèse, Geertz recourt à l'opinion d'anthropologues

physiques, comme Sherwood Washburn, selon lesquels il
est plus correct de concevoir la majeure partie de la structure
humaine «comme le résultat de la culture», plutôt que de penser à

une acquisition progressive de la culture de la part d'êtres anato-
miquement semblables aux hommes actuels (Geertz, 1973 : 67).

Le cerveau et, en général, le système nerveux de l'organisme
humain requièrent un milieu social et culturel pour pouvoir
fonctionner. La confirmation de ce type de perspective peut être obtenue

en recourant aux spécialistes du versant naturaliste de
l'homme, les neurologues et les physiologistes. Comme l'affirme
Jean-Jacques Dreifuss, dans un livre collectif intitulé significative-
ment L'homme inachevé, à la naissance de tout être humain « le
cerveau est encore très immature»: les neurones n'ont pas encore
mené à terme leur croissance ; les prolongements qui en établissent
les contacts n'ont pas encore été complétés et ne sont pas encore
recouverts de la myéline qui, plus tard, assurera une « propagation
accélérée de l'information nerveuse» (Dreifuss, 1987: 55). Le
même physiologiste ajoute que «cette "finition" tardive» est ce
qui permet aux premières expériences vécues par le sujet d'influer
sur l'expression du programme génétique, dans le même temps où
elle confère un rôle décisif à l'apprentissage du langage et au
milieu social, en général.

P) Refus du déterminisme biologique et du déterminisme
culturel

Lorsqu'on se place dans la perspective de l'homme comme animal

incomplet, le refus des formes accentuées de déterminisme
biologique, selon lesquelles le sens de la réalité humaine serait
déjà donné et contenu dans son organisation génétique, est
évident : l'homme se « complète » (se fait, devient) grâce à la société



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 25

et à la culture. Mais, dans la perspective anthropopoiétique, le
refus du déterminisme culturel est aussi important. La thèse de
Steven Rose (un neurobiologiste), de Richard Lewontin (un
généticien) et de Leon Kamin (un psychologue) — selon laquelle « la
seule chose raisonnable que l'on puisse dire sur la nature humaine
est qu'elle doit d'elle-même "construire sa propre histoire"»
(Rose, Lewontin, Kamin, 1983 : 51) — est dirigée non seulement
contre le déterminisme biologique, mais aussi contre le déterminisme

culturel. De la même manière que «les organismes
construisent leur propre milieu» à partir d'éléments qui s'avèrent
au fur et à mesure importants, les individus construisent leur
milieu social et culturel, en le soumettant à un «processus continu
de réorganisation et de redéfinition» (Rose, Lewontin, Kamin,
1983 : 279-282). Comme il n'existe pas de milieu déjà donné (vu
que celui-ci est défini par l'interaction avec les organismes), il
serait donc erroné de réifier société et culture, en en faisant des
entités ayant « une existence indépendante, au-delà et en-dehors des

personnes individuelles». Celles-ci sont, au contraire, «leur
création» (1983: 294). Ces auteurs n'entendent pas se libérer des
liens du déterminisme biologique pour tomber dans le piège du
déterminisme culturel : une liberté gagnée sur le plan biologique
serait tout de suite perdue sur le plan sociologique.

Ils entendent en revanche souligner le degré de « liberté »

biologique et sociale caractérisant les processsus anthropopoiétiques
dans lesquels les êtres humains sont constamment impliqués :

«notre biologie nous a transformés en créatures qui recréent
constamment leur propre milieu psychique et matériel, et dont les
vies individuelles sont le résultat d'une extraordinaire multiplicité
de voies causales qui se recoupent. En conclusion, c'est justement
notre biologie qui nous rend libres » (1983 : 297).

Q) Capacité d'auto-formation (auto-poiésis) et degré de liberté

Un texte comme celui de Rose, Lewontin et Kamin ne peut que
toucher à une perspective anthropopoiétique. Si l'homme recrée
constamment son milieu matériel et culturel et que de ce milieu
interactif dépend en grande partie la «finition» ou 1'«achèvement»

dont il a besoin, on en déduit que le remodelage continu du
milieu est aussi une formation continue de soi-même. L'homme se

« fait », se « construit », dans le même temps où il remodèle son
propre milieu. Le fondement de la perspective anthropopoiétique
est un certain degré de «liberté» dont l'être humain dispose dans
son auto-construction.



26 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

Le thème de la « liberté » — l'être est de quelque manière livré
à lui-même — est absolument central. En effet: 1) Jusqu'à quel
point l'homme est-il «libre» dans le modelage de lui-même?
2) La liberté anthropopoiétique peut être entendue comme signe
de grandeur de l'être humain (comme, par exemple, dans la
Renaissance et dans l'humanisme), mais aussi comme signe de sa
misère, de son indigence (l'homme est «condamné à être libre»,
pour l'existentialisme de Jean-Paul Sartre [1953 : 515]). 3) La
liberté signifie aussi un « manque » de modèles fixes, prédéterminés
et pose donc, tout de suite, le problème dramatique de la « repéra-
bilité» des modèles d'humanité: si l'homme doit se construire
lui-même, où peut-il repérer les modèles avec lesquels se donner
une forme 4) Cela signifie qu'à la base de tout processus
anthropopoiétique, il y a un discours ou une image anthropologique. Les
modèles d'humanité — à réaliser, à appliquer ou encore desquels
s'inspirer — impliquent qu'«on dise» quelque chose sur l'homme,
qu'on élabore une quelconque anthropologie (Remotti, 1997).
5) Les modèles d'humanité sont incontestablement des produits
culturels (« fictifs », « inventés »). Mais admettre qu'ils sont le fruit
de fiction ou d'invention (produits purement culturels) signifie en
affaiblir radicalement l'efficacité. On peut donc présumer que l'on
se préoccupe rapidement de doter ces modèles d'une forte autonomie,

en reniant la liberté originaire grâce à laquelle ils ont été
construits (l'homme est porté à « se masquer sa liberté », selon
Sartre [1953 : 515]), et de considérer les modèles dont il s'inspire
comme le résultat de l'action et de l'imposition d'« autres » entités
(esprits, ancêtres, divinités, nature, etc.).

R) Incontournabilité de l'idéologie

Comme on le voit, on ne peut se passer de la composante
idéologique dans les processus anthropopoiétiques, et ceci pour
différentes raisons. 1) La composante idéologique s'impose dès le
début dans le discours anthropologique, dans les anthropologies
explicites ou implicites qui sous-tendent le processus
anthropopoiétique, dans la mesure où il s'agit en premier lieu d'«inventer»
précisément des modèles d'humanité qui, en soi, ne sont repé-
rables nulle part. 2) La composante idéologique est aussi présente
dans l'attribution d'un statut aux modèles d'humanité, dans le
processus de réification, de solidification et de dés-historicisation
de ces modèles, qui entraîne une réduction ou un « déguisement »
de la liberté originaire. Ceci peut être appelé l'idéologie de la dé-



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 27

responsabilisation, de l'attribution à d'« autres » que « nous » de la
responsabilité de ce qui est en train de se produire — en termes an-
thropopoiétiques — chez «nous». Cette idéologie peut aller, et
elle y parvient souvent, jusqu'à la négation de Yanthropopoiésis,
de ses fondements et donc de ses implications. 3) Une composante
tout aussi idéologique peut être reconnue, enfin, dans l'attitude
opposée, celle dans laquelle la liberté originaire est exaltée et la
capacité de modeler surévaluée. On a l'impression que cela se

produit justement dans les rituels de "construction de l'humanité"
où, pendant qu'on fait des hommes, on s'occupe également de
définir et de rétablir certains types de pouvoir (celui des hommes sur
les femmes et celui des adultes sur les jeunes).

S) Fécondité de l'hypothèse anthropopoiétique

Les deux hypothèses avancées dans le paragraphe H (a:
anthropopoiésis comme tâche constructive à laquelle on ne peut se
soustraire ; b: anthropopoiésis comme leurre et histoire, comme fiction
dans le sens de simulacre) sont donc conciliables. Mais elles ne le
sont que dans la perspective de l'hypothèse a. Si l'on considère
comme valable et prioritaire l'hypothèse b, on n'arrive pas à
récupérer l'hypothèse a: les sociétés apparaissent inévitablement
comme des lieux de conflits et les affirmations « anthropopoié-
tiques » ne se configurent que comme revendications ou légitimations

idéologiques d'un pouvoir arraché ou imposé aux autres.
Du reste, comment nier tout cela? Cependant, l'hypothèse a a le
mérite de pouvoir rendre compte également de ce dont s'occupe
l'hypothèse alternative: si l'on choisit comme prioritaire l'hypothèse

a, on parvient facilement aux contenus de l'hypothèse b. En
effet, en partant de l'idée que l'homme doit affronter constamment
la tâche de se réinventer (Herder, § N), l'on peut aisément
comprendre comment cette tâche est souvent confiée aux « autres »,
aux autres «entités» humaines, extra-humaines ou surhumaines.
Une existence où la tâche anthropopoiétique est continuellement et
à chaque instant tenue présente serait invivable. Le caractère
insoutenable d'une anthropopoiésis continue induit à concentrer
cette tâche dans une période particulière et circonscrite, socialement

et culturellement délimitée (les rituels d'initiation ou de
la «seconde naissance»). Cette tâche peut être conjuguée à

d'autres instances et être interprétée selon des lignes de division et
de catégorisation qui correspondent à des formes spécifiques de

pouvoir (en fonction de l'âge, du sexe, etc.). On ne devient pas des



28 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

hommes (ou femmes) de manière neutre, pacifique, naturelle : on
le devient toujours de manière particulièrement conflictuelle,
socialement négociée et culturellement conditionnée. L'anthropo-
poiésis est un processus à partir duquel peuvent jaillir tous les
aspects — édifiants ou aberrants — avec lesquels les humains
donnent forme à leur existence.

T) Dimension de l'accidentel et sens des possibilités

Comme on l'a déjà dit dans le paragraphe précédent, le caractère

insoutenable d'une tâche anthropopoiétique continue pousse
à nous confier à d'«autres» (une forme de véritable aliénation).
De cette façon, l'on atténue — dirait Sartre — « l'angoisse devant
la liberté» (1953: 516). Pour échapper à la tâche anthropopoiétique

et à l'énorme sens de la responsabilité qu'elle comporte, on
attribue aux « autres » entités directives anthropogénétiques et
modèles anthropologiques. Ces «autres» entités que sont les
ancêtres, la tradition, l'histoire, les esprits, les divinités, ou tout
simplement la nature, peuvent aller, spécialement dans le dernier
cas, jusqu'à la négation d'une telle tâche. Dans une perspective
anthropopoiétique, les voies que nous avons citées, sont des
expédients qui provoquent un engourdissement, une méconnaissance,
une forte réduction de possibilité, presque un sens de nécessité
(«c'est ainsi qu'on devient des hommes»). Le recours à la ritua-
lité a incontestablement, lui-aussi, une signification de réduction
nette de la multiplicité des voies qui peuvent être parcourues et
des modèles (ou possibilités) alternatifs : la ritualité produit «
durcissement » et « solidification » (comme le reconnaissent bien, par
exemple, les Venda du Transvaal [Roumeguère-Eberhardt, 1957]).

Mais une donnée sur laquelle il faut réfléchir est la persistance
du thème de T« accidentel », et donc d'un « arbitraire » impossible
à supprimer, qui affleure dès qu'on enquête sur les origines des
rituels anthropogénétiques : plusieurs fois ces sociétés soulignent la
façon tout à fait accidentelle avec laquelle un rite de circoncision
ou, en général, d'initiation a été inventé, s'est imposé ou répandu
(voir, par exemple, le cas des Dii du Cameroun [Muller, 1993],
des Gisu de l'Ouganda [Heald, 1982], et celui des Kaliai de la
Nouvelle-Bretagne [Lattas, 1989]). On signale ainsi, justement à

celui qui s'apprête à devenir «homme» d'une manière socialement

et culturellement déterminée, que «c'est comme ça, mais
que cela pourrait être autrement»: c'est un enseignement en plus.
Bien que la conscience de la tâche anthropopoiétique soit, en



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 29

effet, peu soutenable, on ne peut l'éliminer complètement. Il est
difficile qu'une trace au moins de la «liberté» originaire ne soit
pas conservée et qu'elle ne devienne pas un objet de réflexion
supplémentaire.

U) Réflexions ultimes sur la «fiction »

En conséquence, il est significatif que les mêmes rituels — au
lieu de se proposer seulement comme canalisations rigides à
certaines formes spécifiques d'humanité — se configurent comme
des «espaces de réflexion» (selon l'interprétation de Victor
Turner [1967]), comme des moments de «passage», donc de
« crise », mais aussi de réflexion critique sur ce qui est en train de
se réaliser : une « fiction » d'humanité, dans le double sens que ce
terme revêt. D'un côté, on s'apprête en effet à «construire», à

«fabriquer», à «modeler» des êtres humains ; de l'autre, et dans
le même temps (en ayant très souvent confié à d'«autres» la
tâche anthropopoiétique), on «feint» l'inévitabilité, la nécessité
ou même la sacralité (Eliade) du modèle anthropologique adopté.
Il y a une sorte d'« ambiguïté », une « oscillation » constante entre
les deux pôles: la «construction» effective et la «mise en
scène». Sur ce point, l'on peut conclure que la perspective
anthropopoiétique au sens fort (l'humanité «se construit», et ne se
limite pas à une représentation illusoire) est en mesure de
comprendre les deux alternatives du dilemme ou les deux pôles de la
question. On est tenu (on est condamné — comme le dirait Sartre)
à Yanthropopoiésis et dans ce sens, on est contraint à «feindre»
(à construire, à modeler).

V) La fiction constructive et autres fictions

Vu son caractère difficilement soutenable, cette «fiction»
constructive en entraîne toutefois d'autres derrière elle. Par
exemple: 1) faire croire («feindre») que ce n'est pas à «nous»,
mais aux « autres » (ancêtres, divinités, etc.) de veiller à la tâche
anthropopoiétique ; 2) faire croire que ce qui est « feint »

(construit, modelé) n'est pas un type particulier d'humanité, mais
plutôt le modèle authentique d'humanité ; 3) considérer que ce qui
se fait ou se « feint » dans un contexte rituel (le rite comme mise
en scène, comme représentation dramatique) est vraiment une «
renaissance» (anthropogenèse) ou une «fabrication» d'humanité
0anthropopoiésis); 4) oublier (feindre, justement) que ce n'est pas
seulement dans toutes les sociétés, mais aussi « dans toutes les cir-



30 LA FABRICATION DE L'HUMAIN

constances», que l'homme ne peut poursuivre d'autre but que
celui de «construire [...] l'humanité» (Herder, 1971: 345).

W) Conclusion

Il semble que l'on ne peut se soustraire à Vanthropopoiésis: on
est condamné à la fiction anthropopoiétique. Mais on peut la
cacher, feindre qu'elle n'existe pas (c'est une attitude typique de
certains moments de la modernité); on peut aussi, au contraire,
l'exalter (comme dans les rituels de la seconde naissance où
semble se concentrer tout le pouvoir anthropopoiétique des
hommes, attribué idéologiquement à certain d'entre eux qui
s'arrogent en effet le droit et le pouvoir de donner forme à l'humanité).

Entre les deux pôles (celui de la négation et celui de

l'exaltation, tous les deux parfaitement idéologiques), se trouvent

des processus anthropopoiétiques souvent anonymes, silencieux

mais toutefois efficaces, opérationnels, grâce auxquels
l'imagination et la fiction anthropologiques deviennent une sorte
de réalité humaine, bien qu'instable, précaire, toujours renouvelée

et à jamais inachevée.

Francesco Remotti
Université di Torino

(Traduit de l'italien par
Anne Petit et Mondher Kilani)

Références bibliographiques

Allovio, Stefano, Favole, Adriano, (éds), 1996, Le fucine rituali. Temi
di antropo-poiesi, Torino : Il Segnalibro.

DETIENNE, Marcel, 1981, L'Invention de la mythologie, Paris : Gallimard.
Dreifuss, Jean-Jacques, 1987, «Contraintes et liberté dans le développement

postnatal du cerveau», in L'Homme inachevé (Cahiers de
l'Institut Universitaire d'Études du Développement), Genève/Paris :

PUF, p. 55-65.
Eliade, Mircea, 1958, Birth and Rebirth. Rites and Symbols of Initiation,

New York : Harper & Row (tr. it.: 1974, La nascità mistica. Riti e sim-
boli d'iniziazione, Brescia: Morcelliana; tr. fr.: 1959, Initiations, rites,
sociétés secrètes. Naissances mystiques. Essai sur quelques types
d'initiation, Paris : Gallimard).



THÈSES POUR UNE PERSPECTIVE ANTHROPOPOIÉTIQUE 31

Geertz, Clifford, 1973, The Interpretation of Cultures, New York:
Basic Books.

Gehlen, Arnold, 1940, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in
der Welt, Wiesbaden : Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion.

Heald, Suzette, 1982, «The Making of Men: the Relevance of
Vernacular Psychology to the Interpretation of a Gisu Ritual », Africa,
52, p. 15-35.

Herder, Johann Gottfried, 1784-1791, Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit [1887-1909, Sämtliche Werke, Berlin:
Weidmannsche Buchhandlung] (tr. it.: 1971, Idee per la filosofia
délia storia dell'umanità, Bologna: Zanichelli; tr. fr.: 1991, Idées sur
la philosophie de l'histoire de l'humanité, Paris : Presses Pocket).

Hobsbwam, Eric, Ranger, Terence (éds), 1983, The Invention of
Tradition, Cambridge : Cambridge Univ. Press.

Kilani, Mondher, 1994, L'Invention de l'autre, Lausanne: Payot.
Klein, Richard G., 1989, The Human Career. Human Biological and

Cultural Origins, Chicago : The Univ. of Chicago Press (tr. it.: 1995,
Il cammino dell'uomo, Bologna: Zanichelli).

Lattas, Andrew, 1989, «Trickery and Sacrifice: Tambarans and the
Appropriation of Female Reproductive Powers in Male Initiation
Ceremonies in West New Britain», Man, n.s. 24, p. 451-69.

Muller, Jean-Claude, 1993, «Les deux fois circoncis et les presque
excisées. Le cas des Dît de l'Adamaoua (Nord Cameroun)», Cahiers
d'Études Africaines, 132, p. 531-44.

Remotti, Francesco, 1990, Noi, primitivi. Lo specchio dell'antropolo-
gia, Torino : Bollati Boringhieri.

Remotti, Francesco, (éd.), 1997, Le antropologie degli altri. Saggi di
etno-antropologia, Torino : Scriptorium-Paravia.

Rose, Steven, Lewontin, Richard, Kamin, Leon, 1983, Not in our genes,
Harmondsworth : Penguin (tr. it.: 1983, Il gene e la sua mente.
Biologia, ideologia e natura umana, Milano : Mondadori).

Roumeguère-Eberhardt, Jacqueline, 1957, «La notion de vie: base de
la structure sociale venda», Journal de la Société des Africanistes,
27, p. 183-96.

Sartre, Jean-Paul, 1953 [1943], L'Être et le Néant, Paris: Gallimard.
Turner, Victor, 1967, The Forest of Symbols, Ithaca: Cornell Univ.

Press.
Wagner, Roy, 1975, The Invention of Culture, Chicago: The Univ. of

Chicago Press.




	Thèse pour une perspective anthropopoiétique

