Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1998)
Heft: 2
Artikel: Mythe et non histoire en Iran mazdéen
Autor: Herrenschmidt, Clarisse
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MYTHE ET NON HISTOIRE EN IRAN MAZDEEN

Cet article tend a2 montrer que le Zamydd Yasht (It.19) actualise la plus
ancienne version de la cosmologie mazdéenne et qu’il pourrait constituer la
source de Théopompe, cité par Plutarque (Isis et Osiris, 47). Le mythe cos-
mologique fait des Iraniens les élus d’ Ahura Mazd4, mais ne pose pas I’his-
toire comme le champ d’expérimentation de I’homme, qui n’est rien d’autre
que I’actualisation du plan divin, ni le temps comme un déroulement li-
néaire, car seul compte le temps de la religion qui progresse ou recule.
Hérité par les Iraniens devenus musulmans, transformé mais conservé dans
I’histoire 1égendaire que relate Firdouci dans Le Livre des Rois, le mythe
cosmologique mazdéen a profondément coloré la civilisation persane.

Le nceud du dualisme mazdéen semble bien étre 1’histoire du
monde et la théologie du temps clos. On sait que pour les maz-
déens, le temps fut mis en route par Ahura Mazda, responsable de
I’instauration du cosmos, mais seulement sous les aspects de la
vie, de I’ordre et de la beauté, omniscient, pour y piéger Angra
Manyu, principe de I’ obstruction, de la destruction et de la mort,
et qu’il était destiné a s’ arréter.

Selon la forme courante de la cosmologie, le monde devait
durer trois fois trois mille ans. Le premier tri-millénaire représen-
tait le laps de temps pendant lequel la création ahourienne, le ciel,
la terre, I’eau, plante, bovin et homme primordiaux, restaient en
paix, sans souillure démoniaque ; mais a sa fin, Angra Manyu par-
venait a y pénétrer et suscitait sa propre création démoniaque,
confuse et morbide. Le second tri-millénaire était celui du mé-
lange des créations ahourienne et démoniaque, qui finissait par
I’apparition de Zarathustra et la révélation mazdéenne, donnant
aux hommes les moyens théologiques et rituels de comprendre
I’enjeu de la lutte cosmique et de se mettre du c6té d’Ahura



132 ETUDES DE LETTRES

Mazda. Le dernier tri-millénaire, caractérisé par le conflit ouvert
entre les forces désormais mazdéennes et zoroastriennes et les
forces démoniaques, devait étre rythmé tous les mille ans par
I’apparition d’un « Vainqueur », champion du monde mazdéen ; le
troisieme Vainqueur meénerait la bataille finale, libérant la créa-
tion ahourienne de 1’emprise démoniaque et permettant la des-
truction de la mort et du temps.

Cette version de neuf mille ans de la cosmologie n’est pas la
seule connue ; dans certains textes, tardifs d’aprés A. Hultgard',
apparait un premier tri-millénaire, antérieur a tout le reste et por-
tant I’ensemble a douze mille ans, pendant lequel la création
d’ Ahura Mazda demeurait a I’état méndg «spirituel », avant de
passer, au tri-millénaire suivant, a I’état gétig « corporel ».

Dans la bréve analyse du Zamyad Yasht (Yt 19), récemment re-
travaillé par E. Pirart? et A. Hintze?, qui suit, il sera démontré que
cet hymne méle une expression particuliere de la cosmologie a la
légende des rois iraniens. C’est dans le prisme de ce texte et de
ses dérivés — épopée iranienne et cosmologie théologique — que
I’on verra les rapports entre mythe et histoire en Iran mazdéen.

Le Zamydd Yasht est daté par A. Hintze, selon des critéres lin-
guistiques internes a I’avestique, des VIII® et VII® siecles av. J.-C.
L’hymne, en vers, débute par sa partie la plus récente, qui nomme
les montagnes primordiales, énonce le catalogue de toutes celles
qui en dérivent et établit que la ou elles se trouvent les hommes
vivent ensemble comme prétres, guerriers et pasteurs. Si cette
partie a été rajoutée a ce qui la suit, de composition orale plus
ancienne, ce n’est nullement par hasard : dans la cosmologie des
textes en moyen-perse, la terre fit dresser les montagnes quand
les forces du mal intégrérent la bonne création, c’est a dire (dans
le cas d’une cosmologie & neuf mille ans) a la fin du premier tri-

1. A. HULTGARD, « Mythe et histoire dans I’Iran ancien», in Apocalypse
iranienne et dualisme qgoumradnien, éd. M. Philonenko, Paris : Maisonneuve,
1995, p. 63-162; P. O. SKIAERV®, «Iranian Elements in Manicheism: A
Comparative Contrastive Approach», in Au carrefour des religions; mé-
langes offerts a Philippe Gignoux, ed. R. Gyselen, Bures-sur-Yvette:
Groupe pour I’Etude de la Civilisation du Moyen-Orient,1995, p. 263-84.

2. E. PIRART, Kaydn Yasn. L’origine avestique des dynasties mythiques
d’Iran, Barcelona: Aula Orientalis, 1992.

3. A. HINTZE, Der Zamyadd-Yast, Wiesbaden : L. Reichert, 1994. J’adopte
ici sa division en karde.



MYTHE ET NON HISTOIRE EN IRAN MAZDEEN 133

millénaire, au moment ou, selon les expressions d’A. Hultgard,
«les puissances du Mal sont combattues par un renforcement et
une multiplication de la création initiale*». Avec le catalogue des
montagnes, le ton du Zamydd Yasht est donné : son objet n’est pas
la création du monde, mais les affaires terrestres — des mon-
tagnes et des hommes.

La suite de I’hymne s’occupe du xwarenah®, — notion impor-
tante, traduite ici, faute de mieux, par « Fortune »; ce mot, dont
I’étymologie demeure récalcitrante et que les Iraniens anciens, en
une étymologie populaire, ont rapproché de xwar- «soleil », est as-
socié dans 1’ Avesta a la «richesse». La «Fortune » est qualifiée
par axwareta «insaisissable » et kavaya « propre aux kavis»; kavi
est aussi un terme difficile, qui semble référer au prétre-poéte-roi
pré-mazdéen ; ici, on rendra kavi par «roi» et il sera question de
« Fortune sacrée » — traductions malhabiles mais au moins claires.

Le texte, versifié, est divisé en karde « sections » qui commen-
cent par une méme phrase : |

A la puissante Fortune sacrée

Créée par Mazda, nous sacrifions,

Trés louée, a I’efficacité supérieure,

Qui atteint son but, active, douée de facultés,
Qui surpasse les autres créatures.

Deux autres se trouvent répétées en fin de chaque section :

Du fait de sa richesse et de sa fortune,

Je vais sacrifier par un sacrifice audible

A la puissante Fortune sacrée,

Créée par Mazda, avec des libations.

A la puissante Fortune sacrée

Créée par Mazda, nous rendons culte

Avec du hadma mélé a du lait,

Avec I’habileté de 1a langue et avec les formules
Avec le mot, le geste et les libations,

Avec les paroles droitement parlées ».

Une courte priere fait suite.

Les trois premiéres sections de I’hymne (9-13;14-20; 21-24),
énoncent que la Fortune sacrée est le propre des dieux; le texte
montre la hiérarchie divine dans cette propriété, exprimée au pré-

4. A. Hultgard, « Mythe et histoire dans I’'Iran ancien», p. 85.

5. Sur ce mot, voir A. Hintze, Der Zamydd-Yast, p. 15-33. La transcrip-
tion de I’avestique ne suit pas ici la norme philologique ; les iranistes recon-
naitront leurs petits et les non-iranistes seront, peut-&tre, moins effrayés.



134 ETUDES DE LETTRES

sent de 1’indicatif du verbe «&tre ». Ainsi, la Fortune royale est a
Ahura Mazda, aux Immortels Bienfaisants, enfin aux Dieux
dignes de culte et aux Vainqueurs. Chaque section de ce groupe
annonce que les morts renaitront et que le mal sera vaincu.

Les sections IV a VI (25-26; 27-29; 30-44) relatent que la
Fortune sacrée accompagna les «Premiers créés», puis le dieu
Yima. Celui-ci, mi-dieu, mi-héros, premier souverain, régna pen-
dant longtemps sur un monde sans vieillesse, ni mort, ni mal,
jusqu’a ce qu’il commit une faute de parole (Yt. 19, 33):

Le mot « Confusion » [avest. druj®], faux,
il laissa passer dans sa pensée.

Des lors, la Fortune sacrée le quitta «sous la forme d’un fau-
con » une premiere fois, une seconde, enfin une troisi¢me et der-
niere. Le dieu Mithra, le prince Thraétaona, puis le héros
Keresaspa s’en emparerent et, avec elle, défirent des monstres.

La section VII (45-54) montre la rivalité de Spenta Manyu le
bénéfique et d’ Angra Manyu le destructeur pour la possession de
la Fortune sacrée. Chacun se donna des alliés et le combat my-
thique opposa le feu, fils d’ Ahura Mazda, au dragon Dahaka, puis
la Fortune sacrée plongea dans le lac 1égendaire Vourukasha, ou
le Petit-Fils des Eaux s’en empara, pour la protéger; suit la
louange du Petit-Fils des Eaux (Yt 19, 52):

A I’ahura élevé et souverain

a I’éclatant Petit-Fils des Eaux

qui a des chevaux rapides, nous sacrifions.
Lui, le héros, qui prospere par 1’oblation,
qui a créé les miles,

qui a fagconné les males [...]

Puis la morale de I’hymne est donnée par Ahura Mazda a
Zarathustra (Yt 19, 53): .

« Et donc chacun d’entre vous, les hommes,»
— ainsi parla Ahura Mazda —

« O juste Zarathustra !

« peut conquérir pour lui la Fortune sacrée ».

De fait, grace a elle, I’ame de celui qui la recherche sera comblée
de lumiére.

6. Il ne s’agit pas d’un adjectif « parole mensongeére », mais du substantif
druj lui-méme — indication que je dois a J. Kellens, que je remercie. On sait
que les mazdéens ne devaient pas parler du monde démoniaque, car la parole
le renforgait.



MYTHE ET NON HISTOIRE EN IRAN MAZDEEN 135

La section VIII (55-64) montre Franrasyan, ennemi par excel-
lence des mazdéens de 1’ Avesta, cherchant a devenir maitre de la
Fortune sacrée. Son but: « mélanger le sec et ’humide », ce qui re-
vient & mettre sens dessus dessous la création ahourienne, ceuvre
grande, bonne et belle d’ Ahura Mazda, et a instaurer des créatures
hostiles (Yt 19, 58, 61). Par trois fois, il se dévétit et plongea dans
le lac Vourukasha, par trois fois la Fortune sacrée s’enfuit, tandis
que prenait forme un nouveau défluent du lac (Yt 19, 56):

La Fortune sacrée s’en alla vivement,

la Fortune sacrée s’écarta.

La advint ce défluent

du lac Larges Baies [Vourukashal],

I’anse du nom de « Tres célebre » [haosravd].

Les deux autres piéces d’eau, naissant dans les mémes conditions,
du lac Larges Baies se nomment «Dispensatrice du meilleur »
(Yt 19, 59) et « Eaux vives (?7)» (Yt 19, 62).

A chaque échec, Franrasyin s’exprime dans un charabia in-
compréhensible (Yt 19, 57; 60; 63, vers e-g):

itha itha yathna ahmai
avatha itha yathna ahmai
dvOya itha yathna ahmai.

Il parle a nouveau avestique — la langue qui fait sens — quand il
reconnait sa défaite (Yt 19, 63, vers h-1):

Je ne me suis pas emparé de cette Fortune sacrée,

qui appartient aux populations iraniennes

nées et a naitre

et au juste Zarathustra.

La section IX (Yt 19, 65-69) énonce que la Fortune sacrée ac-
compagne celui qui déploie son royaume sur une vaste aire dont le
centre semble étre le bassin du Hilmend. Sans titre ni nom propre,
il est ainsi décrit par Ahura Mazda a Zarathustra (Yt 19, 68):

L’accompagne la force du cheval,
L’accompagne la force du chameau,
L’accompagne la force du méle,
L’accompagne la Fortune sacrée.

Et elle est en lui, 6 Juste Zarathustra,
La Fortune sacrée, tant et si bien
Que d’ici les peuples non iraniens
En un seul coup il peut les disperser.

Puis viennent les rois, listés dans la section X (Yt 19, 71-72):

(Nous sacrifions a la Fortune sacrée)
qui accompagna le Kavi Kavita,



136 ETUDES DE LETTRES

et le Kavi Api-Vohu

et le Kavi Usadan,

et le Kavi Arshan,

et le Kavi Pisina,

et le Kavi Biarshan,

et le Kavi Syévarshan,
si bien qu’ils devinrent
tous rapides et forts,
tous tenaces,

tous actifs,

tous doués de facultés
tous allant avec audace.

Le plus connu de tous, Haosravah, se trouve chanté a la section
XI suivante : la Fortune sacrée des Iraniens a typifié ces rois et ne
les a pas quittés.

Malgré I’hostilité renouvelée de Franrasyan, Zarathustra, (sec-
tion XII, 78-82) «le plus doué de Fortune sacrée de tous les étres
du monde osseux », instaura la religion mazdéenne : « pour penser
selon la religion, parler selon la religion, agir selon la religion »
(Yt 19, 79) et chassa les démons par la priere. A son image agit
Vishtaspa, le dernier kavi prétre-poéte-roi pré-mazdéen et I’un des
premiers convertis — qui par les armes, servit la religion maz-
déenne (section XIII, Yt 19, 83-87):

(Nous sacrifions a la Fortune sacrée)

qui accompagna le roi Vishtéspa,

pour penser selon la religion,

parler selon la religion,

agir selon la religion;

Si bien qu’au service de cette religion il s’est déclaré
pourfendeur de I’Ennemi, exterminateur des démons.

Qui, avec I’arc et la fleche,

a cherché de I’espace pour I’Ordre cosmique et rituel,

Qui, avec I'arc et la fleche,

a trouvé de I’espace pour I’Ordre cosmique et rituel ».

La sections XIV chante le Vainqueur’ « Celui qui brise la résis-
tance » (Verethrajan; Yt.19, 89):

(Nous sacrifions a la puissante Fortune sacrée)
Qui accompagna le Vainqueur « Celui qui brise la résistance »

7. J’ai été convaincue par I’argumentation de A. Hintze (Der Zamyad-
Yast, p. 151-7) qui montre que I’avestique récent atteste saoshyant seule-
ment dans le contexte de la bataille eschatologique, contre vieil-avest.
saoshyant «sacrifiant» de Kellens.



MYTHE ET NON HISTOIRE EN IRAN MAZDEEN 137

et aussi quelques autres, ses compagnons,

en sorte qu’il rende I’existence opulente,

non vieilissante, indestructible,

imputrescible, sans puanteur,

d’une vie éternelle, d’une prospérité éternelle.
Quand les morts ressusciteront, [...]

I’existence se reproduira a volonté dans I’opulence.

L’autre Vainqueur, Astvat-arta « Celui qui dispose de 1’ordre
cosmique comme corps », fils de Zarathustra, né du sperme de son
pere déposé dans les eaux, fera la guerre aux puissances mau-
vaises (Yt 19, 93):

(avec I’arme qui servit a Haosravah pour abattre Franrasyan)

(Celui qui a I’ordre cosmique comme corps) avec elle, chassera
d’ici la Confusion

hors du monde corporel de 1’Ordre cosmique.

La bataille finale aura lieu, qui réduira Angra Manyu a I’impuis-
sance.

Le Zamydd Yasht est un texte visiblement composite, formé de
parties mythiques : les passages de Yima, du dragon Dahaka et de
Franrasyan, et théologiques: les échanges entre Zarathustra et
Ahura Mazda, qui offrent des tons différents. Elles ont sans doute
été rassemblées dans un but politico-religieux, mais on ne peut
guere en dire davantage, car la préhistoire du texte nous échappe.

Dans certains passages, les sections de Franrasyan surtout,
I’hymne fonctionne comme un mythe efficace dans la langue, un
mythe dont le principe actif est de donner la raison des choses du
monde par et dans leurs noms propres : ainsi, I’advenir des dé-
fluents du lac Larges Baies, qui naissent quand la Fortune sacrée
fuit devant Franrasyan, et sont nommées incontinent « Trés cé-
lebre » (haosravd), « dispensatrice du meilleur », «eaux vives (?) ».
De méme, le roi Haosravah qui se rend maitre de Franrasyan
porte-t-il le méme nom «Tres célebre » (haosravah, masc.) que la
premiere anse (haosrava, fém.) du lac Vourukasha. Cette identité
de nomination avait certainement un sens précis — quelque chose
comme la victoire de I’eau et de ses alliés 7, immédiatement per-
ceptible au moment de la composition de I’hymne?. De méme, le

8. Il faudrait pour comprendre cette co-nomination comprendre le lien
logique qui unit successivement la lutte du Feu contre le dragon Dahéka, les
épisodes aqueux du Petit-Fils des Eaux et de Franrasyén.



138 ETUDES DE LETTRES

Vainqueur promis a la victoire dans la bataille eschatologique est-
il qualifié de «qui brise la résistance »; le Vainqueur qui chasse la
«confusion » se nomme « Qui a I’ordre pour corps ». Enfin, le cha-
rabia de Franrasyan donne a entendre que la confusion qu’il dé-
sire, c’est d’abord celle de la langue, montrant en creux que
I’ordre du monde de I’énonciateur du mythe s’identifie a I’ordre de
sa langue. Car tel est le mythe, sous I’'un de ses aspects : énoncé
qui fait fusionner les choses du monde et leur nom dans la langue,
qui montre le caractere existentiellement évident de 1’état social
des choses par les noms qui les nomment. Dans le mythe, 1’énon-
ciateur et sa parole s’effacent devant 1’identité de la langue et du
monde.

Le Zamyad Yasht propose une histoire de la Fortune sacrée de-
puis sa source en Ahura Mazda jusqu’a la bataille qui verra la dé-
faite de la mort. Cette histoire n’est pas une cosmologie constituée
autour de la succession de trois ou quatre tri-millénaires et pour-
tant ces deux formes entretiennent de visibles rapports.

L’hymne ne raconte pas la création originelle, mais ses trois
premiéres sections disent la propriété divine de la Fortune sacrée,
montrant donc le monde «spirituel » qui est celui des dieux; il y a
la ressemblance avec le tri-millénaire initial d’une cosmologie a
douze mille ans, celui ou la création est a I’état ménog « spirituel ».
La ou les textes cosmologiques en moyen-perse instituent I’his-
toire du temps selon un tri-millénaire, le Zamydd Yasht présente un
groupe de trois sections de texte ; le premier parait organisé autour
du présent du verbe «étre ». Les trois sections suivantes forment un
groupe organisé autour de la formule «la Fortune sacrée accompa-
gna»; il s’agit de récits sur la proto-humanité, dont les multiples
soubresauts ne rendent pas aisée une analyse conceptuelle. On
comprend néanmoins que du temps de Yima il n’y avait ni
vieillesse ni mort; qu’en faisant une faute de parole, Yima a refusé
d’endosser la révélation mazdéenne et par la méme perdu la
Fortune sacrée ; Yima est un prototype malvenu de Zarathustra. Le
royaume exempt de mort est en rapport avec le second tri-millé-
naire (dans le cas d’une cosmologie a douze mille ans) ou la bonne
création passe de I’état spirituel a I’état gétig « corporel » et reste
sans contact avec la création de mort.

A partir de ces deux groupes de sections, il semble que le
Zamydd Yasht, qui ignore la division temporelle en tri-millé-
naires, mette en ceuvre une articulation ternaire des formules.



MYTHE ET NON HISTOIRE EN IRAN MAZDEEN 139

Les sections suivantes VII-IX ne présentent pas de phrase for-
mulaire commune ; si elles attestent néanmoins des répétitions,
c’est que le récit répete le plongeon de Franrasyan dans le lac
Vourukasha, son désir d’obtenir la Fortune sacrée, ses échecs.
Mais I’essentiel consiste dans son charabia, mélange incompré-
hensible de presque-mots, non-langue, soit pour les mazdéens la
confusion, le mensonge, le chaos. Pareille mise en scéne de la
langue, dans un hymne poétique, est & prendre de fagon concep-
tuelle. I me semble qu’il faut lire les six sections VII a XII
comme formant un ensemble structuré autour du personnage de
Franrasyéan, ensemble qui correspond au tri-millénaire du mélange
des créations, connu dans les récits cosmologiques a neuf et
douze mille ans. Pendant que régne la confusion due a
Franrasyén, le texte montre la constitution du domaine royal et de
la lignée des rois iraniens aboutissant a Haosravah et a
Zarathustra (sections X a XII). La ou les cosmologies temporali-
sées énoncent le tri-millénaire du mélange, le vieil hymne s’y
prend en six sections, entrecroisées — le mélange dans le texte fi-
gurant celui des créations.

On retrouve le nombre trois avec les sections finales XIII a XV.
Les deux premieres, celle du roi Vishtaspa et celle du Vainqueur
Verethrajan, attestent I’expression «La Fortune accompagna»,
tandis qu’elle est absente de la derniére, qui annonce la défaite
d’Angra Manyu et donc la fin du temps, rendant impossible
I’usage d’un verbe au passé. Cet ensemble donne a lire une ex-
pression spécifique de la période du conflit, dépourvue des
Vainqueurs Uxshyat-arta et Uxshyat-Nemah connus ailleurs.

Le vieil hymne donne donc a lire ensemble une cosmologie ar-
chaique et la liste et I’histoire des rois depuis les premiers
hommes ; il constitue la source et de la cosmologie exprimée en
tri-millénaires et de I’épopée des dynasties iraniennes, qui lui sont
toutes postérieures.

Le Zamyad Yasht montre qu’ Ahura Mazda, par le signe de la
Fortune sacrée, a choisi les Iraniens® et leurs rois, bien avant
Zarathustra, pour qu’ils recoivent la religion mazdéenne. Il a pour
but de donner la généalogie du roi Vishtaspa, le dernier des kavi,
qui accepta et propagea le mazdéisme.

9. Franrasyan n’est pas arya «iranien»: il n’a donc aucun droit sur la
Fortune sacrée, mais elle le fuit car il n’est ni son élu, ni celui d’Ahura
Mazda.



140 ETUDES DE LETTRES

Mais au cceur méme de cette généalogie, les rois sont dépen-
dants de la Fortune sacrée : c’est elle qui accompagne les premiers
créés, quitte Yima lors de ses écarts de langage, refuse de céder
aux ambitions de Franrasyan, choisit les rois iraniens et défend
Zarathustra. Elle constitue I’agent de 1’histoire.

Le Livre des Rois de Firdouci'®, rédigé vers 1010, vaste poéme
épique, écrit par un musulman et mis sous I’autorité d’Allah,
forme le monument fondateur de la littérature persane classique et
le mémorial de I’Iran pré-islamique. Cette ceuvre donne la généa-
logie des rois et héros d’Iran, depuis le premier homme et les pre-
miers créés du mythe jusqu’aux Sassanides de I’histoire, qu’il met
longuement en scéne — sans identifier les Achéménides, car le
récit concernant des personnages historiques commence a
Alexandre. Firdouci montre 1’action des démons dans le monde,
la lutte des Iraniens contre eux, raconte la conversion du kavi
Vishtdspa (persan key Goshtasp) a la religion de Zarathustra, pré-
sente les rois suivants comme mazdéens entourés de mages et
évoque, tout a la fin de 1’histoire sassanide, par la bouche du
super-héros Rostam «la venue du jour ahrimanien ». Tout au long
de 1I’épopée, la Fortune sacrée, en persan farr, typifie les rois et
les héros. Le Livre des Rois montre que les Iraniens sont les élus
de la Fortune sacrée — méme si Ahura Mazda n’est plus le dieu
auquel ils rendent culte, méme si la cosmologie mazdéenne ne
forme plus leur cadre de référence explicite.

Or c’est au Zamyad Yasht, via le Xwaday-Namag «Livre des
Rois » en moyen-perse, perdu, que se rattache Le Livre des Rois.
Le vieil hymne eut une trés grande importance dans la perma-
nence de la civilisation iranienne, malgré la destruction de 1’em-
pire perse par Alexandre, I’empire séleucide et celui des Parthes,
qui n’étaient pas mazdéens au départ. Cette permanence ne tient
pas seulement a I’histoire des rois mélée de cosmologie, mais a ce
que I’hymne montre que dans I’histoire de la religion et des rois,

10. Le Shah Ndmeh ou Livre des Rois, tr. J. Mohl, Paris: Impr. Nationale,
1838-1878 (rééd. Paris : Maisonneuve, 1976); voir aussi Le Livre des Rois,
tr. J. Mohl, extraits choisis et revus par G. Lazard, Paris: Sinbad, 1979. Pour
un excellent résumé, Ch. H. bE FOUCHECOURT, « Une lecture du Livre des
Rois de Ferdowsi », Studia Iranica, 5, 2 (1976), p.171-202. Notons au pas-
sage que ce livre, connu de tous les Iraniens jusqu’a nos jours, a accompa-
gné toutes les dynasties iraniennes : on réécrivit régulierement en Iran un
Livre des Rois pour les rois de I’histoire présente. Le Livre des Rois fut
I’outil et le lieu de la conservation, en Iran musulman, de I’idée mazdéenne
qui veut que I’histoire soit pleine de recommencements.



MYTHE ET NON HISTOIRE EN IRAN MAZDEEN 141

il y avait du recommencement. Car Yima y préfigure Zarathustra,
dont il est le prototype raté ; les Kavi luttent contre I’engeance des
démons et de Franrasyin; les Vainqueurs se succédent, avec le
méme but: la bataille eschatologique, mais seul le troisieme doit
I’emporter. Les mazdéens pensaient que I’histoire était faite 1)
d’un essai: Yima, ii) d’une acmeé: la révélation mazdéenne a
Zarathustra et la conversion de Vishtaspa, iii) d’échecs et de com-
bats : ceux des rois, et iv) de renaissances a venir: les Vainqueurs.
S’ils pensaient le temps comme linéaire et destiné a finir, ils
voyaient, dans cette linéarité, des cycles et des répétitions. Dans
Le Livre des Rois, Firdouci met Omar dans la position de celui
qui fait recommencer: il arrive avec la Religion (I’islam) et le
menbar (chaire pour le préche) pour trone.

Sur cette base, il a été possible d’intégrer a 1’histoire réelle, se
faisant, des données mythiques fort anciennes. Ainsi le titre de
kavi, sous sa forme moyen-perse key, fut accolé au nom propre
royal des rois sassanides ; aux v¢ et VI® siecles — ou 1’on se soucia
de coucher par écrit 1’ Avesta et ol le Zamydd Yasht fut appelé
Kaydn Yasn «Culte a La Fortune sacrée des kavis» — furent re-
pris les noms des rois 1égendaires de I’hymne avestique : c’est le
cas de “Kavad” et de “X0srd”, qui représentent la forme moyen-
perse des noms avestiques Kavdta et Haosravah, premier et hui-
tieme kavi du Zamydd Yasht. Dans leur nom royal et leur titre, les
rois sassanides ont rejoué I’évidente réalité du mythe!!, fait coin-
cider en leur personne les choses du monde et leur nom, revigoré
le don de la Fortune sacrée et I’élection divine. Ils ont inscrit leur
étre historique non pas dans leurs actions, mais dans le recom-
mencement de 1’histoire mythique et dans la dépendance a I’égard
de la Fortune sacrée et du projet cosmique divins'2,

Avec I’actualisation historique du mythe, 1I’histoire n’est pas le

11. Le mariage incestueux des rois et des mages mazdéens remplissait un
rOle parallele: inscrire I’homme dans I’échange vertical avec les dieux, hors
du temps, et non dans I’échange horizontal entre les hommes, dans le temps
linéaire. Voir C. HERRENSCHMIDT, «Le xwétddds ou mariage incestueux
en Iran mazdéen », in Epouser au plus proche. Inceste, prohibitions sociales
et stratégies matrzmomales autour de la Méditerranée, éd. P. Bonte, Paris :
Editions de I'EHESS, 1994, p. 113-25. EgalementC HERRENSCHMIDT, « Entre
Perses et Grecs. I. Démocrite et le mazdéisme. Religion, philosophie,
science », Transeuphraténe, 11 (1996), p. 115-43.

12. On ne peut qu’étre tfrappé par le fait que presque un millénaire sépare
I’invasion d’Alexandre (334 av. J.-C.) de celle des armées arabo-musul-
manes (636 ap. J.-C.). Dans les derniéres décennies de I’empire sassanide,



142 ETUDES DE LETTRES

du roi —, mais celui du dieu, qui a élu les Iraniens et leurs rois
pour étre ses champions dans la lutte cosmique et qui les réélit
sans cesse.

Si le Zamyad Yasht est a la source de 1’épopée iranienne, il est
aussi celle des cosmologies temporalisées en tri-millénaires. La
plus ancienne version connue est celle de Théopompe (1ve siecle
av. J.-C.), transmise par Plutarque (Isis et Osiris, 47):

Théopompe dit que, d’apres les Mages, chacun des deux
dieux [=Ahura Mazda et Angra Manyu] doit a son tour dominer,
puis étre dominé, pendant trois mille ans, mais que, pendant une
autre période de trois mille ans, ils doivent s’affronter, se faire
la guerre et se neutraliser mutuellement, jusqu’au jour ou, fina-
lement, Hadés [=Angra Manyu] aura le dessous: alors les
hommes seront heureux, ils n’auront plus besoin de nourriture
et ils ne projetteront plus d’ombre.

Comme le Zamyad Yasht, ce passage ne parle pas de cosmogo-
nie. Comme des textes en moyen-perse (Bundahishn, Sélections
de Zadspram), qui font débuter la cosmologie par la création du
mende, il combine I’absence des rois iraniens avec la temporali-
sation en tri-millénaires. Ce qui était dans le Zamyad Yasht ex-
primé par la structure littéraire, est devenu une cosmologie
temporalisée, du temps compté.

Il faut se demander comment Théopompe a pu transmettre
qu’ Angra Manyu domine le second tri-millénaire, ce que I’on ne
trouve jamais dans les cosmologies iraniennes. Il suffit pour cela
de retrancher du Zamydd Yasht tout ce qui concerne les rois; I’on
obtient alors pour les sections VII a XII un texte qui tourne seule-
ment autour de Franrasyan: il y est sans contrepartie humaine et
domine jusqu’a I’intervention de Haosravah et de Zarathustra.
L’hymne avestique a pu étre la source de Théopompe, dans la me-
sure ol cosmologie et histoire dynastique, unies dans le vieux
mythe, se racontaient, au 1v® siecle, séparément. Le passage de

Xosrd I Parviz conquit le Proche et Moyen Orient, jusqu’en Egypte, puis il
y eut en Iran des rébellions, une succession anarchique de rois; il y eut
méme deux reines, signe de la fin des temps d’apres 1I’apocalypse iranienne.
C’est un empire en déconfiture interne que les armées d’Omar vainquirent.
Il me semble évident que les Iraniens du vii® siecle et peut-étre déja ceux du
VI¢, attendaient la fin du millénaire qui suivait celui d’ Alexandre et donc une
grande guerre, précédant la levée future d’un Vainqueur (?).



MYTHE ET NON HISTOIRE EN IRAN MAZDEEN 143

Plutarque constitue un intermédiaire entre la cosmologie ar-
chaique du Zamydd Yasht et les cosmologies plus élaborées des
textes moyen-perses.

Les mazdéens ont donc déconstruit leur mythe premier et rendu
la cosmologie indépendante. On a vu que la permanence du mythe
de la Fortune sacrée avait signifié pour eux que I’histoire des
hommes restait celle du plan cosmique et de 1’élection divine.
Avec la cosmologie temporalisée, la situation demeure éminem-
ment la méme. Car raconter 1’histoire du monde comme la suc-
cession de deux ou trois premiers tri-millénaires aboutissant au
dernier, celui de la révélation mazdéenne, suivie de la diffusion de
la religion et de ses combats, revenait non seulement a inscrire le
récit et son énonciateur dans la derniere période, millénaire ou tri-
millénaire postérieur a Zarathustra, mais a I’inscrire dans le plan
divin lui-méme. Ahura Mazdad en son omniscience avait tout
prévu — y compris I’énoncé présent de la cosmologie.

Au lieu donc d’un mythe efficace dans la langue — fermant la
question de I’état social des choses sur le nom des choses dans la
langue —, le mythe cosmologique temporalisé inclut son propre
énoncé dans I’histoire prédéterminée. Dans les mythes cosmolo-
giques mesurant le temps clos, I’histoire du monde est identique &
celle de la religion mazdéenne, car la religion mazdéenne a pour
fondement de donner la raison de I’histoire du monde.

Au fond, dans le mazdéisme, le seul agent de 1’histoire est la
daénd mazdayashnish, la religion mazdéenne elle-méme.

En Iran mazdéen, les mythes cosmologiques ont surplombé
I’histoire des hommes ; ils ’ont dévorée. Le plan ahourien, la
Fortune sacrée et la religion de Zarathustra furent les vrais acteurs
de I’histoire. Ce qui anime le Temps, c’est la religion. Mais la reli-
gion tantdt progresse, tantdt recule : 1’histoire est pleine de recom-
mencements. Dieu élit les Iraniens et leurs roi-prophétes a chaque
boucle, a chaque retour, chaque repentir. Tel est 1’héritage que
I’antiquité mazdéenne a laissé aux Iraniens devenus musulmans.

Clarisse HERRENSCHMIDT
CNRS-Paris






	Mythe et non histoire en Iran mazdéen

