
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Histoire et fiction chez Lucien de Samosate

Autor: Lins Brando, Jacyntho

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE ET FICTION CHEZ LUCIEN DE SAMOSATE

Lucien de Samosate a fondé sa théorie des genres du discours sur le principe

de Yakratos eleutheria du poète. Par rapport à cette liberté pure qui
appartient seulement aux poètes, aux peintres et aux songes, il établit des
limites pour la liberté de l'historien, qui ne doit pas se préoccuper de chercher

le beau, mais simplement la vérité, car le but de l'histoire n'est pas le
plaisir, mais l'utilité. La liberté de l'historien ne se confond pas avec celle
du poète, car elle n'est pas une liberté pure. Elle est réglée par une sorte de
limite mimétique, concernant les rapports entre la vérité des faits et la vérité
du récit.

Lucien a fondé ce que j'appellerais sa théorie des genres
littéraires (ou, si l'on veut, sa théorie des genres du discours) sur un
principe fort original, celui de Vakratos eleutheria du poète1. Ce

concept de liberté pure, qui apparaît dans ses textes les plus
importants du point de vue théorique, a été interprété d'une façon
maladroite par plusieurs commentateurs ou traducteurs. On l'a
souvent compris comme imagination débridée2, licence poétique
ou artistique3, etc. Pourtant, il ne s'agit pas chez Lucien de
déclasser la poésie, mais de définir le discours de l'historien, du
philosophe et de l'orateur par rapport à celui des poètes. Je me
limiterai ici à examiner le rapport entre l'histoire et la poésie.

1. J'ai étudié la poétique de Lucien dans A poética do hipocentauro : iden-
tidade e diferença na obra de Luciano de Samôsata, Säo Paulo : Universidade
de Säo Paulo, 1992 (thèse); voir aussi «O hipocentauro de Zêuxis : a poética
de diferença em Luciano de Samôsata», Humanitas, 48 (1995), p. 409-24.

2. D'après la traduction de E. Chambry, in Lucien, Œuvres complètes,
vol. i, Paris : Garnier, s.d., p. 468.

3. D'après la traduction de K. Kilburn, in Lucian with an English
Translation, vol. vi, London/Cambridge, Mass.: Heimemann / Harvard Univ.
Press, 1959, p. 395.



120 ÉTUDES DE LETTRES

En ce qui concerne la distinction de ces deux genres, je crois
que Lucien est le plus raffiné des écrivains de l'Antiquité4.
Premièrement, parce qu'il a bien conscience de ce qu'il y a de

commun entre le récit historique et la fiction. Deuxièmement,
parce qu'il exploite beaucoup les possibilités de l'un et de l'autre,
en faisant de l'histoire elle-même une fiction (comme dans
l'Histoire vraie) ou, en revanche, en transformant de la fiction en
histoire (comme dans Alexandre ou le faux prophète ou dans Sur
la mort de Pérégrinos). Enfin, il a consacré à ce sujet le traité
Comment il faut écrire l'histoire, qui est bien sûr un pamphlet
contre les historiens de son temps, mais qui montre aussi un
extraordinaire effort de distinction entre l'histoire et la poésie5.

D'un point de vue théorique, Lucien soutient qu'une grosse
muraille sépare l'histoire de la poésie ou, comme disent les
musiciens, qu'il y a entre l'une et l'autre une différence de deux
octaves6. Cette constatation découle avant tout du principe selon
lequel l'histoire ne supporte point l'éloge (egkômion), que la poésie,

elle, peut utiliser à son gré. Ce choix de Y egkômion comme
premier genre qui s'oppose à l'histoire a deux buts. Le premier
consiste à montrer plus nettement l'erreur des historiens qui, à

cette époque, font l'éloge des Romains, à partir de leur victoire
sur les Parthes (c'est le but du pamphlet7); mais, dans un second

temps, il s'agit aussi de distinguer l'histoire de la poésie (ceci
pour la visée théorique). Cette distinction se fait par étapes, selon

4. K. Korus, «The Theory of Humour in Lucian of Samosata», Eos, 72
(1984), p. 295-313, a remarqué cet intérêt théorique de Lucien : «It is therefore

a basic need of literary research to establish the theoretical assumptions
of the writer from Samosata» (p. 296).

5. Cf. J. W. H. Atkins, Literary Criticism in Antiquity, vol. II, London :

Methuen, 1952, p. 338 : Comment il faut écrire l' histoire n'est pas « strictly
speaking perhaps a treatise on history, so much a discussion on same writing
in general». Sur ce traité, voir les commentaires de H. Homeyer, Lukian,
Wie man Geschichte schreiben soll, München : Fink, 1965 et G. Avenarius,
Lukians Schrift zur Geschichtsschreibung, Meisenheim am Glan : Hain,
1956; sur l'historiographie ancienne en général, L. Canfora, Teoria e tec-
nica délia storiografia classica : Luciano, Plutarco, Dionigi, anonimo su
Tucidide, Roma: Laterza, 1974; sur l'historiographie, P. Veyne, Comment
on écrit l'histoire. Essai d'épistémologie, Paris : Seuil, 1971.

6. Lucien, Comment on doit écrire l'histoire, 7: «aXkâxi péyaxeîyoç èv

péacp ècrciv aôxcov Kai to xrâv poociKcov 8t] toûto, 5lç 5ià naa&v éoxi Jtpoç
ôXXr\Xa».

1. Ibid., 2.



HISTOIRE ET FICTION CHEZ LUCIEN DE SAMOSATE 121

un critère d'impossibilité: l'histoire ne peut pas inclure Vegkô-
mion, car l'éloge peut renfermer du pseudos8; la poésie peut
inclure Vegkômion, car elle peut aussi contenir du pseudos.

Lucien déclare que les historiens qu'il critique paraissent ne

pas savoir que le but de la poésie et des poèmes est différent de
celui de l'histoire, car la poésie a ses règles propres9. Ainsi poésie
et histoire se séparent quant aux intentions (huposcheseis) et aux
règles (kanones). En opposant huposcheseis allai et kanones idioi
(du côté de la poésie) à alloi (on suppose huposcheseis et
kanones, du côté de l'histoire), Lucien souligne que, en ce qui
concerne les desseins propres à chacun, les deux genres se distinguent

également l'un de l'autre; d'autre part, cependant, les
règles de la poésie lui appartiennent en propre (il s'agit de
kanones idioi), tandis que celles de l'histoire ne lui sont pas propres,
puisqu'il s'agit de kanones alloi. Cela mène Lucien à reconnaître
la poésie comme le genre où « la liberté est pure et où il y a une
seule loi — la doxa du poète10».

Cette liberté pure n'étant propre qu'à la poésie, l'histoire ne
peut pas la réaliser, car elle deviendrait une sorte de poésie en
prose11, une image comique et ridicule. La poésie est donc le
décor à partir duquel se définit ce qui doit être l'histoire; c'est
dire que le canon de la poésie est le critère qui permet de la
distinguer de l'histoire, celle-ci ne devant pas obéir à la doxa de

l'historien, mais à l'utilité qui découle de la vérité12. L'historien
ne doit pas s'inquiéter en cherchant le beau, mais seulement la
vérité, car le but de l'histoire n'est pas le plaisir (terpnon), mais, en
suivant Thucydide, l'utilité du ktêma es aei, de l'acquisition pour
toujours13.

Cette distinction porte en premier lieu sur la réception de
l'histoire, en opposant les auditeurs contemporains aux lecteurs

8. Ibid., 7: «eï ye xcp pev èyKCûnuxÇovxi govou évôç géA.ei, bncoaovv
ènaivéoai rai eixppâvai tôv èmivoôpevov, rai ei \|/euoa|ieva> mapyet xuyeiv
xoû xéXouç, oXîyov äv (ppovxîaeiev. f) 8è ovk av xi yeûSoç eprceaöv h iaxopia».

9. Ibid., 8: «"Exi àyvoeîv eoiraaiv oî xoiovroi coç jtoirixiKfiç pèv rai
7toir||iâxcov àXXai ÔTtoaxéaeiç rai ravôveç ïSioi, iaxopiaç 8è àXXoi.»

10. Ibid., 8 : «èkeî pèv yàp aicpaxoç h éXeuGepia Kai vôpoç eiç —xô Sô^av
xqi JtOlT|xfj ».

11. Ibid., 8 : «xi äXXo h rceÇf| xiç jtoirixiKti yiyvexai».
12. Ibid., 9 : «ev yàp ëpyov ioxopiaç rai xéXoç, xö xpf|cnpov, öjtep èk xoû

à^riSoûç pövov ouvdyexai».
13. Ibid., 42.



122 ÉTUDES DE LETTRES

futurs14. On se rappellera avec profit l'observation de Boulanger
selon laquelle l'histoire, à l'époque de Lucien, est devenue une
sorte de rhétorique appliquée15, dont les desseins se mêlaient
avec ceux d'autres genres. Certes, l'opposition de l'auditeur et du
lecteur vise à dissiper cette confusion : les historiens que Lucien
critique présentent leurs discours dans les salons d'Achaïe comme
spectacle, ce qui était une pratique commune au sein de la
Seconde Sophistique16. Mais il y a davantage puisque l'établissement

de la forme écrite comme forme propre à l'histoire a deux
conséquences principales : d'une part, garantir que l'œuvre de
l'historien soit vraiment un patrimoine pour toujours (ktêma es
aei); de l'autre, garantir aussi la liberté de l'historien, sans
laquelle celui-ci ne pourrait pas faire œuvre de vrai historien.

Il s'agit d'un précepte important, selon lequel on juge mieux à

distance. Même si l'historien écrit sur des événements proches, il
doit écrire pour des lecteurs futurs. Cela signifie qu'il doit tenir à

distance les intérêts des contemporains, s'attachant tout simplement

à la vérité des événements qu'il raconte {ta prachthenta11).
Ce souci de la postérité, de l'amour de la vérité et de la liberté
sont les qualités du bon historien, que Lucien affirme trouver chez
Xénophon et, surtout, chez Thucydide18. La gnômê (c'est à dire le
discernement, l'intelligence, le jugement, l'intention) de l'historien

doit être semblable à un miroir limpide, brillant et précis qui
montre la forme des faits19. Ce qu'on loue donc c'est une sorte de

14. Ibid., 40: «toÙç vûv àKOÛovmç àXX' siç xoùç pera xavxa auveoogévouç
TOÎÇ auYYpâ|i|iacnv».

15. A. Boulanger, Aelius Aristide et la Sophistique dans la Province
d'Asie au if siècle de notre ère, Paris: de Boccard, 1923, p. 48. Sur
la Seconde Sophistique voir aussi G. W. Bowersock, Greek Sophists in
the Roman Empire, Oxford: Clarendon Press, 1969; C. P. Jones, Culture
and Society in Lucian, Cambridge Mass.: Harvard Univ. Press, 1986; B. P.

Reardon, Courants littéraires Grecs des if et tif siècles après J.-C., Paris :

Les Belles Lettres, 1971.
16. Cf. J. Bompaire, Lucien écrivain, imitation et création, Paris: de

Boccard, 1958, p. 100, la Seconde Sophistique «viole les frontières sacrées
qui séparent les genres et les vocabulaires qui leur sont propres». B.
Baldwin, Studies in Lucian, Toronto : Hakkert, 1973, p. 90, déclare de son
côté : «Lucian dwells on the need to separate the elements of truth and
entertainment. This concept bears on many genres : sophistic declamation,
history of all type, and biography are specially to the point.»

17. Lucien, Comment on doit écrire l'histoire, 61.
18. Ibid., 39-42.
19. Ibid., 50.



HISTOIRE ET FICTION CHEZ LUCIEN DE SAMOSATE 123

mimésis du miroir, qui focalise l'objet et prête à l'histoire l'apparence

de vérité objective20. Cet historien idéal, dont le modèle est
Thucydide, ne crée pas d'images, mais il réfléchit ta prachthenta,
car tout dans l'histoire doit viser à la clarté du récit.

La liberté est bien sûr un privilège indispensable à l'historien
idéal, dont les qualités sont inventoriées dans un passage célèbre
du Comment il faut écrire l'histoire: il faut que «l'historien soit
courageux (aphobos), incorruptible (adekastos), libre (eleutheros),
ami de la franchise et de la vérité (parrêsias kai alêtheias
philos)... un étranger dans ses livres (xenos en tois bibliois), sans cité
(apolis), autonome (autonomos), sans roi (abasileutos)21». Pourtant,

cette liberté ne se confond pas avec celle du poète, car elle
n'est pas une liberté pure. La liberté de l'historien est soumise à

une exigence de vérité, de même que la liberté du philosophe,
d'après Lucien, est soumise à une exigence de cohérence entre ses

paroles et ses actions22 et que la liberté du rhéteur dépend du
rapport de son discours avec les affaires de la polis22. Il ne s'agit pas,

20. L. Canfora, Una société premoderna : lavoro, morale, scrittura in
Grecia, Bari : Dedalo, 1989, p. 254.

21. Lucien, Comment on doit écrire l'histoire, 41. D'après G. Anderson,
« Arrian's Anabasis Alexandri and Lucian's Historia», Historia, 29 (1980),
p. 119-24, «Lucien gives an impressively enlightened sketch of his ideal
historian, immune to flatery... it is all too like Lucian's portrait of himself as a

satirist: n«ppriaiâ5riç 'A^riGtcovoçxoû 'EXey^iKXéouç [...] <piÂ.a\f|9nÇtE Y<*p
Kal <piA.OKa)ioç Kai (pi^.ajtA.oÏK6ç» (p. 124). Voir aussi le commentaire de R. B.
Bandinelli, «Luciano di Samosata e il problema délia cultura», in Dal dia-
rio di un borghese, Roma : Editori Riuniti, 1976, p. 193-223.

22. Cf. Lucien, Hermotime, Démonax, Nigrinus, Les Sectes à l'encan
et d'autres œuvres dediées à la critique des philosophes. Sur le sujet, voir
M. Caster, Lucien et la pensée religieuse de son temps, Paris : Les Belles
Lettres, 1937; l'introduction et les commentaires par Th. Beaupère dans
Lucien, Philosophes à l'encan, Paris: Les Belles Lettres, 1967; R. Helm,
«Lucian und die Philosophenschule», Neue Jahrbücher für das klassische
Altertum, 9 (1902), p. 188-213, et 351-69; V. Longo, Luciano e l'Ermotimo,
Genova: Istituto di Filologia Classica e Medioevale, 1964; C. P. Jones,
Culture and Society in Lucian, Cambridge Mass.: Harvard Univ. Press, 1986 ;

R. B. Branham, Unruly Eloquence: Lucian and the Comedy of Traditions,
Cambridge Mass.: Harvard Univ. Press, 1989. J'ai étudié moi-même la figure
des philosophes chez Lucien dans «La Morsure du chien : philosophie et
politique dans le Nigrinus de Lucien», in Recherches brésiliennes:
Archéologie, Histoire ancienne et Anthropologie, éd. P. Lévêque, Besançon :

Université de Besançon, 1994, p. 79-93 ; et «A sombra do asno : a filosofia e

os filösofos em Luciano de Samosata, Kleos, I, 1 (1997), p. 231-52.
23. Voir Le Maître de rhétorique, où Lucien oppose l'ancienne rhétorique

de Démosthène à celle de son temps.



124 ÉTUDES DE LETTRES

dans ces trois cas, d'akratos eleutheria, puisque leur liberté a
des limites très claires. Je dirais que le discours du rhéteur est
déterminé par une sorte de limite politique (les affaires de la polis),
tandis que celui du philosophe l'est par une sorte de limite
pratique (sa propre praxis) et celui de l'historien par une sorte de
limite mimétique (concernant les relations entre la vérité des faits
et la vérité du récit). C'est donc surtout à celui-ci que s'applique
la vérité comme limite, dans le cadre traditionnel qui oppose l'histoire

à la poésie.
Certes, si la vérité (alêtheia) est un attribut de l'histoire, à la

poésie correspond le pseudos (c'est-à-dire le mensonge ou, si l'on
veut, la fiction). Bien sûr, ce pseudos ne doit pas être entendu
comme un propos contraire à la vérité, mais comme un genre de
discours qui a sa propre nature face aux discours vrais (ceux de

l'histoire, de la philosophie et de la rhétorique), un discours dont
l'origine remonte à Homère ou, plus précisément, aux récits
d'Ulysse chez les Phéaciens. Il s'agit donc d'un pseudos
originaire, qui est inspiré par les Muses — ce qu'avouait déjà Hésiode,
en disant que les déesses savaient conter beaucoup de pseudea
tout pareils à la vérité, comme elles savaient aussi, lorsque elles le
voulaient, proclamer des vérités24.

Le problème du pseudos a vivement intéressé Lucien, qui traite
de la question dans Les Amis du mensonge ou l'incrédule
0Philopseudeis). Il s'interroge sur «le motif qui pousse la plupart
des hommes à aimer le pseudos — au point qu'ils se plaisent
(.hêdomenoi) à tenir des discours qui n'ont plus de sens commun
et à prêter toute leur attention à ceux qui en débitent de
semblables25». On voit que cette question se pose surtout à propos de
la réception du pseudos, qui n'a apparemment aucune utilité, mais
qui plaît beaucoup aux hommes. Lucien ne donne pas de solution
conceptuelle au problème, car son but principal est la critique ;

mais il discerne trois catégories de pseudos.
La première catégorie de pseudos est motivée par la nécessité

(ichreia), quand les hommes sont contraints à mentir dans leur
intérêt. Ces gens-là sont excusables, «et il faut même louer ceux
d'entre eux qui ont trompé les ennemis ou qui ont utilisé ce
remède pour se sauver du danger, comme l'a souvent fait Ulysse
pour conserver sa vie et ménager le retour de ses compagnons26».

24. Hésiode, Théogonie, 27-28.
25. Lucien, Le Menteur, 1.

26. Ibid., 2.



HISTOIRE ET FICTION CHEZ LUCIEN DE SAMOSATE 125

La noblesse des desseins motivant ce type de mensonge justifie
tout. Elle le rapproche visiblement (et dangereusement de l'histoire,

dont on reconnaît, depuis Thucydide, que le but est l'utilité.
Dans ce cas, l'exemple d'Ulysse gagne une dimension surprenante,

car les histoires mensongères qu'il raconte, vues dans la
perspective interne du poème, annonceraient en quelque sorte
l'historiographie, du moins en ce qui concerne les intentions. Il
s'agit, par exemple, des récits mensongers concernant les enlèvements

par des pirates qu'Ulysse raconte à Eumée et à Arété, en
cachant son identité. On sait comment, d'une façon significative,
ces récits se développent dans des espaces géographiquement
réels, tandis que les récits vrais d'Ulysse (toujours dans la
perspective de l'univers narratif de Y Odyssée) se déroulent dans des

régions fantastiques, géographiquement non localisées ; le héros y
erre à l'aventure depuis sa sortie de Troie jusqu'à son arrivée aux
pays des Phéaciens. Bien entendu, vérité et mensonge ne sont
point des catégories qui s'excluent l'une l'autre, mais elles dépendent

de contextes complexes où ce qui compte ce sont l'intention,
la situation et le destinataire.

Le deuxième type de pseudos ne dépend pas de la contrainte de
l'utilité. Il est donc plus difficile à justifier. La première hypothèse

soulevée est qu'il serait la conséquence de Yanoia (c'est-à-
dire d'un manque de nous, d'un manque d'intelligence — en un
mot, de la sottise) de beaucoup d'hommes. Cette possibilité est
écartée d'emblée, car il y a grand nombre d'hommes sensés et
d'un jugement admirable qui aiment les récits mensongers
(comme Eucratès et ses amis philosophes, dont la conversation est
racontée dans le Philopseudeis). Plus encore, beaucoup d'auteurs
anciens illustres, y compris les historiens (comme Hérodote et
Ctésias de Cnide), et, avant eux, les poètes tel Homère lui-même,
«ont employé le pseudos dans leurs écrits, en sorte qu'ils n'ont
pas seulement trompé ceux qui les écoutaient alors, mais que
leurs pseudea sont venus jusqu'à nous de génération en génération,

conservés par l'éminente beauté des vers et des mètres27».
Une fois de plus, les historiens sont en contact avec les poètes et
avec Homère lui-même.

Il y a encore un troisième type de pseudos, dont la création,
la transmission et la réception sont l'œuvre de peuples entiers,
car on voit des villes et des nations mentir unanimement et

27. Ibid., 2.



126 ÉTUDES DE LETTRES

officiellement : « ainsi les Crétois montrent sans rougir le tombeau
de Zeus, et les Athéniens affirment qu'Érichthonios est né de
la terre et que les premiers hommes ont poussé du sol de

l'Attique, comme les légumes [...]28». Ce sont bien sûr des récits
ridicules, mais ils ne doivent pas être simplement condamnés, car
ces muthôdê sont l'âme des peuples. Comme les poètes, les
Athéniens, les Thébains et d'autres doivent être excusés, parce
qu'ils «rendent leur patrie plus respectable par de pareils pseu-
dea». Si, en effet — poursuit Lucien — «on ôtait à la Grèce tous
ces muthôdê, rien n'empêcherait les guides qui les expliquent de
mourir de faim; car les étrangers ne se soucieraient pas
d'entendre la vérité, même gratuitement29». Lucien reconnaît donc que
la substance de la Grèce se trouve dans les muthôdê, qui
correspondent à des mensonges, et non pas à la vérité.

Certes, à chacune de ces trois catégories de pseudea Lucien
donne une justification : ceux qui mentent pour sauver leurs amis,
leur patrie ou leur propre personne sont animés par une raison
utilitaire; le pseudos des poètes se justifie par une raison esthétique,
incarnée dans la beauté de leurs vers ; dans les mythes Lucien
découvre une raison qu'on pourrait appeler anthropologique,
concernant l'identité des cités et de la Grèce tout entière. Mais il
faut remarquer que les récits en prose que le protagoniste du
dialogue vient d'entendre dans le cercle des philosophes autour
d'Eucratès n'appartiennent à aucun de ces trois types de pseudos
et qu'ils ne reçoivent point de justification. Se pose donc la question

de ce qui caractérise cette autre catégorie de pseudos, qui
inclut la fiction de Lucien lui-même. C'est exactement dans ce
domaine de la fiction en prose que l'opposition du pseudos aux
discours vrais des rhéteurs, des philosophes et des historiens
devient complexe, consacrant la liberté pure.

Les considérations de Lucien n'impliquent aucun jugement de
valeur concernant la supériorité de Valêtheia sur le pseudos. Il
s'agit simplement de deux genres de discours différents qui ont,
chacun d'eux, leur propre finalité. On peut certainement lire le
Philopseudeis comme une attaque contre les pseudea en général.
Pourtant, je crois que le but de Lucien est de sauver la fiction, en
reconnaissant son autonomie en face de la vérité. Ce qu'il
critique, ce n'est pas simplement les pseudea, mais le caractère équi-

28. Ibid., 3.
29. Ibid., 4.



HISTOIRE ET FICTION CHEZ LUCIEN DE SAMOSATE 127

voque de leur réception. En effet, Lucien lui-même avoue qu'il ne
veut pas se priver de la liberté de muthologein: beaucoup d'«
anciens poètes, historiens et philosophes qui ont écrit sur beaucoup
de choses prodigieuses et fabuleuses» en ont profité30. Mais en
mentant comme les autres, il s'éloigne d'eux parce qu'il confesse
qu'il ment: «en une chose je serai vrai, en disant que je mens31».

Le lecteur ne doit donc croire à rien de ce qu'il raconte, car il
parle de choses qu'il n'a jamais vues, qu'il n'a jamais éprouvées,
qu'il n'a point apprises de la bouche de personne, qui n'existent
pas et qui ne sauraient exister32. Je crois que cette déclaration
marque une sorte de découverte de la fiction en Grèce, la définition

d'un cadre qui lui est propre, en la distinguant à la fois du
mythe et de l'histoire33.

Reconnaître la propriété de la fiction implique définir ce qui lui
est exclusif par rapport aux autres genres du point de vue de
la production et de la réception. Lucien le sait bien. D'une part, en
ce qui concerne le contenu, la fiction a une seule loi, la liberté
pure du poète ; en ce qui concerne la forme, elle doit être agréable
et conforme aux règles du bon goût. Du côté de la réception, la
fiction ne vise à aucune utilité, mais au divertissement et au repos
après les lectures sérieuses. Sa fonction est de provoquer du plaisir
(terpnon, hêdonê), car les hommes ont un amour inné du pseu-
dosM, c'est-à-dire que la plupart d'entre eux sont des philopseudeis
par nature ; peu d'entre eux seulement deviennent, avec discipline,
philalêtheis (comme doivent l'être l'historien, le philosophe et le
rhéteur idéaux).

Ce qui est remarquable, c'est que la théorie de Lucien dépasse
la théorie des genres d'Aristote, car elle ne contraint pas le poète
à s'en tenir à ce qui pourrait arriver (hoia an genoito), par opposition

à l'histoire qui, d'après le philosophe, s'occupe de ce qui est
arrivé (ta genomena)35. En conséquence, Lucien libère le poète de

30. Lucien, Histoire vraie, I, 3-4: «xivaç xcöv TtaXairôv jtotr|xâ>v te Kai cnjy-
ypaipécûv Kaî <piAoa6<pa>v KQÏXa xepàaxta Kai |iu0cô§T| auYYEYpaipoxcov».

31. Ibid., I, 4: «Kav ëv yàp Sri xoûxo à7r|0£i)Gtt> PiEycov cm \|/et>8ogai».
32. Ibid., I, 4: «ypaipw xoivov rcepl rôv |if|xe eiSov grpe ena0ov grpe nap'

aA.A.(ûv £7ru06gT)v, en ôè grire oXcoç ôvxcov grpe xr|v àp%r|v yevéa0ai
ôuvagévcov».

33. Sur les rapports entre le mythe et l'histoire, voir C. Calame, Mythe et
histoire dans Antiquité grecque, Lausanne : Payot, 1996, en part. p. 28-30.

34. Lucien, Le Menteur, 2.
35. Aristote, Poétique, 1451a. Voir aussi l'étude de A. Neschke dans le

présent volume.



128 ÉTUDES DE LETTRES

la tyrannie de la vérité ainsi que de celle du vraisemblable. Si le
poète jouit d'une liberté pure, il peut, comme le déclare et le fait
Lucien lui-même, raconter ce qui ne pourrait jamais arriver, car
rien ne contraint sa liberté.

Mais qu'est-ce qui caractérise en définitive cette akratos eleu-
therial Dans Hermotimos ou sur les sectes, Lucien affirme que
les Centaures, les Chimères, les Gorgones et tous les êtres
semblables, qui n'ont jamais eu et n'auront jamais d'existence, sont
créés par «les songes, les poètes et les peintres, qui sont libres36».
Dans Défense des portraits (Pro Imaginibus), il affirme que,
selon un ancien proverbe, «les poètes et les peintres n'ont pas de

comptes à rendre», de même que le panégyriste, dont l'éloge est
libre37. Dans Conversation avec Hésiode, Lucien fait déclarer à

l'ancien sage que le plus grand bien (megiston agathon) des

poètes est «la liberté et le pouvoir de faire38», ce qui peut être
complété par l'affirmation de Lucien lui-même dans YHistoire
vraie, où cette liberté est définie comme une liberté en toi mutho-
logein, une liberté de raconter des fables, des mythes, des
histoires, une liberté d'invention. Enfin, il faut rappeler que, dans
Comment il faut écrire l'histoire, Lucien oppose la liberté limitée
de l'historien à la liberté pure du poète. Cette liberté apanage de
la poésie, est aussi propre au panégyrique, à la peinture et aux
songes. Elle consiste en un pouvoir de créer (exousia en toi
poiein) des choses qui n'existent point et apparaît surtout comme
une forme de liberté à l'égard de la vérité qui contraint la rhétorique,

la philosophie et l'histoire. En effet, on affirme dans Zeus
tragédien que ni Homère ni aucun autre poète ne sont des témoins

36. Lucien, Hermotime, 72: «oùSèv xôv 'IroioKevxavipcov koù Xipaipcov
Kai Fopyôvcov Stacpépet, Kai öaa oXka öveipoi Kai rtoirixai Kai ypacpeîç
èXeûBepot ovxeç àvajtAxxxxouaiv oike yevôpeva ttantoxE oùxe yeveaGai Suvâ-
peva». E. Chambry (Lucien, Œuvres, vol. I, p. 468) a traduit le morceau
d'une façon tout à fait maladroite: «... des Centaures, des Chimères, des

Gorgones et de toutes les autres extravagances enfantées par l'imagination
débridée des poètes et des peintres [...] » Ainsi, il a rompu la relation entre
le poète, le peintre et les songes, qui est essentiel chez Lucien.

37. Lucien, Pour les portraits, 18 : «JtaAaiàç oûxoç ô kôyoç, àveuBûvouç
eivai Ttoirixàç Kai ypatpéaç, xoùç 8è Èrcaivoûvxaç Ka't pâAAov [... ] e^euBepov
yàp xi ö ërcatvoç».

38. Lucien, Hésiode, 5 : «crû 5è xô péyiaxov <ûv ëxopev àyoBâv àipaipfj
hpâç — kèya 8è xqv éA,ei)9ep{av Kai xr|v èv xâ> jtoieîv è^ouaiav»; Chambry
(Lucien, Œuvres, vol. m, p. 208) a traduit: «Mais toi, tu nous retires le plus
grand de nos avantages, la liberté et la licence dont nous usons dans la
composition. »



HISTOIRE ET FICTION CHEZ LUCIEN DE SAMOSATE 129

véridiques (martura alethê), car ils ne prennent pas soin de Y alê-
theia, leur but étant le plaisir et leur matière les mètres et les
mythes39.

Il faut donc distinguer un premier cadre où la liberté du poète
est aux antipodes de la vérité. Pourtant, il y a un autre domaine,
celui de la liberté de l'historien, du philosophe et du rhéteur, qui
est limité par la vérité elle-même. Dans le domaine du poète (et
du panégyriste, du peintre et des songes) il n'y a aucune limite et
c'est par rapport à cette liberté pure que la liberté limitée de
l'historien se définit. Le discours vrai de celui-ci devient donc une
sorte de découpage du discours du poète : à l'origine, il n'existerait

que le discours poétique, où la distinction entre vérité et
mensonge n'avait pas de sens, car le poète jouissait de la liberté pure;
selon la définition de l'histoire en tant que discours opposé à la
poésie, la question de la vérité s'impose, encadrant la liberté de
l'historien. La vérité, dans ce cas, n'a pas de valeur en elle-même,
mais elle permet la distinction entre l'histoire et la poésie. Une
fois que l'histoire se présente comme le règne de la vérité, la poésie

devient, par conséquent, le règne du pseudos (ou de la fiction).
Pourtant, il s'agit de distinctions théoriques. La critique de

Lucien le prouve bien, car elle montre combien les historiens se
mêlent souvent aux poètes. Cette proximité ne peut guère provenir

que de leur origine commune40. C'est bien sûr pour cette raison

que Lucien a pu reconnaître dans les historiens et philosophes
anciens les ancêtres de sa propre fiction, à côté des poètes, dont le
métier remonte à Homère — plus exactement à Ulysse à la cour
d'Alcinoos, l'archêgos de ce type de récit41.

Jacyntho Lins Brandäo
Université Fédérale du Minas Gérais, Brésil

39. Lucien, Jupiter tragédien, 39.
40. Sur les rapports entre Homère et les historiens, voir F. Hartog,

Le Miroir d'Hérodote, Paris : Gallimard, 19912, notamment la nouvelle
introduction «Le vieil Hérodote». Pour Lucien, Hérodote est en effet le
paradigme de l'historien mensonger (cf. Histoire vraie, II, 31).

41. Ces récits avaient déjà été cités par Platon comme exemples de récits
mensongers (République, 614 b). Sur l'usage d'Homère par Lucien, voir
D. van Mal-Maeder, «Les détournements homériques dans l'Histoire vraie
de Lucien : le rapatriement d'une tradition littéraire», Études de Lettres, 2
(1992), p. 123-46.




	Histoire et fiction chez Lucien de Samosate

