
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Mythe et histoire d'après Aristote (Poétique, 9) : contribution à une
histoire des concepts

Autor: Neschke, Ada

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYTHE ET HISTOIRE
D'APRÈS ARISTOTE (POÉTIQUE, 9):

CONTRIBUTION À UNE HISTOIRE DES CONCEPTS

La Poétique d'Aristote constitue un chapitre-clé dans l'évolution des mots
«mythes» et «histoire». Les deux appellations acquièrent chez le Stagirite
une valeur terminologique qui renvoie à des concepts précis. En effet, Platon
se sert encore du champ sémantique large du terme muthos, qu'il utilise pour
désigner un récit traditionnel ou fictif relatif aux héros et aux dieux ; mais ce
récit ne constitue, dans le contexte platonicien, qu'une manière de parler à

laquelle le discours argumenté — le logos — seul peut donner une signification.

Par contre, Aristote dote le terme muthos d'une signification plus
précise pour désigner la fiction d'une action humaine représentée dans ses
traits généraux et réguliers, grâce au savoir (technê) du poète. Ainsi, le
«mythe» s'oppose à l'historia qui porte, elle, uniquement sur le fait singulier.

Cette position aristotélicienne influencera la conception du «mythe»
comme fabula («fable/plot») de la poésie, tandis que l'histoire gardera sa
signification de recherche du fait singulier jusqu'au xvmc siècle.

1. Introduction

Cette contribution est consacrée à l'évolution des termes
«mythe» et «histoire» dans la perspective d'une histoire des

concepts. Une telle histoire nous éclairera sur le passé de notre
propre discipline, à savoir sur la science de l'antiquité en tant que
science historique. Que veut dire «historique» et quel est son
rapport au «mythe»? À cet égard, le neuvième chapitre de la
Poétique d'Aristote représente un moment de notre passé aussi
important qu'intéressant en lui-même :

— il est important, puisque les deux notions de «mythe» et
d'«histoire» seront imprégnées par l'interprétation aristotélicienne

jusqu'au xvme siècle,
— il est intéressant en lui-même, puisque le mot mythe est
chargé par le Stagirite d'une nouvelle signification, et ce par le
truchement d'une réflexion qui ne porte pas d'emblée sur le
mythe tel que nous le comprenons, mais sur l'art poétique: le



106 ÉTUDES DE LETTRES

mythe sera le sujet central, puisque le détenteur de l'art poétique
sera défini comme un «fabricant de mythes» (poiêtês muthôn,
Poétique, 9, 1451b 27-28). Par là, le «mythe» devient un récit
artistique et fabriqué.

Cette optique implique évidemment une vision du mythe qui va
à l'encontre de la vision du xvme siècle et de l'anthropologie
contemporaine : le mythe poétique n'est ni, comme dans la vision
des Lumières1, le signe d'un passé enfantin et prérationnel de
l'homme, ni, comme dans l'anthropologie contemporaine2,
l'expression d'un travail collectif, un récit populaire et traditionnel ; il
est en revanche issu de la raison et de la réflexion d'une part, et
provient d'autre part d'un individu bien précis : l'artiste.

Il faut alors comprendre comment, dans la réflexion d'Aristote
sur l'art poétique, le mot « mythe» acquiert la signification du
fabriqué sinon de la fiction, et encore pourquoi, en tant que tel, il
est opposé à l'histoire — historia —, notion qui doit, elle aussi,
être élucidée.

2. Le chapitre 9 de la Poétique et son contexte

«Mythe» et «histoire» sont opposés par Aristote dans le
neuvième chapitre de sa Poétique. Pour en comprendre l'enjeu, il faut
brièvement situer le contexte de ce chapitre: il s'inscrit dans la
théorie de la tragédie qu'Aristote présente dans les chapitres 6 à

21 du même traité. Ayant défini la tragédie et distingué ses parties
dans le sixième chapitre, le philosophe analyse l'apport de ces
parties à la finalité de l'art tragique qui consiste à procurer au
spectateur un certain plaisir. Parmi ces parties, la plus importante
est celle qu'Aristote appelle le «mythe» et dont il traite dans les
chapitres 7 à 11 et 13 à 14, passant ensuite aux autres parties, à

savoir le caractère, l'argumentation, la mise en scène, le chant et
la diction (chap. 15-21).

Par le mot muthos, Aristote entend d'emblée une mimêsis
praxeôs (Poétique, 7, 1450b 3). Le terme de mimêsis embrasse un
grand spectre de significations s'étendant de 1'«imitation fidèle»
jusqu'à la «représentation libre»3. Or le choix fait par Aristote

1. Voir J. De Vries, Forschungsgeschichte der Mythologie, Freiburg/
München: Alber, 1961, p. 83-129.

2. Voir C. CALAME, Mythe et histoire dans l'antiquité grecque, Lausanne :

Payot, 1996, p. 46.
3. Sur la p(pr|oiç, cf. A. Neschke, Die Poetik des Aristoteles. Textstruktur

und Textbedeutung, Frankfurt am Main : Klostermann, 1980, p. 76-81.



MYTHE ET HISTOIRE D'APRÈS ARISTOTE 107

parmi ces significations possibles élimine toute polysémie ; en
effet, le Stagirite définit le mythe comme une «composition d'
événements, issus de l'action» (sunthesis ton pragmatôn4-,
Poétique, 6, 1450a 5).

Le terme de « composition » (sunthesis) est crucial, car il
renvoie à la faculté créative ou inventive du poète auquel, selon
Aristote, il incombe de fabriquer (poiein), à savoir d'inventer et
d'arranger une chaîne d'événements selon certains principes qui
vont constituer ce nouveau phénomène artistique auquel le
Stagirite réservera le nom de muthos. En effet, par son emploi
aristotélicien dans les chapitres en question, le terme prend la nouvelle
signification de récit fabriqué, de création, voire de fiction
artistique, que l'on traduit en latin par fabula et en anglais par plot.
Certes, Platon avait déjà utilisé le terme de mythe pour désigner un
récit fictif5; mais ce récit ne constitue dans le contexte platonicien
qu'une manière de parler à laquelle le discours argumenté — le
logos — seul prêtera une signification6. Ainsi Platon se sert-il
abondamment des mythes dans ses dialogues afin de présenter une
thèse philosophique7. Mais encore fallait-il que ce récit fictif
s'émancipe du discours argumenté, qu'il devienne le cœur même
d'un genre de savoir, propre au poète. Ce pas est effectué par
Aristote qui est le premier à étudier les lois et les principes
permettant la fiction poétique. Il définit ainsi le poète comme un créateur

de fiction en l'appelant un «fabricant de récits» (Poétique, 9,
1451b 27) et le situe en rapport avec la philosophie.

3. Le mythe chez Aristote

Qu'est-ce alors que le mythe, le «récit fabriqué», et que veut
dire «fabriqué»? C'est à cette question que répond Aristote dans

4. Sur le sens précis de 7tpà7paxaen tant qu'« événements issus de
l'action», voir ci-dessous p. 114.

5. Le lieu classique est le moment où Protagoras, dans le dialogue du
même nom, propose à son public de lui présenter sa réponse par un pûGoç ou
un Làyoq, un récit fictif ou un discours argumenté (voir Platon, Protagoras,
320c 3).

6. Voir en particulier le mythe du Politique et son \6yoc, (Politique, 271-
275); de même dans les Lois, 713c-714b.

7. Dans le Protagoras, le Phédon, le Phèdre, le Politique, le Gorgias, la
République et les Lois. Sur le mythe platonicien, voir L. Brisson, Platon,
les mots et les mythes, Paris : La Découverte, 19942.



108 ÉTUDES DE LETTRES

les chapitres 7 et suivants, tout en développant les principes selon
lesquels un récit devient un récit fabriqué, une fiction artistique.
De ce fait, il relève d'un savoir propre, au lieu d'être seulement,
comme chez Platon encore, une forme d'expression linguistique
dont le philosophe peut se servir pour préparer ou illustrer un
discours argumenté.

Que nous dit le texte d'Aristote? Il se divise en deux séries
d'arguments8. Dans les chapitres 13 et 14, il s'agit pour le poète
de construire un récit dans lequel l'auteur de l'action — appelé
plus tard le héros tragique — commet dans une situation précise
une erreur (hamartia) qui entraîne sa catastrophe (atuchia;
chapitres 13-14). Dans les chapitres 7 à 9, Aristote donne au récit une
structure précise : le récit doit constituer une unité ayant un début,
une apogée et une fin, où les éléments sont liés par la nécessité ou
le probable9. Ces deux thèses constituent une règle imposée au
poète par le philosophe : le poète doit faire en sorte que son héros
arrive par une chaîne d'événements nécessaires ou probables dans
une situation où il commet une erreur et que cette erreur ait des
conséquences nécessaires ou probables amenant l'acteur à la
catastrophe. Ceci présuppose de la part du Stagirite deux autres
thèses qui ne sont pas explicitées : 1) les événements menant vers
ou provenant d'une action humaine sont soumis à des règles; en
effet, c'est seulement à partir d'une règle que l'on peut constater
une nécessité ou probabilité ; 2) ces règles ne sont pas absolues :

l'homme n'est pas déterminé par les événements se déroulant
avec une régularité nécessaire dans le monde physique, mais il
possède une liberté de choix et ainsi la liberté d'opérer un choix
fatal qui l'entraîne vers la catastrophe.

Il y a donc, dans la création artistique, recours à deux principes
généraux : d'une part la liberté de choix et la possibilité de mal
choisir, de commettre une erreur ; d'autre part, une régularité
permettant de raconter l'histoire du choix fatal selon une nécessité ou
une probabilité interne. A partir d'une régularité, à savoir d'une
loi générale, on peut projeter ce qui est possible selon le nécessaire

et le probable ; et l'on peut inventer des événements particuliers

conformément à la règle. L'application de la règle dans un
récit révélera d'une part ce qui est, en général, possible dans le

8. Voir A. Neschke, Die Poetik des Aristoteles, p. 130.
9. Sur la signification de ces chapitres, voir plus en détail A. Neschke,

«POIESIS et MIMESIS dans la Poétique d'Aristote», Poetica, 29 (1998),
p. 325-42.



MYTHE ET HISTOIRE D'APRÈS ARISTOTE 109

monde humain, et, d'autre part, dans le cas d'un récit tragique,
elle révélera plus spécifiquement l'exposition de l'homme à l'erreur

avec ses suites fatales.

4. L'« historia »

Quelles sont alors ces régularités qui établissent le lien du
nécessaire entre les événements du récit artistique? Passons donc au
mythe lui-même, et ce en l'opposant à Y historia car le Stagirite,
pour mieux faire comprendre ce qu'est le mythe en tant que
construction de l'unité d'une action possible à partir de règles,
l'oppose dans le chapitre 9 à Yhistoria que l'on traduit habituellement

par « histoire ».
L'historien et le poète diffèrent par le fait que l'un raconte ce

qui s'est réellement passé, l'autre ce qui pourrait réellement se

passer: c'est la raison pour laquelle la poésie est plus philosophique

et plus digne d'intérêt que l'histoire ; en effet le récit de
la poésie porte plutôt sur le général, celui de l'histoire plutôt sur
le particulier. Relève du général le fait de chercher à quel
homme il revient de faire ou dire quelle chose, probablement
ou nécessairement [...]; relève du singulier le fait de chercher ce
qu'a fait Alcibiade et ce qu'il a subi.

(Poétique, 7, 1451b 4-11 ; je traduis10.)

Contre la conception des historiens modernes, Aristote prétendrait

ici que l'art poétique est plus «philosophique» que l'histoire.
Évidemment, «plus philosophique» est un terme d'évaluation
impliquant la connotation «plus digne»; mais Aristote le souligne
encore par la qualification «spoudaioteron», à savoir «plus digne
d'intérêt». C'est pourquoi le passage a suscité un grand débat
parmi les historiens". Pourtant leur critique est mal fondée,
puisque par le terme historia Aristote ne vise pas seulement la
discipline de l'histoire telle que nous la comprenons, à savoir une
recherche qui porte sur le domaine des actions humaines et qui, ainsi

10. Ma traduction est proche de celle de E. R. Schwinge, «Aristoteles
über Struktur und Sujet der Tragödie. Zum 9. Kapitel der Poetik»,
Rheinisches Museum für Philologie, N.F. 139 (1996), p. 111-26, et de
W. Wieland, Die aristotelische Physik, Göttingen : Vandenhoek &
Ruprecht, 19702, p. 96. Les deux interprètes soulignent le «plus ou moins»
(g<xM.ov), et par là, une opposition relative et non radicale.

11. Voir la bibliographie chez E. R. Schwinge, «Aristoteles über Struktur
und Sujet der Tragödie », p. 115, n. 9.



110 ÉTUDES DE LETTRES

définie, constitue une discipline propre. Par ce terme, Aristote ne
se réfère qu'exceptionnellement au domaine de l'histoire. Quand il
emploie ce terme à l'intérieur de sa propre recherche
philosophique12, il se réfère plutôt aux deux étapes de la recherche en
progression, une élémentaire, l'autre avancée. De même, dans le
chapitre 9, Vhistoria est dite «moins philosophique», ce qui
implique qu'elle est aussi une étape de recherche, mais qu'elle l'est à

un degré inférieur. Il s'agit donc de comprendre l'«historia» et le
« mythe » comme deux étapes de la recherche philosophique dont
le rapport n'est pas celui d'une exclusion réciproque mais d'une
inclusion partielle, puisque dans la recherche aristotélicienne,
comme le souligne le Stagirite dans le chapitre 6 de Y Histoire des
animaux (livre I), Vhistoria est le fondement de toute connaissance.

Éclairer ce point nous permettra de revenir à la question des

« règles » sur lesquelles porte le savoir du poète.
Pour ce faire, rappelons qu'Aristote développe une épistémolo-

gie «biologique et génétique» dans le premier chapitre du
premier livre de sa Métaphysique consacré à déterminer le propre du
savoir philosophique en tant que savoir théorique des causes
premières ; en effet, la philosophia selon Aristote vise la sophia qui
n'est pas la sagesse humaine en général, mais une science précise,
celle des causes premières. Ces causes sont premières en tant
qu'elles sont les plus générales et permettent par là de savoir
toute chose d'une manière générale. C'est de par la généralité de
son objet que la philosophie est le savoir suprême. La philosophie
est donc la recherche du général.

Aristote développe son argumentation, dans le chapitre cité, par
l'exemple de la médecine13. Au niveau de Vhistoria, correspondant

à celui de l'empirisme, le savoir se réfère au fait singulier
advenant à un singulier. À ce niveau, deux attitudes sont possibles :

ou bien on se contente de réunir des faits singuliers en tant que tels

12. Voir H. Bonitz, Index aristotelicus, Graz : Akademische Druck und
Verlaganstalt, 19552, s.v. iciopîa et egrceipia.

13. Ce chapitre est succinct et doit être complété par le chapitre 19 des
Seconds Analytiques où Aristote décrit comment la science établit ses

objets. Voir le commentaire de W. Detel, Aristoteles Werke in deutscher
Übersetzung, Bd. 3, Analytica posteriora, 2. Halbband, Berlin : Akademie
Verlag, 1993, p. 829-88. Nous n'entrons pas dans la discussion du détail de

ce commentaire puisque nous sommes d'accord avec l'intention générale de
W. Detel qui suit W. Wieland en expliquant la démarche vers les prémisses
de la science comme démarche de différenciation.



MYTHE ET HISTOIRE D'APRÈS ARISTOTE 111

sans les regrouper d'emblée sous un aspect unifiant14 ou bien une
première unification et par là une généralisation se produit ; car, à

un niveau plus élevé, l'empirisme est décrit comme une première
unification de plusieurs faits par un même trait commun15, ce qui
permet de faire un constat (hoti), tel celui-ci : «un même (un tel)
médicament a aidé plusieurs personnes (par exemple. A, B, C) »16.

L'unification consiste à chercher le trait commun par la similitude.
Pourtant, à ce niveau, la saisie du commun /général n'est pas
encore éclairée par un véritable savoir. Celui-ci consiste d'après le
philosophe dans le savoir des causes17. «Cause» est tout ce qui
permet de répondre à la question du pourquoi, en particulier si le
«pourquoi» vise les traits constitutifs — telles les causes
formelles et matérielles — ou le début ou la fin d'un mouvement —
telles les causes efficientes et finales. Mais la cause formelle
consiste bien dans une «classe» (eidos), à savoir dans un trait
déterminé commun à beaucoup de singuliers, et, vice versa, le singulier

est toujours un singulier compris dans une classe, un général18.
C'est pourquoi, selon l'exemple donné dans la Métaphysique, le
recours à une classe commune s'identifie avec le recours à la
cause. En effet, le médecin, détenteur du savoir des causes, peut
fournir la raison pour laquelle un même médicament a aidé un
groupe de personnes singulières; il indique la classe commune
(eidos)19 qui les comprend en disant:«tel médicament a aidé
A, B, C, puisqu'il s'agit d'hommes colériques». C'est ensuite
dans la détermination précise du «colérique» que se trouvera la
cause pour l'effet du médicament sur le patient. Ici seulement,
l'universel est connu en tant qu'universel : il est différencié en
tant que tel20.

14. Par exemple la recherche « historique » d'Aristote dans la Constitution
d'Athènes qui sera utilisée par la suite pour la classification des constitutions

dans les Politiques.
15. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 1 ; Seconds Analytiques, II, 19, 100a 5-7.
16. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 7. Ceci, dans la recherche d'Aristote

même, correspond au niveau descriptif des traits spécifiques d'une espèce ;

voir p. ex. son Histoire des animaux.
17. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 28 ; Seconds Analytiques, I, 2, 71b 9-16.
18. Aristote dit qu'il est «embrassé» par l'universel. Voir Métaphysique,

A, 1, 981a 22.
19. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 10.
20. Aristote utilise le terme Siacpopâ et décrit l'établissement des classes

d'objets par le procédé de la différenciation à partir d'une donnée empirique
non différenciée. Voir Seconds Analytiques, II, 19, 100a 1 et 100a 15.



112 ÉTUDES DE LETTRES

De ce fait, Aristote décrit la recherche du savoir philosophique
comme un cheminement qui part des choses singulières, du kath'
hekaston, mais qui les abandonne dans leur simple singularité
pour s'élever à une première classification (correspondant à une
généralisation) d'un certain être en créant des «types» (le
colérique par exemple); il progresse dans la recherche de cet être
même (ce qui constitue les sciences particulières, par exemple la
médecine comprise comme science de l'homme, celui-ci étant
alors classé comme ayant un corps déterminé); il termine par une
classification sous l'aspect le plus général possible, par exemple
l'aspect de l'être dans tous les êtres : ce qui constitue l'objet de la
philosophie première, appelée plus tard métaphysique, comme
ontologie générale dans laquelle il faut chercher les causes.

L'exemple dans le premier livre de la Métaphysique concerne
l'homme somatique, objet de la médecine. L'histoire et la poésie,
par contre, concernent l'homme psychique et en particulier
l'homme, être raisonnable et auteur d'une action, issue d'une
délibération. Illustrons donc le chemin de généralisation ou de
classification dans ce domaine en y situant l'histoire et le mythe

Dans une première étape, la recherche enregistre tout ce qui
advient (sumbainei) aux hommes particuliers. D'après le chapitre 9
de la Poétique, nous nous trouvons au niveau le plus bas, à savoir
l'histoire, puisque Aristote nous dit qu'elle concerne la recherche
du singulier, et le philosophe illustre son propos par un genre de
récit qui rapporte tout ce qui advient à un particulier: le récit
d'Hérodote par exemple. Ce genre de récit n'est pas seulement
représenté par l'historien, appelé Yhistorikos, mais aussi par les

poètes cycliques qui ont, partant, manqué au propre du mythe
comme témoin de l'art poétique21.

Dans un second temps, correspondant déjà au niveau du médecin,

l'homme singulier n'est plus visé en tant que singulier isolé,
mais en tant que singulier ayant des traits communs avec d'autres
singuliers, à savoir en tant que type d'homme — ce qu'Aristote
appelle son êthos — le caractère. Dans la mesure où l'homme est
la cause de son propre sort, ce qui advient à un type est soumis
à la régularité propre à ce type : par exemple, un homme tempérant

ne subira pas les effets d'une action colérique propre et dans
la mesure où il est victime d'événements ne relevant pas de son
action propre, il réagira d'une manière modérée. Ici, nous nous

21. Voir les chapitres 7-8 et 22-23 de la Poétique.



MYTHE ET HISTOIRE D'APRÈS ARISTOTE 113

trouvons au niveau de l'art poétique en tant qu'il se propose
d'introduire des caractères (chapitre 15). Dès lors, l'art poétique n'a
plus trait aux hommes singuliers — bien qu'il se serve des noms
des personnages historiques et singuliers tel qu'Achille — mais à

un type d'homme. De ce fait, les interprètes, ayant cherché
comme nous à comprendre la source de la régularité permettant
au poète de construire le nécessaire et le probable dans le mythe,
se sont référés aux caractères22.

Mais la généralité, selon laquelle le poète comme fabricant
d'un mythe touche l'homme, doit être cherchée ailleurs. En effet,
Aristote nous dit qu'une tragédie peut être faite sans caractères
{Poétique, 6,1450a 23-25) — et je dirais que c'est cette généralité
autre qui est visée par Aristote dans le chapitre 9, puisque ce
chapitre s'inscrit dans le développement sur le mythe seul et que le
Stagirite n'a pas encore parlé des caractères. De plus, toute sa
théorie va à l'encontre du drame de caractères. De fait, le mythe
comme chaîne probable ou nécessaire des événements issus de
l'action humaine peut, sinon doit, tirer la nécessité et le probable
d'une autre source : non pas du caractère, mais des normes
sociales, politiques et religieuses qui déterminent, en tant que règles
impératives, les actions et réactions humaines. Cette régularité du
monde social et politique étant donnée, toute action humaine est
donc soit conforme soit non conforme à une règle : elle constitue
un type. Si elle est non conforme, elle constitue une violation qui
peut être une injustice ou une erreur involontaire, une hamartia27.
Il y a donc des règles dans les actions mêmes qui caractérisent
alors l'agissant. Il devient donc un tel (poios), par exemple un
parricide. De plus, selon les mêmes règles, il doit subir tels effets
{poia)24, c'est-à-dire, compte tenu des règles sociales, une action
humaine provoque des effets prévisibles d'une manière probable
ou nécessaire : par exemple si quelqu'un, tel Œdipe, tue son père,
il sera nécessairement doublement puni, premièrement par la
sanction juridique ou divine et en second lieu par la conscience de
sa propre culpabilité et le chagrin qui lui est inhérent.

22. Voir en particulier D. Frede, «Necessity, Chance and "What happens
for the most part" in Aristotle's Poetics», in Essays on Aristotle's Poetics,
ed. A. Oksenberg-Rorty, Princeton: Princeton Univ. Press, 1992, 197-219;
et encore récemment E. R. Schwinge, « Aristoteles über Struktur und Sujet
der Tragödie », p. 117.

23. Voir Éthique à Nicomaque, V, 10, 1135b 11-25.
24. Voir Poétique, 9, 1451b 8: «[...] à un tel advient avec nécessité de

faire ou subir telles choses. »



114 ÉTUDES DE LETTRES

En effet, la poésie porte sur l'homme agissant et le mythe est la
présentation d'une action (mimesis praxeôs). Par là, le général sur
lequel porte le récit artistique consiste dans un trait de l'homme
même, et non pas seulement d'un type d'homme, d'un caractère.
Ce général est le trait propre de l'homme en tant qu'homme qui
agit seulement à partir de la compréhension d'une situation et
d'une décision (prohairesis) découlant de cette compréhension.
Ce trait est spécifique de l'homme, puisque ni la bête ni l'enfant
n'agissent de telle manière, mais qu'ils réagissent plutôt sans
délibération; c'est pourquoi Aristote souligne souvent que seul
l'homme agit25. «Agir» (prattein) n'est pas un terme innocent,
mais prégnant dans le vocabulaire d'Aristote. Le mythe est donc
la composition des pragmata, événements issus de l'action, qui
tirent la nécessité de leur avènement du caractère de l'action même.

De ce fait, la poésie cerne l'homme en tant qu'être qui agit. Par
là, elle se trouve au même niveau de généralisation que l'éthique
d'Aristote qui porte sur les sources de l'homme en tant qu'être
agissant rationnellement. Mais le propre de la poésie ne consiste
pas dans une analyse de l'action humaine et dans une théorie des
différentes sources des actions parfaites ou vertueuses — ceci est
précisément le sujet de l'éthique d'Aristote; le poète vise
l'homme dans un trait qui est paradoxalement à la fois universel
et contingent. En effet, l'homme, en tant qu'être agissant qui
s'appuie sur sa compréhension rationnelle d'une situation peut
toujours se tromper, commettre une erreur; il s'agit là d'une
possibilité générale établissant une nouvelle «classe», à savoir
l'homme agissant par erreur. Or, cette erreur relève de la contingence,

car il faut toujours une situation singulière afin qu'il
advienne (sumbainei) à l'homme de faire ou subir quelque chose de
fatal26. Le paradoxe consiste donc dans le fait que la contingence
— le fait singulier de l'erreur singulière dans une situation singulière

advenue par nécessité — porte sur un aspect général, autrement

dit que la contingence permet de voir l'homme sous un
nouveau trait commun consistant dans la possibilité générale de
l'homme de se tromper. Mais cette dernière ne peut se manifester
que par un acte contingent et elle doit être inscrite par le poète
dans la régularité des actions humaines.

25. Voir Physique, 197b 6 et Éthique à Nicomaque, III, 4, 111 lb 8.
26. «oooiç ervgßeßr\K£v r\ 7ta0eîv ôeivà û Ttoifjaai» (Poétique, 13, 1453a

21-23).



MYTHE ET HISTOIRE D'APRÈS ARISTOTE 115

Voici le champ propre de la poésie, champ «glissant» et délicat
qui fait que tant de poètes ont manqué à la tâche du poète
véritable. Ils se sont contentés — dans le sens de l'histoire — de
rapporter des faits contingents en tant que tels et ils n'ont pas
cherché à détacher du fait contingent sa signification générale en
l'intégrant dans un récit du possible.

Ayant caractérisé le propre du mythe artistique, revenons pour
terminer à l'opposition entre historia et muthos, d'abord en tant
que procédés philosophiques, puis en tant qu'étapes dans l'évolution

des notions de mythe et d'histoire.

5. Historia et muthos face à la philosophie

Aristote, par les réflexions que je viens d'exposer, illustre la
spécificité de l'histoire (historia) et du mythe face à la philosophie.

Or, l'étude approfondie de ce rapport montre qu'il n'est pas
symétrique, c'est-à-dire que le muthos et Vhistoria sont «philosophiques

» à des degrés divers.
En effet, Vhistoria constitue une première étape de l'acquisition

du savoir philosophique qui consiste à retenir tous les faits
contingents advenus à un être singulier, telle Vhistoria d'Aristote,
documentée par sa recherche sur la constitution d'Athènes ou
celle implicite à son Histoire des animaux. Le terme synonyme
d'historia est celui d'empeiria. Si l'être singulier en question est
l'homme, Vhistoria est certes pratiquée par les chercheurs sur
l'homme, à savoir les historiens, mais aussi par les poètes
cycliques qui, partant, s'avèrent être de pseudo-historiens. Ainsi,
Vhistoria est un procédé partagé par tous ceux qui repèrent le
singulier en tant que tel, quel que soit leur domaine.

Concernant l'homme, Vhistoria ne constitue pas une discipline
propre, épuisant tout le savoir possible sur l'homme, puisque ce
savoir s'achève à l'intérieur d'autres disciplines, c'est par exemple
le cas de l'art poétique et en particulier de l'éthique et de la
politique d'Aristote, qui constituent la «philosophie de l'homme»27.
De ce fait, on peut dire que philosophie et historia se recouvrent
partiellement.

En revanche, mythe et philosophie ne se recouvrent plus. D'une
part, ils se ressemblent, et ce dans la mesure où la construction

27. Voir Éthique à Nicomaque, X, 10, 1181b 15.



116 ÉTUDES DE LETTRES

poétique se réfère à l'homme en tant qu'être agissant ; là, l'art
poétique et l'éthique philosophique se meuvent sur un même niveau
de généralisation. D'autre part, ils se complètent: leur savoir du
général vise deux buts entièrement divergents, ce qui définit deux
formes de savoir spécifiques. En effet, à la différence du
philosophe, le poète ne développe pas une théorie et il n'a pas pour
tâche d'instruire son public ; le poète n'est donc pas tenu d'enseigner

une éthique ni même d'enseigner du tout. Cette dernière tâche
incombe naturellement au philosophe qui possède le savoir sur
l'homme au niveau le plus général, puisque, comme le Stagirite
aime à le dire, «le plus su est aussi le plus enseignable»28. Par
conséquent, le poète n'expose pas son savoir du général, il l'utilise
pour créer une œuvre d'art, le récit tragique par exemple. Ce
faisant, il obéit à une autre finalité, celle des arts (technai) en général

: ces derniers créent une œuvre pour que cette œuvre remédie à

un besoin extérieur ou intérieur de l'homme. De ce fait, le poète se

sert de son savoir du général pour créer son récit afin que celui-ci
corresponde à son but propre, à savoir libérer l'auditeur des affections

troublantes, tels l'angoisse et le chagrin, causées par le
malheur d'autrui. À cette fin, il doit bouleverser et non instruire son
spectateur, ce qu'il obtient par la création d'une pseudo-réalité, à

savoir le mythe. Son activité est complémentaire de celle du philosophe

dans la mesure où le philosophe peut instruire l'homme qui
est à la recherche du bonheur et des finalités atteignables par la
raison et sa mise en pratique. Mais le philosophe n'a pas de prise
sur la possibilité de l'homme de se tromper et d'être d'une manière
involontaire la cause de son propre malheur. C'est là où intervient
le poète tragique qui rappelle à l'homme son caractère faillible, en
lui permettant à la fois d'en prendre conscience et de s'en émouvoir

afin qu'il se libère de ses angoisses les plus intimes.

6. L'évolution des termes

Nous bouclons notre parcours en dégageant la signification que
l'opposition aristotélicienne entre mythe et historia implique pour
l'évolution des concepts.

Ce qui résulte de la conception aristotélicienne du mythe et de
l'histoire est une césure dans l'évolution des deux notions. D'une
part, à partir de et grâce à la Poétique d'Aristote, le muthos en

28. Voir Métaphysique, I, 2, 982a 13 et 982a 28-30.



MYTHE ET HISTOIRE D'APRÈS ARISTOTE 117

tant que création poétique charge ce terme de la signification de la
fiction qui, même lorsqu'elle présente une réalité possible, n'est
toutefois pas un récit du réel. A partir d'ici se développe l'idée
que le mythe n'est que fiction et, par là, non vrai. Pourtant cette
opposition ne correspond nullement à la conception d'Aristote:
selon lui, et l'histoire et le mythe sont vrais, mais la vérité du
mythe dépasse celle de l'histoire en renvoyant à des traits universels

de l'homme.
D'autre part, Yhistoria grecque deviendra Yhistoria latine; elle

continuera à impliquer, grâce aux différentes renaissances
d'Aristote, la notion de la recherche du singulier, et ce jusqu'au
xvme siècle29. De ce fait, elle n'acquiert pas le rang de science,
qui selon Aristote est le savoir portant sur le général. Et il aura
fallu libérer les notions d'histoire et de science de leur interprétation

aristotélicienne pour que les sciences historiques puissent
être pensées en tant que sciences (sciences du singulier ce qui
fut le cas au début du xixe siècle.

Signalons pour terminer une importante répercussion de la
notion aristotélicienne de l'histoire concernant la science de

l'Antiquité. Au moment où cette science fut fondée par Friedrich
August Wolf en 1786, elle fut considérée par son fondateur
comme une «science historico-philosophique». Comme je l'ai
montré ailleurs30, pour Wolf, le terme «historique» couvre encore
la recherche du détail singulier, tandis que le terme «philosophique»

porte sur la finalité universelle de cette science, qu'il
définit comme la «connaissance de l'humanité (humaniîas) dans

l'Antiquité», à savoir la connaissance de l'homme en général tel
qu'il est vu par la culture grecque.

Ada Neschke
Université de Lausanne

29. Voir à ce sujet le travail de F. Kambartel, Erfahrung und Struktur.
Bausteine zu einer Kritik des Empirismus und Formalismus, Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1968, p. 67-86.

30. Voir A. Neschke, «Friedrich A. Wolf et la science de l'humanité
antique. Contributions à l'histoire des sciences humaines», Antike und
Abendland, 44 (1998), à paraître.




	Mythe et histoire d'après Aristote (Poétique, 9) : contribution à une histoire des concepts

