Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Mythe et histoire d'aprés Aristote (Poétique, 9) : contribution a une
histoire des concepts

Autor: Neschke, Ada

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MYTHE ET HISTOIRE
D’ APRES ARISTOTE (POETIQUE, 9):
CONTRIBUTION A UNE HISTOIRE DES CONCEPTS

La Poétique d’ Aristote constitue un chapitre-clé dans I’évolution des mots
«mythes» et «histoire ». Les deux appellations acquieérent chez le Stagirite
une valeur terminologique qui renvoie a des concepts précis. En effet, Platon
se sert encore du champ sémantique large du terme muthos, qu’il utilise pour
désigner un récit traditionnel ou fictif relatif aux héros et aux dieux ; mais ce
récit ne constitue, dans le contexte platonicien, qu’une maniere de parler a la-
quelle le discours argumenté — le logos — seul peut donner une significa-
tion. Par contre, Aristote dote le terme muthos d’une signification plus
précise pour désigner la fiction d’une action humaine représentée dans ses
traits généraux et réguliers, grice au savoir (techné) du poete. Ainsi, le
«mythe » s’oppose a I’ historia qui porte, elle, uniquement sur le fait singu-
lier. Cette position aristotélicienne influencera la conception du «mythe »
comme fabula («fable/plot») de la poésie, tandis que I’histoire gardera sa
signification de recherche du fait singulier jusqu’au XvIIE si¢cle.

1. Introduction

Cette contribution est consacrée a l’évolution des termes
«mythe» et «histoire» dans la perspective d’une histoire des
concepts. Une telle histoire nous éclairera sur le passé de notre
propre discipline, a savoir sur la science de 1’antiquité en tant que
science historique. Que veut dire «historique » et quel est son
rapport au «mythe»? A cet égard, le neuvieme chapitre de la
Poétique d’Aristote représente un moment de notre passé aussi
important qu’intéressant en lui-méme :

— il est important, puisque les deux notions de «mythe» et
d’«histoire » seront imprégnées par 1’interprétation aristotéli-
cienne jusqu’au XVIII® siecle,

— il est intéressant en lui-méme, puisque le mot mythe est
chargé par le Stagirite d’une nouvelle signification, et ce par le
truchement d’une réflexion qui ne porte pas d’emblée sur le
mythe tel que nous le comprenons, mais sur 1’art poétique: le



106 ETUDES DE LETTRES

mythe sera le sujet central, puisque le détenteur de 1I’art poétique
sera défini comme un «fabricant de mythes » (poiétés muthén,
Poétique, 9, 1451b 27-28). Par 1a, le « mythe » devient un récit
artistique et fabriqué.

Cette optique implique évidemment une vision du mythe qui va
a I’encontre de la vision du xviie® siécle et de 1’anthropologie
contemporaine : le mythe poétique n’est ni, comme dans la vision
des Lumiéres!, le signe d’un passé enfantin et prérationnel de
I’homme, ni, comme dans I’anthropologie contemporaine?, I’ex-
pression d’un travail collectif, un récit populaire et traditionnel ; il
est en revanche issu de la raison et de la réflexion d’une part, et
provient d’autre part d’un individu bien précis : I’ artiste.

Il faut alors comprendre comment, dans la réflexion d’ Aristote
sur I’art poétique, le mot « mythe » acquiert la signification du fa-
briqué sinon de la fiction, et encore pourquoi, en tant que tel, il
est opposé a I’histoire — historia —, notion qui doit, elle aussi,
étre élucidée,

2. Le chapitre 9 de la Poétique et son contexte

«Mythe » et «histoire » sont opposés par Aristote dans le neu-
vieme chapitre de sa Poétique. Pour en comprendre ’enjeu, il faut
brievement situer le contexte de ce chapitre: il s’inscrit dans la
théorie de la tragédie qu’ Aristote présente dans les chapitres 6 a
21 du méme traité. Ayant défini la tragédie et distingué ses parties
dans le sixieéme chapitre, le philosophe analyse 1’apport de ces
parties a la finalité de 1’art tragique qui consiste a procurer au
spectateur un certain plaisir. Parmi ces parties, la plus importante
est celle qu’ Aristote appelle le « mythe » et dont il traite dans les
chapitres 7 a 11 et 13 a 14, passant ensuite aux autres parties, a
savoir le caractére, I’argumentation, la mise en scéne, le chant et
la diction (chap. 15-21).

Par le mot muthos, Aristote entend d’emblée une mimésis
praxeds (Poétique, 7, 1450b 3). Le terme de mimésis embrasse un
grand spectre de significations s’étendant de 1’ « imitation fidele »
jusqu’a la «représentation libre »3. Or le choix fait par Aristote

1. Voir J. DE VRIES, Forschungsgeschichte der Mythologie, Freiburg/
Miinchen: Alber, 1961, p. 83-129.

2. Voir C. CALAME, Mythe et histoire dans [’antiquité grecque, Lausanne :
Payot, 1996, p. 46.

3. Sur la pipnoig, cf. A. NESCHKE, Die Poetik des Aristoteles. Textstruktur
und Textbedeutung, Frankfurt am Main : Klostermann, 1980, p. 76-81.



MYTHE ET HISTOIRE D’ APRES ARISTOTE 107

parmi ces significations possibles élimine toute polysémie; en
effet, le Stagirite définit le mythe comme une «composition d’
événements, issus de 1’action» (sunthesis tén pragmaton*;
Poétique, 6, 1450a 5).

Le terme de «composition » (sunthesis) est crucial, car il ren-
voie a la faculté créative ou inventive du poete auquel, selon
Aristote, il incombe de fabriquer (poiein), a savoir d’inventer et
d’arranger une chaine d’événements selon certains principes qui
vont constituer ce nouveau phénomene artistique auquel le
Stagirite réservera le nom de muthos. En effet, par son emploi aris-
totélicien dans les chapitres en question, le terme prend la nouvelle
signification de récit fabriqué, de création, voire de fiction artis-
tique, que 1’on traduit en latin par fabula et en anglais par plot.
Certes, Platon avait déja utilisé le terme de mythe pour désigner un
récit fictif>; mais ce récit ne constitue dans le contexte platonicien
qu’une maniere de parler a laquelle le discours argumenté — le
logos — seul prétera une signification®. Ainsi Platon se sert-il
abondamment des mythes dans ses dialogues afin de présenter une
thése philosophique’. Mais encore fallait-il que ce récit fictif
s’émancipe du discours argumenté, qu’il devienne le cceur méme
d’un genre de savoir, propre au poete. Ce pas est effectué par
Aristote qui est le premier a étudier les lois et les principes per-
mettant la fiction poétique. Il définit ainsi le poéte comme un créa-
teur de fiction en 1’appelant un « fabricant de récits » (Poétique, 9,
1451b 27) et le situe en rapport avec la philosophie.

3. Le mythe chez Aristote

Qu’est-ce alors que le mythe, le «récit fabriqué », et que veut
dire « fabriqué »? C’est a cette question que répond Aristote dans

4. Sur le sens précis de mpaypoto en tant qu’« événements issus de 1’ac-
tion», voir ci-dessous p. 114.

5. Le lieu classique est le moment ou Protagoras, dans le dialogue du
méme nom, propose a son public de lui présenter sa réponse par un pdfog ou
un Adyog, un récit fictif ou un discours argumenté (voir PLATON, Protagoras,
320c 3).

6. Voir en particulier le mythe du Politique et son Aoyog (Politique, 271-
275); de méme dans les Lois, 713c-714b.

7. Dans le Protagoras, le Phédon, le Phédre, le Politique, le Gorgias, la
République et les Lois. Sur le mythe platonicien, voir L. BRISSON, Platon,
les mots et les mythes, Paris : La Découverte, 19942,



108 ETUDES DE LETTRES

les chapitres 7 et suivants, tout en développant les principes selon
lesquels un récit devient un récit fabriqué, une fiction artistique.
De ce fait, il releéve d’un savoir propre, au lieu d’étre seulement,
comme chez Platon encore, une forme d’expression linguistique
dont le philosophe peut se servir pour préparer ou illustrer un dis-
cours argumenté.

Que nous dit le texte d’Aristote ? Il se divise en deux séries
d’arguments®. Dans les chapitres 13 et 14, il s’agit pour le poéte
de construire un récit dans lequel I’auteur de 1’action — appelé
plus tard le héros tragique — commet dans une situation précise
une erreur (hamartia) qui entraine sa catastrophe (atuchia; cha-
pitres 13-14). Dans les chapitres 7 a 9, Aristote donne au récit une
structure précise : le récit doit constituer une unité ayant un début,
une apogée et une fin, ou les éléments sont li€s par la nécessité ou
le probable®. Ces deux theses constituent une régle imposée au
poete par le philosophe : le poete doit faire en sorte que son héros
arrive par une chaine d’événements nécessaires ou probables dans
une situation ou il commet une erreur et que cette erreur ait des
conséquences nécessaires ou probables amenant I’acteur a la ca-
tastrophe. Ceci présuppose de la part du Stagirite deux autres
théses qui ne sont pas explicitées : 1) les événements menant vers
ou provenant d’une action humaine sont soumis a des régles; en
effet, c’est seulement a partir d’une reégle que 1’on peut constater
une nécessité ou probabilité ; 2) ces régles ne sont pas absolues :
I’homme n’est pas déterminé par les événements se déroulant
avec une régularité nécessaire dans le monde physique, mais il
posseéde une liberté de choix et ainsi la liberté d’opérer un choix
fatal qui I’entraine vers la catastrophe.

Il y a donc, dans la création artistique, recours a deux principes
généraux : d’une part la liberté de choix et la possibilité de mal
choisir, de commettre une erreur ; d’autre part, une régularité per-
mettant de raconter 1’ histoire du choix fatal selon une nécessité ou
une probabilité interne. A partir d’une régularité, a savoir d’une
loi générale, on peut projeter ce qui est possible selon le néces-
saire et le probable ; et I’on peut inventer des événements particu-
liers conformément a la regle. L’application de la régle dans un
récit révélera d’une part ce qui est, en général, possible dans le

8. Voir A. Neschke, Die Poetik des Aristoteles, p. 130.

9. Sur la signification de ces chapitres, voir plus en détail A. NESCHKE,
«POIESIS et MIMESIS dans la Poétique d’ Aristote », Poetica, 29 (1998),
p. 325-42.



MYTHE ET HISTOIRE D’APRES ARISTOTE 109

monde humain, et, d’autre part, dans le cas d’un récit tragique,
elle révélera plus spécifiquement I’exposition de I’homme a ’er-
reur avec ses suites fatales.

4. L'« historia »

Quelles sont alors ces régularités qui établissent le lien du né-
cessaire entre les événements du récit artistique ? Passons donc au
mythe lui-méme, et ce en I’opposant a I’ historia car le Stagirite,
pour mieux faire comprendre ce qu’est le mythe en tant que
construction de I’unité d’une action possible a partir de régles,
I’oppose dans le chapitre 9 a I’ historia que 1’on traduit habituelle-
ment par « histoire ».

L’historien et le poete différent par le fait que 1’un raconte ce
qui s’est réellement passé, 1’autre ce qui pourrait réellement se
passer: c’est la raison pour laquelle la poésie est plus philoso-
phique et plus digne d’intérét que 1’histoire ; en effet le récit de
la poésie porte plutdt sur le général, celui de 1’histoire plutdt sur
le particulier. Reléve du général le fait de chercher a quel
homme il revient de faire ou dire quelle chose, probablement
ou nécessairement [...]; releve du singulier le fait de chercher ce
qu’a fait Alcibiade et ce qu’il a subi.

(Poétique, 7, 1451b 4-11; je traduis'?.)

Contre la conception des historiens modernes, Aristote préten-
drait ici que I’art poétique est plus « philosophique » que I’histoire.
Evidemment, «plus philosophique » est un terme d’évaluation im-
pliquant la connotation «plus digne »; mais Aristote le souligne
encore par la qualification «spoudaioteron», a savoir «plus digne
d’intérét». C’est pourquoi le passage a suscité un grand débat
parmi les historiens!'. Pourtant leur critique est mal fondée,
puisque par le terme historia Aristote ne vise pas seulement la dis-
cipline de I’histoire telle que nous la comprenons, a savoir une re-
cherche qui porte sur le domaine des actions humaines et qui, ainsi

10. Ma traduction est proche de celle de E. R. SCHWINGE, « Aristoteles
tiber Struktur und Sujet der Tragédie. Zum 9. Kapitel der Poetik »,
Rheinisches Museum fiir Philologie, N.F. 139 (1996), p. 111-26, et de
W. WIELAND, Die aristotelische Physik, Gottingen: Vandenhoek &
Ruprecht, 19702, p. 96. Les deux interprétes soulignent le « plus ou moins »
(uoAAov), et par 1a, une opposition relative et non radicale.

11. Voir la bibliographie chez E. R. Schwinge, « Aristoteles iiber Struktur
und Sujet der Tragodie», p. 115, n. 9.



110 ETUDES DE LETTRES

définie, constitue une discipline propre. Par ce terme, Aristote ne
se réfere qu’exceptionnellement au domaine de 1’histoire. Quand il
emploie ce terme a [’intérieur de sa propre recherche philoso-
phique'?, il se réfere plutdt aux deux étapes de la recherche en pro-
gression, une élémentaire, I’autre avancée. De méme, dans le
chapitre 9, I’ historia est dite « moins philosophique », ce qui im-
plique qu’elle est aussi une étape de recherche, mais qu’elle I’est a
un degré inférieur. Il s’agit donc de comprendre 1’ « historia» et le
«mythe » comme deux étapes de la recherche philosophique dont
le rapport n’est pas celui d’une exclusion réciproque mais d’une
inclusion partielle, puisque dans la recherche aristotélicienne,
comme le souligne le Stagirite dans le chapitre 6 de I’ Histoire des
animaux (livre I), I’ historia est le fondement de toute connais-
sance. Eclairer ce point nous permettra de revenir a la question des
«regles » sur lesquelles porte le savoir du poete.

Pour ce faire, rappelons qu’ Aristote développe une épistémolo-
gie «biologique et génétique» dans le premier chapitre du pre-
mier livre de sa Métaphysique consacré a déterminer le propre du
savoir philosophique en tant que savoir théorique des causes pre-
mieéres ; en effet, la philosophia selon Aristote vise la sophia qui
n’est pas la sagesse humaine en général, mais une science précise,
celle des causes premieres. Ces causes sont premieres en tant
qu’elles sont les plus générales et permettent par l1a de savoir
toute chose d’une maniere générale. C’est de par la généralité de
son objet que la philosophie est le savoir supréme. La philosophie
est donc la recherche du général.

Aristote développe son argumentation, dans le chapitre cité, par
I’exemple de la médecine!®. Au niveau de I’historia, correspon-
dant a celui de I’empirisme, le savoir se réfere au fait singulier ad-
venant a un singulier. A ce niveau, deux attitudes sont possibles :
ou bien on se contente de réunir des faits singuliers en tant que tels

12. Voir H. BoNITZ, Index aristotelicus, Graz: Akademische Druck und
Verlaganstalt, 19552, 5.v. ictopia et éuneipia.

13. Ce chapitre est succinct et doit étre complété par le chapitre 19 des
Seconds Analytiques ou Aristote décrit comment la science établit ses
objets. Voir le commentaire de W. DETEL, Aristoteles Werke in deutscher
Ubersetzung, Bd. 3, Analytica posteriora, 2. Halbband, Berlin : Akademie
Verlag, 1993, p. 829-88. Nous n’entrons pas dans la discussion du détail de
ce commentaire puisque nous sommes d’accord avec I’intention générale de
W. Detel qui suit W. Wieland en expliquant la démarche vers les prémisses
de la science comme démarche de différenciation.



MYTHE ET HISTOIRE D’ APRES ARISTOTE 111

sans les regrouper d’emblée sous un aspect unifiant'# ou bien une
premiere unification et par la une généralisation se produit; car, a
un niveau plus élevé, I’empirisme est décrit comme une premiére
unification de plusieurs faits par un méme trait commun'?, ce qui
permet de faire un constat (hoti), tel celui-ci: «un méme (un tel)
médicament a aidé plusieurs personnes (par exemple. A, B, C) »'S.
L’unification consiste a chercher le trait commun par la similitude.
Pourtant, a ce niveau, la saisie du commun/général n’est pas en-
core éclairée par un véritable savoir. Celui-ci consiste d’apres le
philosophe dans le savoir des causes'’. «Cause » est tout ce qui
permet de répondre a la question du pourquoi, en particulier si le
« pourquoi » vise les traits constitutifs — telles les causes for-
melles et matérielles — ou le début ou la fin d’un mouvement —
telles les causes efficientes et finales. Mais la cause formelle
consiste bien dans une «classe » (eidos), a savoir dans un trait dé-
terminé commun a beaucoup de singuliers, et, vice versa, le singu-
lier est toujours un singulier compris dans une classe, un général'®.
C’est pourquoi, selon I’exemple donné dans la Métaphysique, le
recours a une classe commune s’identifie avec le recours a la
cause. En effet, le médecin, détenteur du savoir des causes, peut
fournir la raison pour laquelle un méme médicament a aidé un
groupe de personnes singulieres; il indique la classe commune
(eidos)'® qui les comprend en disant:«tel médicament a aidé
A, B, C, puisqu’il s’agit d’hommes colériques». C’est ensuite
dans la détermination précise du «colérique » que se trouvera la
cause pour I’effet du médicament sur le patient. Ici seulement,
I’universel est connu en tant qu’universel : il est différencié en
tant que tel?’.

14. Par exemple la recherche «historique » d’ Aristote dans la Constitution
d’Athénes qui sera utilisée par la suite pour la classification des constitu-
tions dans les Politiques.

15. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 1; Seconds Analytiques, 11, 19, 100a 5-7.

16. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 7. Ceci, dans la recherche d’Aristote
méme, correspond au niveau descriptif des traits spécifiques d’une espéce ;
voir p. ex. son Histoire des animaux.

17. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 28; Seconds Analytiques, 1, 2, 71b 9-16.

18. Aristote dit qu’il est «embrassé» par I’universel. Voir Métaphysique,
A, 1,981a 22.

19. Voir Métaphysique, A, 1, 981a 10.

20. Aristote utilise le terme dwopopd et décrit 1’établissement des classes
d’objets par le procédé de la différenciation a partir d’une donnée empirique
non différenciée. Voir Seconds Analytiques, 11, 19, 100a 1 et 100a 15.



112 ETUDES DE LETTRES

De ce fait, Aristote décrit la recherche du savoir philosophique
comme un cheminement qui part des choses singulieres, du kath’
hekaston, mais qui les abandonne dans leur simple singularité
pour s’élever a une premiere classification (correspondant a une
généralisation) d’un certain étre en créant des «types» (le colé-
rique par exemple); il progresse dans la recherche de cet étre
méme (ce qui constitue les sciences particuliéres, par exemple la
médecine comprise comme science de 1’homme, celui-ci étant
alors classé comme ayant un corps déterminé); il termine par une
classification sous I’aspect le plus général possible, par exemple
I’aspect de I’étre dans tous les étres : ce qui constitue 1’objet de la
philosophie premiere, appelée plus tard métaphysique, comme
ontologie générale dans laquelle il faut chercher les causes.

L’exemple dans le premier livre de la Métaphysique concerne
I’homme somatique, objet de la médecine. L histoire et la poésie,
par contre, concernent ’homme psychique et en particulier
I’homme, étre raisonnable et auteur d’une action, issue d’une dé-
libération. Illustrons donc le chemin de généralisation ou de clas-
sification dans ce domaine en y situant 1’histoire et le mythe !

Dans une premiere étape, la recherche enregistre tout ce qui ad-
vient (sumbainei) aux hommes particuliers. D’apres le chapitre 9
de:la Poétique, nous nous trouvons au niveau le plus bas, & savoir
I’histoire, puisque Aristote nous dit qu’elle concerne la recherche
du singulier, et le philosophe illustre son propos par un genre de
récit qui rapporte tout ce qui advient a un particulier: le récit
d’Hérodote par exemple. Ce genre de récit n’est pas seulement re-
présenté par I’historien, appelé 1’ historikos, mais aussi par les
poetes cycliques qui ont, partant, manqué au propre du mythe
comme témoin de I’art poétique?!.

Dans un second temps, correspondant déja au niveau du méde-
cin, I’homme singulier n’est plus visé en tant que singulier isolé,
mais en tant que singulier ayant des traits communs avec d’autres
singuliers, a savoir en tant que type d’homme — ce qu’Aristote
appelle son éthos — le caractére. Dans la mesure ou I’homme est
la cause de son propre sort, ce qui advient a un type est soumis
a la régularité propre a ce type: par exemple, un homme tempé-
rant ne subira pas les effets d’une action colérique propre et dans
la mesure ou il est victime d’événements ne relevant pas de son
action propre, il réagira d’une maniere modérée. Ici, nous nous

21. Voir les chapitres 7-8 et 22-23 de la Poétique.



MYTHE ET HISTOIRE D’ APRES ARISTOTE 113

trouvons au niveau de 1’art poétique en tant qu’il se propose d’in-
troduire des caracteres (chapitre 15). Des lors, 1’art poétique n’a
plus trait aux hommes singuliers — bien qu’il se serve des noms
des personnages historiques et singuliers tel qu’ Achille — mais a
un type d’homme. De ce fait, les interprétes, ayant cherché
comme nous a comprendre la source de la régularité permettant
au poete de construire le nécessaire et le probable dans le mythe,
se sont référés aux caracteres?2,

Mais la généralité, selon laquelle le poeéte comme fabricant
d’un mythe touche 1’homme, doit étre cherchée ailleurs. En effet,
Aristote nous dit qu’une tragédie peut étre faite sans caractéres
(Poétique, 6,1450a 23-25) — et je dirais que c’est cette généralité
autre qui est visée par Aristote dans le chapitre 9, puisque ce cha-
pitre s’inscrit dans le développement sur le mythe seul et que le
Stagirite n’a pas encore parlé des caractéres. De plus, toute sa
théorie va a I’encontre du drame de caracteres. De fait, le mythe
comme chaine probable ou nécessaire des événements issus de
I’action humaine peut, sinon doit, tirer la nécessité et le probable
d’une autre source: non pas du caracteére, mais des normes so-
ciales, politiques et religieuses qui déterminent, en tant que régles
impératives, les actions et réactions humaines. Cette régularité du
monde social et politique étant donnée, toute action humaine est
donc soit conforme soit non conforme & une régle: elle constitue
un type. Si elle est non conforme, elle constitue une violation qui
peut étre une injustice ou une erreur involontaire, une hamartia®?.
Il y a donc des régles dans les actions mémes qui caractérisent
alors 1’agissant. Il devient donc un tel (poios), par exemple un
parricide. De plus, selon les mémes regles, il doit subir tels effets
(poia)*, c’est-a-dire, compte tenu des régles sociales, une action
humaine provoque des effets prévisibles d’une maniére probable
ou nécessaire : par exemple si quelqu’un, tel (Edipe, tue son pére,
il sera nécessairement doublement puni, premierement par la
sanction juridique ou divine et en second lieu par la conscience de
sa propre culpabilité et le chagrin qui lui est inhérent.

22. Voir en particulier D. FREDE, « Necessity, Chance and “What happens
for the most part” in Aristotle’s Poetics », in Essays on Aristotle’s Poetics,
ed. A. Oksenberg-Rorty, Princeton : Princeton Univ. Press, 1992, 197-219;
et encore récemment E. R. Schwinge, « Aristoteles tiber Struktur und Sujet
der Tragﬁdi; », p. 117.

23. Voir Ethique a Nicomagque, V, 10, 1135b 11-25.

24. Voir Poétique, 9, 1451b 8: «[...] a un tel advient avec nécessité de
faire ou subir telles choses. »



114 ETUDES DE LETTRES

En effet, la poésie porte sur I’homme agissant et le mythe est la
présentation d’une action (mimesis praxeds). Par 13, le général sur
lequel porte le récit artistique consiste dans un trait de I’homme
méme, et non pas seulement d’un type d’homme, d’un caractere.
Ce général est le trait propre de I’homme en tant qu”’homme qui
agit seulement a partir de la compréhension d’une situation et
d’une décision (prohairesis) découlant de cette compréhension.
Ce trait est spécifique de I’homme, puisque ni la béte ni I’enfant
n’agissent de telle maniere, mais qu’ils réagissent plutdt sans dé-
libération; c’est pourquoi Aristote souligne souvent que seul
’homme agit?. « Agir» (prattein) n’est pas un terme innocent,
mais prégnant dans le vocabulaire d’ Aristote. Le mythe est donc
la composition des pragmata, événements issus de 1’action, qui ti-
rent la nécessité de leur avénement du caractere de 1’action méme.

De ce fait, la poésie cerne I’homme en tant qu’étre qui agit. Par
la, elle se trouve au méme niveau de généralisation que 1’éthique
d’ Aristote qui porte sur les sources de I’homme en tant qu’étre
agissant rationnellement. Mais le propre de la poésie ne consiste
pas dans une analyse de 1’action humaine et dans une théorie des
différentes sources des actions parfaites ou vertueuses — ceci est
précisément le sujet de 1’éthique d’Aristote; le poete vise
I’homme dans un trait qui est paradoxalement a la fois universel
et contingent. En effet, ’homme, en tant qu’étre agissant qui
s’appuie sur sa compréhension rationnelle d’une situation peut
toujours se tromper, commettre une erreur ; il s’agit 1a d’une pos-
sibilité générale établissant une nouvelle «classe», a savoir
I’homme agissant par erreur. Or, cette erreur releve de la contin-
gence, car il faut toujours une situation singuliere afin qu’il ad-
vienne (sumbainei) a ’homme de faire ou subir quelque chose de
fatal?. Le paradoxe consiste donc dans le fait que la contingence
— le fait singulier de I’erreur singuliére dans une situation singu-
liere advenue par nécessité — porte sur un aspect général, autre-
ment dit que la contingence permet de voir I’homme sous un
nouveau trait commun consistant dans la possibilité générale de
[’homme de se tromper. Mais cette derniere ne peut se manifester
que par un acte contingent et elle doit étre inscrite par le poéte
dans la régularité des actions humaines.

25. Voir Physique, 197b 6 et Ethique a Nicomaque, 111, 4, 1111b 8.
26. «6o01¢ cvuPéPnxev | mobelv dewva | morfjcau» (Poétique, 13, 1453a
21-23).



MYTHE ET HISTOIRE D’APRES ARISTOTE 113

Voici le champ propre de la poésie, champ « glissant » et délicat
qui fait que tant de poétes ont manqué a la tiche du poéte véri-
table. Ils se sont contentés — dans le sens de 1’histoire — de rap-
porter des faits contingents en tant que tels et ils n’ont pas
cherché a détacher du fait contingent sa signification générale en
I’intégrant dans un récit du possible.

Ayant caractérisé le propre du mythe artistique, revenons pour
terminer a 1’opposition entre historia et muthos, d’abord en tant
que procédés philosophiques, puis en tant qu’étapes dans 1’évolu-
tion des notions de mythe et d’histoire.

5. Historia et muthos face a la philosophie

Aristote, par les réflexions que je viens d’exposer, illustre la
spécificité de I’histoire (historia) et du mythe face a la philoso-
phie. Or, I’étude approfondie de ce rapport montre qu’il n’est pas
symétrique, c’est-a-dire que le muthos et 1’ historia sont « philoso-
phiques » a des degrés divers.

En effet, I’ historia constitue une premiere étape de 1’acquisi-
tion du savoir philosophique qui consiste a retenir tous les faits
contingents advenus a un étre singulier, telle I’ historia d’ Aristote,
documentée par sa recherche sur la constitution d’Athénes ou
celle implicite a son Histoire des animaux. Le terme synonyme
d’ historia est celui d’empeiria. Si I’étre singulier en question est
I’homme, 1’historia est certes pratiquée par les chercheurs sur
I’homme, a savoir les historiens, mais aussi par les poetes cy-
cliques qui, partant, s’averent étre de pseudo-historiens. Ainsi,
I’historia est un procédé partagé par tous ceux qui reperent le sin-
gulier en tant que tel, quel que soit leur domaine.

Concernant I’homme, I’ historia ne constitue pas une discipline
propre, épuisant tout le savoir possible sur I’homme, puisque ce
savoir s’acheve a I’intérieur d’autres disciplines, c’est par exemple
le cas de I’art poétique et en particulier de I’éthique et de la poli-
tique d’ Aristote, qui constituent la « philosophie de 1’homme »?7.
De ce fait, on peut dire que philosophie et historia se recouvrent
partiellement.

En revanche, mythe et philosophie ne se recouvrent plus. D’une
part, ils se ressemblent, et ce dans la mesure ou la construction

27. Voir Ethique a Nicomaque, X, 10, 1181b 15.



116 ETUDES DE LETTRES

poétique se réfere a I’homme en tant qu’étre agissant ; 1a, 1’art poé-
tique et I’éthique philosophique se meuvent sur un méme niveau
de généralisation. D’autre part, ils se complétent : leur savoir du
général vise deux buts entierement divergents, ce qui définit deux
formes de savoir spécifiques. En effet, a la différence du philo-
sophe, le poete ne développe pas une théorie et il n’a pas pour
tache d’instruire son public ; le poete n’est donc pas tenu d’ensei-
gner une éthique ni méme d’enseigner du tout. Cette derniére tache
incombe naturellement au philosophe qui posséde le savoir sur
I’homme au niveau le plus général, puisque, comme le Stagirite
aime 2 le dire, «le plus su est aussi le plus enseignable »28, Par
conséquent, le poete n’expose pas son savoir du général, il ['utilise
pour créer une ceuvre d’art, le récit tragique par exemple. Ce fai-
sant, il obéit a une autre finalité, celle des arts (technai) en géné-
ral : ces derniers créent une ceuvre pour que cette ceuvre remédie a
un besoin extérieur ou intérieur de I’homme. De ce fait, le poéte se
sert de son savoir du général pour créer son récit afin que celui-ci
corresponde a son but propre, a savoir libérer I’auditeur des affec-
tions troublantes, tels 1’angoisse et le chagrin, causées par le mal-
heur d’autrui. A cette fin, il doit bouleverser et non instruire son
spectateur, ce qu’il obtient par la création d’une pseudo-réalité, a
savoir le mythe. Son activité est complémentaire de celle du philo-
sophe dans la mesure ou le philosophe peut instruire I’homme qui
est a la recherche du bonheur et des finalités atteignables par la
raison et sa mise en pratique. Mais le philosophe n’a pas de prise
sur la possibilité de I’homme de se tromper et d’étre d’une maniere
involontaire la cause de son propre malheur. C’est la ou intervient
le poéte tragique qui rappelle a I’homme son caracteére faillible, en
lui permettant a la fois d’en prendre conscience et de s’en émou-
voir afin qu’il se libére de ses angoisses les plus intimes.

6. L’évolution des termes

Nous bouclons notre parcours en dégageant la signification que
I’opposition aristotélicienne entre mythe et historia implique pour
I’évolution des concepts.

Ce qui résulte de la conception aristotélicienne du mythe et de
I’histoire est une césure dans I’évolution des deux notions. D’une
part, a partir de et grace a la Poétique d’ Aristote, le muthos en

28. Voir Métaphysique, 1, 2, 982a 13 et 982a 28-30.



MYTHE ET HISTOIRE D’APRES ARISTOTE 117

tant que création poétique charge ce terme de la signification de la
fiction qui, méme lorsqu’elle présente une réalité possible, n’est
toutefois pas un récit du réel. A partir d’ici se développe 1’idée
que le mythe n’est que fiction et, par 1a, non vrai. Pourtant cette
opposition ne correspond nullement a la conception d’Aristote :
selon lui, et I’histoire et le mythe sont vrais, mais la vérité du
mythe dépasse celle de I’histoire en renvoyant a des traits univer-
sels de ’homme.

D’autre part, I’ historia grecque deviendra I’ historia latine ; elle
continuera a impliquer, griace aux différentes renaissances
d’ Aristote, la notion de la recherche du singulier, et ce jusqu’au
xviie sieécle?. De ce fait, elle n’acquiert pas le rang de science,
qui selon Aristote est le savoir portant sur le général. Et il aura
fallu libérer les notions d’histoire et de science de leur interpréta-
tion aristotélicienne pour que les sciences historiques puissent
étre pensées en tant que sciences (sciences du singulier!), ce qui
fut le cas au début du x1x° siecle.

Signalons pour terminer une importante répercussion de la no-
tion aristotélicienne de I’histoire concernant la science de
I’ Antiquité. Au moment ou cette science fut fondée par Friedrich
August Wolf en 1786, elle fut considérée par son fondateur
comme une «science historico-philosophique». Comme je 1’ai
montré ailleurs?, pour Wolf, le terme «historique » couvre encore
la recherche du détail singulier, tandis que le terme «philoso-
phique » porte sur la finalité universelle de cette science, qu’il dé-
finit comme la «connaissance de I’humanité (humanitas) dans
I’ Antiquité », a savoir la connaissance de I’homme en général tel
qu’il est vu par la culture grecque.

Ada NESCHKE
Université de Lausanne

29. Voir a ce sujet le travail de F. KAMBARTEL, Erfahrung und Struktur.
Bausteine zu einer Kritik des Empirismus und Formalismus, Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1968, p. 67-86.

30. Voir A. NESCHKE, «Friedrich A. Wolf et la science de I"humanité an-
tique. Contributions a [’histoire des sciences humaines», Antike und
Abendland, 44 (1998), a paraitre.






	Mythe et histoire d'après Aristote (Poétique, 9) : contribution à une histoire des concepts

