
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Mythe et philosophie chez Parménide

Autor: Fattal, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMÉNIDE

Si Parménide n'attribue pas à l'instar de Xénophane une connotation
fortement négative au discours mensonger de la tradition poétique, il n'en
demeure pas moins qu'on assiste chez lui à une véritable transmutation du
discours homérique et hésiodique notamment en ce qui concerne le problème
complexe de la vérité, de la tromperie et de la vraisemblance. Son originalité
philosophique résiderait non seulement dans l'élaboration d'un logos qui
incarnera pour la première fois l'idée d'une «raison critique personnelle»
capable de «juger» une réfutation énoncée par l'autorité d'une «maîtresse de
vérité» et dans l'établissement d'une gnômê susceptible de faire le choix
entre le plus vraisemblable et le moins vraisemblable; mais également dans
le fait d'entamer, bien avant Platon et à la différence du Sophiste, une
réflexion sur la vérité et l'erreur qui est commandée par la question des bons et
des mauvais mélanges, des bonnes et des mauvaises séparations.

Comment est-il possible de parler de mythe et de philosophie
chez Parménide alors que le terme de philosophia ne se trouve
dans aucune partie conservée du PoèmeV Comment peut-on
d'autre part apprécier la position de Parménide face au langage de
la tradition alors que ni Homère ni Hésiode ne se trouvent expressément

cités et mentionnés par lui? L'analyse des rapports du mu-
thos au logos, et du logos à Y epos et à la gnômê devrait permettre
d'apporter une réponse à ces questions.

1. L. Couloubaritsis, Mythe et philosophie chez Parménide. En appendice

: Traduction du poème, Bruxelles : Ousia, 19902, p. 27-36, montre en se
référant au fragment 1 Diels-Kranz que, malgré l'absence du terme de
«philosophie », le proème fait état d'une quête du savoir. Il propose d'établir par
ailleurs le statut philosophique du Poème à partir d'une instance qui rend
possible l'émergence de l'être, celle du «thème du chemin et des multiples
éléments mythiques qu'il entraîne et qui subvertissent l'être lui-même».
Voir également, L. Couloubaritsis, «De la généalogie à la génèséologie»,
in La Naissance de la raison en Grèce. Actes du Congrès de Nice (Mai
1987), éd. J.-F. Mattéi, Paris : P.U.F., 1990, p. 83-96.



92 ÉTUDES DE LETTRES

1. Muthos et logos

Comme pour les deux occurrences de logos dans les fragments
7, 5 et 8, 50 Diels-Kranz, les deux seuls usages de muthos que
l'on rencontre aux fragments 2, 1 et 8, 1 se trouvent dans la
première partie du Poème: celle consacrée à la vérité. Muthos et
logos désignent ensemble la « parole » et le « discours » de vérité
de la Déesse. En effet, dans le fragment 2, 1-2, muthos signifie
le «récit», la «parole2», que la Déesse tient pour la première fois
au sujet des deux «seules voies de recherche à penser»: l'une
concerne Yestin (fr. 2, 3) et l'autre touche à Youk estin (fr. 2, 5).
Or la Déesse recommande au disciple d'«écouter» (akousas) et
de «conserver», de «garder» (komisai), son muthos, sa «parole»
qui est digne d'être pensée et qui mérite d'être examinée par la
raison critique (fr. 7, 5-6).

Au fragment 8, 1, il est à nouveau question du muthos, c'est-à-
dire de la «parole» de la Déesse qui, cette fois-ci, «inaugure»
tout le développement concernant l'une des deux voies qui mérite
réellement d'être pensée, celle de l'être. La voie de Youk estin
étant une voie qu'on ne saurait vraiment apprendre, connaître ou
énoncer, «il ne reste plus qu'une seule parole (muthos), celle de
la voie <énonçant>: "est"3». S'il ne reste qu'un seul muthos, qui
est celui de l'être et par conséquent celui de la vérité, c'est parce
que la raison a effectivement opéré sa krisis (fr. 7, 5) en séparant
Y estin de Youk estin4 (fr. 8, 15-18) à la différence des hommes
qui ont l'habitude de confondre l'un et l'autre (fr. 6, 3-9). Enfin,

2. Contrairement à ce que pense N.-L. Cordero, Les Deux Chemins
de Parménide. Édition critique, traduction, études et bibliographie, Paris :

Vrin/Bruxelles: Ousia, 1984, p. 47, le mot «parole» ne possède nullement
un «sens [...] vague», il désigne plutôt une révélation digne d'être écoutée
et conservée (cf. infra). Je traduis donc par «parole» à l'instar de L.
Couloubaritsis, Mythe et philosophie, p. 370, de D. O'Brien, J. Frère, Études
sur Parménide, I : Le Poème de Parménide. Texte, traduction, essai critique,
(dir. P. Aubenque), Paris : Vrin, 1987, p. 16, et de M. Conçue, Parménide. Le
Poème : Fragments, Paris : P.U.F., 1996, p. 75.

3. Je reprends la traduction de D. O'Brien, J. Frère, Études sur Parménide,
I, p. 33.

4. Je ne traduis pas, à l'instar de M. Conche, Parménide, p. 125 et 128,
l'alternative ecmv i) oùk ëoxiv par «il y a ou il n'y a pas» malgré tous
les arguments qu'il propose en faveur de cette traduction (voir à ce sujet
M. Fattal, «Le Poème de Parménide. À propos d'une étude récente»,
Revue des Études Grecques, 110 (1997), p. 216-7) et ceci pour la simple
raison qu'en français le «il y a» recèle l'avoir. Or l'avoir n'est pas l'être qui



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMÉNIDE 93

au fragment 8, 50-51, il est cette fois-ci question du logos, du
« discours digne de foi » (piston logon) de la Déesse qui « clôt » le
long développement concernant la voie de l'être qui avait été
« inaugurée » par le muthos au début du fragment 8, 1 : « Ici, dit la
Déesse, je mets fin au discours digne de foi que je t'adresse et à la
pensée qui cerne la vérité5».

Muthos et logos, qu'ils désignent la «parole» ou le «discours»,
signifient toujours les propos véridiques d'une Déesse, propos
dignes d'être écoutés et pensés, propos dignes de foi et de confiance,

propos fondant la conviction vraie. Muthos et logos s'associent
donc dans le dire de l'être6. Observons que chez Xénophane déjà,
muthos et logos s'associent dans un dire de la vérité qui n'est
pas celui de l'être, mais celui du Dieu un : les «paroles de bon

augure » (euphêmois muthois) et les « paroles pures » (katharoisi
logois) sont là pour rendre hommage à Dieu (fr. 1, 13-14 Diels-
Kranz). Ce Dieu qui est un (fr. 23) n'a rien à voir avec la conception

anthropomorphique du divin que les poètes soutiennent et que
Xénophane critique avec virulence. Une critique des fables et des
«fictions» (plasmata; fr. 1, 22) forgées par Homère et Hésiode qui
ressemble étrangement aux critiques adressées par Platon aux
poètes de la République. Ce que l'on peut noter ici, c'est la conno-

est pourtant au centre de la réflexion parménidienne. J'adopterai, faute de
mieux, la traduction de «est ou n'est pas» proposée par D. O'Brien et
J. Frère, Études sur Parménide, I, p. 36; car bien que déconcertante, elle
montre clairement le caractère impersonnel de I'«est» ou de l'ë<mv.

5. Je reprends la traduction de M. Conche, Parménide, p. 129.
6. Si Parménide se sert indifféremment de muthos et de logos pour dire

l'être, il faut voir que pour sa part Platon les différencie et les dissocie (cf.
L. Brisson, Platon, les mots et les mythes, Paris : Maspero, 1982, p. 114-43 ;

Introduction à la philosophie du mythe, I. Sauver les mythes, Paris : Vrin,
1996, p. 33-41). Platon reproche au logos parménidien de raconter une «sorte
de mythe» (pô96vriva) (Sophiste, 242c), une «sorte de fable», pour n'avoir
pas interrogé la signification du terme «être » (Sophiste, 244a). Pour avoir
oublié que «être» est un terme du discours, «le logos du Père est au regard de
Platon un mythe, une Parole trop proche de ce qu'elle dit pour pouvoir
s'interroger sur ce qu'elle veut dire [...]. En ce qu'il a oublié la fonction sémantique

du logos, ne lui reconnaissant que sa fonction logique, la Parole
du Poème profère et réfère: sa logique même en devient trop facile», cf.
M. Dixsaut, «Platon et le logos de Parménide», in Études sur Parménide,
II : Problèmes d'interprétation, (dir. P. Aubenque), Paris : Vrin, 1987, p. 215-
53 (p. 222). Il faut voir que par-delà l'opposition du logos et du muthos
instaurée par Platon, il existe certains passages des dialogues où les deux
termes se trouvent rapprochés et confondus ; voir à ce sujet l'ouvrage de J.-F.
Mattéi, Platon et le miroir du mythe. De l'âge d'or à l'Atlantide, Paris:
P.U.F., 1996, p. 3-4.



94 ÉTUDES DE LETTRES

tation fortement négative du discours mensonger de la tradition
poétique; connotation péjorative qu'on ne trouve pas chez
Parménide.

Si muthos et logos sont interchangeables et si Parménide ne

critique pas, contrairement à Xénophane, le discours mensonger
de la tradition, de quelle manière envisage-t-il plus exactement
son rapport à ce discours? L'étude de la première occurrence de
logos qui apparaît au fragment 1,15 Diels-Kranz, situé dans la
partie allégorique7 du proème, devrait permettre d'entrevoir les

rapports de Parménide avec la poésie. C'est en charmant «par de
douces paroles» (malakoisi logoisin) que les Jeunes Filles du
Soleil «persuadèrent habilement» (peisan epiphradeôs) la Justice
d'ouvrir la porte donnant sur les chemins du jour et de la nuit. Ce
vocabulaire relatif à la persuasion et à l'habileté, au charme et à la
séduction des «paroles», ainsi que la description de l'effet et du
résultat produits, ne peuvent qu'évoquer les «douces paroles»
(imalakoisi logoisi) de Calypso qui, dans Y Odyssée, I, 56, visent à

faire oublier Ithaque à Ulysse. Les propos doux et charmants,
habiles et séducteurs de Calypso produisent un effet psychologique
réconfortant. Les « paroles douces » des Filles du Soleil sont donc
aussi « efficaces » et « utiles » que celles de Calypso. La seule
différence réside dans le but de ces paroles; c'est là que l'on doit
pouvoir entrevoir l'originalité du logos parménidien par rapport à

celui d'Flomère. Dans les deux cas, il s'agit certes de produire un
effet psychologique sur l'interlocuteur.

Mais la spécificité du logos parménidien réside dans le fait que
cet effet n'est qu'un moyen et non une fin en soi. Le but des

«propos» des Filles du Soleil est de conduire le disciple à la
Déesse et à la vérité (alêtheia). Et cette vérité, c'est la vérité de
l'être. Chez Homère, le logos n'a aucune visée ontologique et
aucune visée véridique, puisqu'il ne cesse de signifier simultanément

la tromperie et la vérité. «Tromperie et vérité sont, chez lui,
confondus dans le dire traversé par l'intention séductrice8». Le
rapport qu'Homère entretient avec la vérité est très ambigu

7. Sur la valeur allégorique du proème, on pourra consulter entre autres
Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos, VII, 112-4; cf. W. J. Verdenius,
«Der Logosbegriff bei Heraklit und Parmenides», Phronesis, 12 (1967),
p. 99-117, et M. Conche, Parménide, p. 41-71.

8. M. Fattal, «Logos de tromperie ou de vérité», Cahiers Philosophiques,

22 (1985), p. 7-26 (p. 18); cf. les notes in Cahiers Philosophiques, 24
(1985), p. 52-5.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMÉNIDE 95

puisque celle-ci se trouve le plus souvent marquée par le
mensonge9 et la tromperie teintée de vérité. Une telle affirmation
trouve notamment sa justification dans Y Odyssée, XIX, 203 où
Homère nous dit à propos d'Ulysse le rusé qu'à «tant de

mensonges (pseudea10) il savait donner l'apparence de la réalité»11.
Mais le statut du logos parménidien n'est-il pas lui aussi, à sa

manière, ambigu et problématique? Pourquoi Parménide a-t-il
besoin d'associer charme, douceur et persuasion au logos ontologique

et véridique? C'est dans la forme du récit employé par
Parménide que l'on doit pouvoir trouver une réponse à cette question.

Il faut voir que le récit du prélude est un récit allégorique qui,
mettant en scène les figures mythiques de Dikê et de Moira12, vise
à raconter, d'une manière imagée et poétique, l'itinéraire intellectuel

du philosophe. Parménide se sert du langage traditionnel qu'il
a à sa disposition pour faire passer des idées nouvelles, celles
de l'être et de la vérité, celle de l'adéquation de l'être et de la
vérité13. L'allégorie et les figures mythiques, l'utilisation des «douces

paroles» homériques en tant qu'elles sont séductrices,
persuasives et efficaces se mettent en quelque sorte au service de
l'être et de la vérité14. «La connivence entre muthos et logos, dira

9. M. Detienne, Les Maîtres de vérité en Grèce archaïque, Paris :

Maspero, 19732, p. 74, dit à ce sujet que «VApaté oblitère VAlétheia».
10. Sur le «mensonge» (pseudos) en tant qu'il désigne la fiction, la fable

et la distorsion du réel, cf. J.-P. Levet, Le Vrai et le faux dans la pensée
grecque archaïque, Paris : Les Belles Lettres, 1976, p. 51, n. 4 et p. 206-19;
M.-C. Leclerc, La Parole chez Hésiode. À la recherche de l'harmonie
perdue, Paris : Les Belles Lettres, 1993, p. 218.

11. Sur l'impossibilité de dissocier, dans l'Odyssée, XIX, 203, le
mensonge de la vérité, voir la belle étude de G. Arrighetti, «Esiodo e le muse :

il dono délia verità e la conquista délia parola», Athenaeum, 80 (1992),
p. 45-63.

12. Cf. à ce sujet L. Couloubaritsis, Mythe et philosophie, p. 20-7 ; 44-5
et 76-164. À propos de la justice hésiodique, on pourra consulter l'étude de
A. Neschke, «DIKE. La philosophie poétique du droit dans le «mythe
des races» d'Hésiode», in Le Métier du mythe. Lectures d'Hésiode, éd.
F. Biaise, P. Judet de La Combe, Ph. Rousseau, Lille: Septentrion, 1996,
p. 465-78.

13. Sur l'être comme corrélat de la vérité et sur l'usage syntaxique du
verbe être en tant qu'il possède la fonction véritative, cf. P. Aubenque,
«Syntaxe et sémantique de l'être dans le poème de Parménide», in Études
sur Parménide, II, p. 132-3. Cf. infra, n. 44.

14. M. Dixsaut,, «Platon et le logos de Parménide», p. 222 : la «Parole du
Poème» est une parole de conviction « servante » de la vérité. M. Conche,
Parménide, p. 69: «la poésie est là pour disposer à la philosophie».



96 ÉTUDES DE LETTRES

Lambros Couloubaritsis, se manifeste de telle façon que l'émergence

du logos implique en même temps une transmutation du mu-
thos15». Chez Xénophane de Colophon également, les paroles
«pieuses» et «pures» que l'on adresse à la divinité sont
«efficaces» et «utiles»16 dans la mesure où elles visent à obtenir le
pouvoir d'agir selon la justice17 (ta dikaia dunasthai prêssein\ fr. 1,

15-16) et conformément à la morale18. Mais si Xénophane adopte
«l'élégie pour donner à sa pensée une plus grande puissance de
diffusion19», et s'il célèbre le divin à l'instar de la tradition
grecque, il n'en demeure pas moins critique à l'égard de cette
tradition puisqu'il recommande aux convives du banquet de ne pas
adresser leur hymne aux faux dieux forgés par les anciens qui
véhiculent des idées moralement indignes et répréhensibles. La
transmutation du discours traditionnel se réalise cette fois-ci à travers
une prise de distance critique et délibérée à l'égard de celui-ci.

Mais qu'en est-il des rapports de Parménide avec la poésie hé-
siodique? Envisageons la troisième occurrence de logos située
dans le fragment 8, 50 et comparons-la avec l'emploi du terme
epos au même fragment 8, 52.

2. Logos et epos

«Ici — dit la Déesse au fragment 8, 50-52 Diels-Kranz —je
mets fin au discours digne de foi (piston logon) que je t'adresse et
à la pensée qui cerne la vérité. A partir de maintenant, apprends
les opinions des mortels, en écoutant l'arrangement trompeur de

mes dires (kosmon emôn epeôn apatêlon)20». Après avoir recom-

15. L. Couloubaritsis, Mythe et philosophie, p. 72.
16. M. Detienne, L'Invention de la mythologie, Paris : Gallimard, 1981,

p. 125-8; C. Calame, Mythe et histoire dans l'Antiquité grecque. La création

symbolique d'une colonie, Lausanne: Payot, 1996, p. 29-30 et 31.
11. J. Defradas, «Le Banquet de Xénophane», Revue des Études

Grecques, 75 (1962), p. 357-63.
18. Fr. 1, 19-24: «De tous les hommes, mérite la louange celui qui, après

avoir bu, fait preuve d'un caractère noble, utilisant sa mémoire et sa force à

des fins morales. C'est celui-là qui ne change ni les combats des Titans ni
les luttes des Géants et des Centaures, forgeries des anciens, ni la violence
des révolutions, car il n'y a là rien de profitable. Il faut toujours avoir une
bonne intention pour les dieux » (tr. M. Detienne, L'Invention de la mythologie,

p. 125).
19. J. Defradas, «Le Banquet de Xénophane», p. 346.
20. Je reprends, en la modifiant légèrement, la traduction de D. O'Brien et

J. Frère, Études sur Parménide, I, p. 44.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMÉNIDE 97

mandé au disciple d'écouter son muthos véridique et son logos
digne d'être conservé, la Déesse enjoint à celui-ci de se mettre à

l'écoute de son epos trompeur. Mais comment admettre que la
Déesse, détentrice de la vérité, puisse tenir un «discours» {epos)
trompeur? Plus précisément, comment la «maîtresse de vérité»
arrive-t-elle à concilier entre un discours digne de foi et un
discours trompeur

Ce «double discours», celui du muthos-logos vrai d'une part et
celui de Y epos trompeur et vraisemblable d'autre part21 ne peut
manquer d'évoquer les vers 27-28 de la Théogonie d'Hésiode22 où
les Muses déclarent : « nous savons dire beaucoup de choses
mensongères (pseudea27,) semblables à des réalités (etumoisin homoia),
mais nous savons aussi, quand nous le voulons (eîhelômen), dire
des choses véridiques (alêthea)24». Ces deux vers de la Théogonie
appellent une série de remarques :

1. Ils permettent tout d'abord de voir qu'à l'instar d'Ulysse25 et
des Dissoi Logoi de la sophistique26, les Muses sont capables
de parler selon le vrai-semblable ; mais elles sont en plus aptes à

21. Fr. 8, 60-61 : «Cette disposition <du cosmos>, je te la déclare ((pcmÇco)

en tous points d'une vraisemblance (èoiKora) telle qu'aucun des mortels,
dans sa décision <prise à l'égard de ces choses>, ne saurait jamais te dépasser»

(tr. D. O'Brien, J. Frère, Études sur Parménide, I, p. 45). Sur cette question

de la « vraisemblance» on pourra notamment consulter R. Brague, «La
vraisemblance du faux (Parménide, Fr. I, 31-32)», in Études sur Parménide,
II, p. 44-68 ; et J. Frère, « Parménide et l'ordre du monde : Fr. VIII, 50-60 »,
in Etudes sur Parménide, II, p. 197-212; «Parménide I. Cosmos et genesis»,
Deucalion, 33/34 (1981), p. 77-86 (repris dans Temps, désir et vouloir en
Grèce ancienne, Athènes: Dioné, 1995, p. 135-44).

22. Sur la parenté littéraire de Parménide et d'Hésiode, cf. E. F. Dolin,
«Parmenides and Hesiod», Harvard Studies in Classical Philology, 66
(1962), p. 93-8; H. Schwabl, «Hesiod und Parmenides. Zur Formung des

parmenideisehen Prooimions», Rheinisches Museum, 112 (1963), p. 134-
42 ; M. E. Pellikaan-Engel, Hesiod and Parmenides. A new view on their
cosmologies and on Parmenides Proem, Amsterdam : Hakkert, 1974.

23. Sur les \|/e\>8ea, cf. supra, n. 10.
24. Sur ces vers de la Théogonie, sur Parménide et la sophistique, cf.

M. Fattal, «Logos de tromperie», p. 19-21; B. Cassin, «Les Muses de la
philosophie. Éléments pour une histoire du pseudos», in Études sur le
Sophiste de Platon, éd. P. Aubenque, Napoli : Bibliopolis, 1991, p. 293-316.

25. Odyssée, XIX, 203 : «A tant de choses mensongères il savait donner
l'apparence de la réalité».

26. Dissoi Logoi, III, 10: le meilleur des deux arts que sont la tragédie et
la peinture est « celui qui sait tromper en faisant des choses pour la plupart
semblables à la vérité».



98 ÉTUDES DE LETTRES

parler selon le vrai, ce qui n'est pas le cas chez Homère27 et dans
la sophistique28. Mais si les Muses hésiodiques sont susceptibles
de dire vrai, il faut cependant voir qu'elles proclament des vérités
qui n'ont «d'autre limite que leur bon vouloir29». Chez Parménide,
en revanche, la proclamation de la vérité n'est pas le résultat d'une
occasion30 ou d'un bon vouloir (ethelômen) mais découle d'une
nécessité, celle de Dikê, à'Anagkê et de Moira, celle du
«discours» philosophique (muthos/logos) qui enserre l'être dans la
limite de l'identité et de la permanence. D'autre part, même si les
Muses sont capables de dire « ce qui est, ce qui sera, [et] ce qui
fut31», il n'en demeure pas moins que leur savoir n'est pas un
savoir ontologique portant sur la présence de l'être absolu et abstrait,
mais se résume en un savoir mantique et divinatoire32.
2. «C'est dans le rapprochement de "Dikê" avec "Alêtheia" dans
leur éloignement sensible par rapport au mensonge (pseudos) que
se situe peut-être la différence entre les paroles ambiguës
d'Hésiode33» d'une part, et celles d'Homère et de la sophistique
d'autre part. Or, il faut voir que, même si chez Hésiode les
notions de justice et de vérité semblent infléchir négativement les
paroles mensongères, il n'en demeure pas moins que l'ambivalence

du vrai et du mensonger persiste34. M. Detienne dit à ce
sujet que « le "Maître de vérité" est aussi un maître de tromperie.
Posséder la vérité, c'est aussi être capable de tromper35». Les

27. Sur la portée polémique de Théogonie, 27-28, et sur la critique hésio-
dique de l'Odyssée, XIX, 203, cf. entre autres G. Arrighetti, «Esiodo e le
Muse », p. 45-8, L. Taran, Parmenides. A text with translation, commentary,

and critical essays, Princeton: Princeton Univ. Press, 1965, p. 207,
n. 15, et M.-C. Leclerc, La Parole chez Hésiode, p. 207, n. 775.

28. M. Fattal, «Logos de tromperie», p. 20-2.
29. M.-C. Leclerc, La Parole chez Hésiode, p. 70.

^
30. C. Ramnoux, Parménide et ses successeurs immédiats, Paris :

Éd. du Rocher, 1979, p. 104.
31. Hésiode, Théogonie, 32 et 38.
32. M. Detienne, Les Maîtres de vérité, p. 15 et 18, montre que le dire vrai

des Muses est un dire de la Mémoire conçue comme «omniscience de caractère

divinatoire».
33. M. Fattal, «Logos de tromperie», p. 20. Sur l'àkf|0eia en tant qu'elle

recouvre le champ de Dikê, cf. M. Detienne, Les Maîtres de vérité, p. 34 et
60-1.

34. Sur l'ambiguïté de la parole hésiodique, cf. infra n. 36; voir aussi
M. Fattal, «Logos de tromperie», p. 20-1 ; M. Detienne, Les Maîtres de
vérité, p. 75-9, et M.-C. Leclerc, La Parole chez Hésiode, p. 208.

35. M. Detienne, Les Maîtres de vérité, p. 77.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMÉNIDE 99

choses sont différentes avec Parménide puisque le «double
discours» de la Déesse n'est pas un «discours double» dans la
mesure où il distingue nettement le logos et le muthos vrais de Y epos
trompeur, le discours de l'être du discours qui mêle l'être et le
non-être. La « maîtresse de vérité » du Poème parménidien, en
excluant le non-être, élimine par la même occasion le « mensonge».
On peut d'ailleurs noter que le terme de pseudos ne se trouve dans

aucune partie conservée du Poème. La Déesse se servira, en
revanche, du terme d'apatêlos pour caractériser son epos, ou plutôt
pour rendre compte du kosmos «trompeur» des opinions des mortels

qu'elle est censée reproduire dans son «discours». Cet apatê-
lon epos, bien que critique à l'égard des opinions énoncées par les
hommes, n'est pas absolument négatif puisqu'il recèle aussi le

point de vue de la Déesse au sujet du monde ; un point de vue plus
vraisemblable que celui des hommes36. En revanche, on peut dire
que c'est notamment avec Xénophane que l'on rencontre une telle
connotation absolument péjorative de Yapateuein, du fait de

tromper ou de mentir. Les deux seuls usages à'apateuein qui se

trouvent aux fragments 11 et 12 des Silles se rapportent tous les
deux aux dieux de la poésie homérique et hésiodique qui non
seulement commettent vols et adultères mais se mentent mutuellement

(allêlous apateuein). De tels mensonges ou tromperies
rapportées au divin sont tout à fait condamnables37.

36. La Déesse du Poème parménidien envisage ainsi dans le cadre de son
etcoç deux conceptions plus ou moins vraisemblables du cosmos, deux
niveaux ou deux degrés différents de vraisemblance. Hésiode entrevoyait déjà,
pour sa part, une double ànàir\: celle du roi sage, qui, par ses «douces
paroles» et ses «mots apaisants», «rend la justice en sentences droites» et
réussit ainsi à apaiser les plus grandes querelles (Théogonie, 80-7), et celle
par exemple de «l'odieuse Lutte, [qui] enfanta Peine la douloureuse, —
Oubli, Faim, Douleurs larmoyantes — Mêlées, Combats, Meurtres, Tueries,
— Querelles, Mots menteurs, Disputes — Anarchie et Désastre» (Théogonie,
225-32). La bonne àjtàxri étant du côté de TàX.f|0eia, de la justice et de
l'ordre, et la mauvaise à7tàxr| étant étroitement liée à la XiqGri, à l'injustice et
au désordre. Voir à ce sujet M. Detienne, Les Maîtres de vérité, p. 62-70.

37. N'y a-t-il pas aussi chez Xénophane deux formes d'opinion: l'opinion
ou les fictions des anciens et l'opinion (86koç) (fr. 34, 4) ou les conjectures
(SeSo^cxaGco) «semblables aux réalités» (éoïKÔxcc xoîç èxûpoiai) (fr. 35)?
Hécatée de Milet dit de ses récits qu'il les écrit comme ils lui « semblent être
vrais» à la différence des récits des Grecs qui sont, à ses yeux, «multiples et
risibles» (FGrHist, 1 F la Jacoby); voir à ce propos la contribution de L.
Bertelli dans ce même volume, p. 22-3, n. 39. Sur la valorisation du 86koç
chez Xénophane, cf. A. Rivier, «Remarques sur les fragments 34 et 35 de

Xénophane», Revue de Philologie, 30 (1956), p. 37-61 (repris dans Études de



100 ÉTUDES DE LETTRES

3. Logos et Gnômê

Si Parménide semble reprendre à son compte le langage de la
tradition pour lui donner un sens nouveau38, il est légitime de se
demander en quoi réside la teneur philosophique de ses propos.
Les historiens et les commentateurs ont l'habitude de situer
l'originalité philosophique de Parménide dans sa découverte de la
notion abstraite d'Être et dans l'utilisation qu'il fait du principe
logique de l'identité ou de la non-contradiction39 face à la logique
de l'ambivalence et de l'ambiguïté mise en œuvre par la poésie40.
Dans un livre consacré au logos grec en général et dans une étude
portant sur le logos parménidien en particulier, j'ai moi-même
insisté sur l'importance du krinai logôl (deuxième occurrence du
logos située au fr. 7, 5) qui, grâce à l'utilisation qu'il fait du principe

logique de l'identité, sépare l'être du non-être4'. C'est dans
l'accent mis sur la krisis que le logos de Parménide semble revêtir

pour la première fois l'idée d'une «raison personnelle
critique» capable de «juger» une réfutation42 énoncée par l'autorité
d'une «maîtresse de vérité», ou de faire le tri parmi les opinions
erronées des mortels.

littérature grecque, éd. F. Lasserre, J. Sulliger, Genève: Droz, 1975,
p. 337-67); J. Svenbro, La Parole et le marbre. Aux origines de la poétique
grecque, Lund : Klass. Inst., 1976, p. 93-107; M. Detienne, L'Invention
de la mythologie, p. 134-41. Voir également le point de vue opposé
d'A. Kéllesidou, «Dire et savoir (Legein-Eidenai) chez Xénophane et
Parménide», in Philosophie du langage et grammaire dans l'Antiquité,
Bruxelles/Grenoble : Ousia/Université des Sciences Sociales de Grenoble,
1986, p. 36-41.

38. Sur la transmutation du mythe, voir L. Couloubaritsis, Mythe et
philosophie, p. 76-164.

39. Cf. J.-P. Vernant, Mythe et pensée chez les Grecs, Paris : Maspero,
1965, p. 105-6 et 121-4, ainsi que La Grèce ancienne I. Du mythe à la raison,
Paris : Seuil, 1990, p. 238; M. Detienne, Les Maîtres de vérité, p. 142-3.

40. A propos de la remise en cause d'une telle opposition entre la logique
de l'ambivalence et la logique de la non-contradiction, cf. M. Fattal, «Logos
de tromperie», p. 23-6.

41. M. Fattal, Pour un nouveau langage de la raison, Paris : Beauchesne,
1988, p. 13-5, ainsi que «Le logos dans le Poème de Parménide», in Les
Lieux de /'intersubjectivité. Mélanges offerts en hommage à S. Abou, Paris :

L'Flarmattan, 1998, p. 175-98; L. Couloubaritsis, Mythe et philosophie,
p. 204-7.

42. Réfutation du non-être qui a été énoncée aux fragments 2, 3-5 ; 6, 1-2
et 7, 1-2, et réfutation du chemin erroné des mortels qui confondent l'être et
le non-être (fr. 6, 3-9).



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMÉNIDE 101

Bien que, dans le Sophiste, Platon reproche à Parménide d'en
rester au stade des mots et d'être incapable de passer au logos
pour n'avoir pas su mélanger les genres compatibles43, je pense,
pour ma part, que l'originalité philosophique de Parménide réside
aussi dans le fait d'entraîner une réflexion sur la vérité et
l'erreur44 qui est justement commandée par la question des bons et
des mauvais mélanges. En fait, faute de n'avoir pu réfléchir sur la
prédication à la manière du Sophiste, faute de n'avoir pas envisagé

la compatibilité des deux contraires que sont l'être et le non-
être relatif (V«autre»), l'Éléate a tout de même tenté d'amorcer à

sa manière une réflexion sur les bons et les mauvais mélanges, sur
les bonnes et les mauvaises séparations. Ainsi, dans le cadre de la
première partie du Poème consacrée à Yalêtheia, le mélange de
l'être et du non-être absolu envisagé sous la figure du «rien»
représente pour Parménide un mélange incompatible et incorrect
parce que contradictoire. Ni Platon ni Aristote, sous peine de
détruire le logos (voir Métaphysique, livre Gamma), n'admettront le
mélange de deux contradictoires. Si le mélange de l'être et du
non-être absolu correspond à l'erreur des mortels, la séparation de
Vestin et de Vouk est in constitue en revanche la vérité prônée par
la Déesse.

D'autre part, dans la deuxième partie du Poème consacrée à

la doxa relatant la génèse du cosmos, Parménide montre que la
séparation du feu et de la nuit est inapte à rendre compte de l'arrangement

du monde. Une telle séparation pratiquée par les hommes
est par conséquent incorrecte, erronée et peu vraisemblable. En
revanche, le mélange du feu et de la nuit préconisé par la Déesse

43. B. Cassin, «Les Muses de la philosophie», p. 309.
44. On peut tout d'abord dire qu'en faisant du logos le corrélat de l'être

conçu comme permanence et comme vérité (cf. P. Aubenque, « Syntaxe et
sémantique»), Parménide prend une décision philosophique qui orientera la
spéculation de Platon et d'Aristote. Si le logos ne peut dire le non-être et le
devenir, si en d'autres termes Parménide ne reconnaît pas l'existence de
devenirs vrais et de permanences trompeuses, tout l'effort de Platon dans le
Sophiste consistera justement à donner un statut ontologique au non-être
afin de rendre compte du discours en général et du discours faux en particulier.

II s'agira également pour Aristote d'accorder un statut ontologique au
devenir qui était exclu de la pensée et de la parole. Comment un discours
peut-il être faux? Comment un discours vrai sur le devenir est-il possible?
De telles questions, tributaires de la décision parménidienne, constitueront
le point de départ de la réflexion théorique et philosophique de Platon et
d'Aristote sur le langage.



102 ÉTUDES DE LETTRES

est plus vraisemblable. Tenant ainsi un discours vrai sur l'être et
un discours vraisemblable sur le cosmos, la Déesse invite son
disciple à l'écouter et à se servir de sa «raison critique» et de sa
gnômê45 supérieure pour opérer les bonnes séparations et les bons
mélanges. Les mortels, quant à eux, inaptes à écouter le discours
vrai et le discours vraisemblable de la Déesse, dénués de « raison
critique» et dotés d'une mauvaise gnômê, réalisent des séparations

et des mélanges inadéquats puisqu'ils mêlent l'être et le
non-être alors qu'il faut les distinguer ; et ils séparent le feu et la
nuit alors qu'il faut les unir. La Déesse, et le disciple qui saura
mettre en pratique les recommandations de sa «maîtresse», sont
censés posséder les critères qui leur permettront de faire le choix
entre le vrai et le faux, entre le plus vraisemblable et le moins
vraisemblable : ces critères sont le logos critique et la bonne
gnômê.

Le logos critique et la bonne gnômê représentent donc des
instruments mis au service de la vérité, alors que la glôssa et Yono-
mazein, les doxai et la mauvaise gnômê des mortels incarnent les
instruments de l'erreur. La dialectique platonicienne, en opérant
les divisions et les rassemblements adéquats, en discernant le vrai
du faux, le «semblable du semblable» (Sophiste, 226d), n'est-elle
pas le critère qui doit pouvoir nous «guider à travers les
discours» (Sophiste, 253b)? Dans de telles conditions, ne peut-
on pas reconnaître à l'instar de Nestor-Luis Cordero que le
diakrinein kata genos du Sophiste de Platon (253e) «n'est que
l'héritier fidèle du krinai tôi logôi de [...] Parménide46»? Pour
être plus précis, on pourrait dire que Parménide, grâce à son

45. La notion de yvcbpri apparaît à deux reprises dans le fr. 8, 53 et 61,
pour désigner le «jugement» ou la «décision» peu vraisemblable des mortels.

Face à cette Yvcogq erronée et peu vraisemblable, Parménide oppose la
déclaration ((paxîÇco et le jugement ou la décision plus vraisemblable de la
Déesse : « cette disposition <du cosmos>, je te la déclare ((paxîÇco en tous
points d'une vraisemblance (éoixôxa) telle qu'aucun des mortels, dans sa
décision (yvcopri) <prise à l'égard de ces choses>, ne saurait jamais te dépasser»

(fr. 8, 60-61; trad. D. O'Brien et J. Frère, Études sur Parménide, I,
p. 45).

46. N.-L. Cordero, «La Déesse de Parménide, maîtresse de
philosophie», in La Naissance de la raison, éd. J.-F. Mattéi, p. 207-14. Voir
également M. Fattal, Pour un nouveau langage de la raison, p. 13-7 et 20-5,
ainsi que «Le Sophiste: logos de la synthèse ou logos de la division?», in
Études sur le Sophiste de Platon, p. 147-63.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMÉNIDE 103

krinai logôi et à sa gnômê supérieure, jette en quelque sorte les
bases d'une réflexion sur la méthode de division et de rassemblement

telle qu'elle sera ultérieurement élaborée et développée par
Platon. N'est-ce pas en cela que résiderait aussi la portée philosophique

de la pensée parménidienne?47 Une telle portée philosophique

s'insère dans le cadre d'une véritable transmutation du
discours homérique et hésiodique tout en accordant au muthos la
valeur positive d'une «parole» de vérité significative de l'être.

Michel Fattal
Université de Grenoble II

47. Sur les rapports du schème parménidien du chemin avec la théorie
platonicienne de la dialectique que je n'ai pas développés ici, cf.
L. Couloubaritsis, Mythe et Philosophie, passim. Le même L. Couloubaritsis,
«De la généalogie à la génèséologie», p. 94, dira que la «méthode [platonicienne]

de division suppose les bouleversements philosophiques accomplis
notamment par l'usage parménidien du schème du chemin reconverti par
Platon en chemins du savoir, en une variété de methodoi».




	Mythe et philosophie chez Parménide

