Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1998)
Heft: 2
Artikel: Mythe et philosophie chez Parménide
Autor: Fattal, Michel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870336

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMENIDE

Si Parménide n’attribue pas a I'instar de Xénophane une connotation for-
tement négative au discours mensonger de la tradition poétique, il n’en de-
meure pas moins qu’on assiste chez lui a2 une véritable transmutation du
discours homérique et hésiodique notamment en ce qui concerne le probléme
complexe de la vérité, de la tromperie et de la vraisemblance. Son originalité
philosophique résiderait non seulement dans I’élaboration d’un logos qui in-
carnera pour la premiére fois I’idée d’une «raison critique personnelle » ca-
pable de «juger» une réfutation énoncée par I’autorité d’une « maitresse de
vérité » et dans I’établissement d’une gnémé susceptible de faire le choix
entre le plus vraisemblable et le moins vraisemblable ; mais également dans
le fait d’entamer, bien avant Platon et a la différence du Sophiste, une ré-
flexion sur la vérité et I’erreur qui est commandée par la question des bons et
des mauvais mélanges, des bonnes et des mauvaises séparations.

Comment est-il possible de parler de mythe et de philosophie
chez Parménide alors que le terme de philosophia ne se trouve
dans aucune partie conservée du Poéme?' Comment peut-on
d’autre part apprécier la position de Parménide face au langage de
la tradition alors que ni Homere ni Hésiode ne se trouvent expres-
sément cités et mentionnés par lui ? L’analyse des rapports du mu-
thos au logos, et du loges a I’epos et a la gnomé devrait permettre
d’apporter une réponse a ces questions.

1. L. COULOUBARITSIS, Mythe et philosophie chez Parménide. En appen-
dice : Traduction du poéme, Bruxelles : Ousia, 19902, p- 27-36, montre en se
référant au fragment 1 Diels-Kranz que, malgré I’absence du terme de « phi-
losophie », le proeme fait état d’une quéte du savoir. 1l propose d’établir par
ailleurs le statut philosophique du Poéme a partir d’une instance qui rend
possible I’émergence de I’étre, celle du « th¢me du chemin et des multiples
éléments mythiques qu’il entraine et qui subvertissent I’étre lui-méme ».
Voir également, I.. COULOUBARITSIS, « De la généalogie a la généséologie »,
in La Naissance de la raison en Gréce. Actes du Congrés de Nice (Mai
1987), éd. J.-F. Mattéi, Paris : P.U.F., 1990, p. 83-96.



92 ETUDES DE LETTRES
1. Muthos et logos

Comme pour les deux occurrences de logos dans les fragments
7, 5 et 8, 50 Diels-Kranz, les deux seuls usages de muthos que
I’on rencontre aux fragments 2, 1 et 8, 1 se trouvent dans la pre-
miere partie du Poéme: celle consacrée a la vérité. Muthos et
logos désignent ensemble la « parole » et le «discours » de vérité
de la Déesse. En effet, dans le fragment 2, 1-2, muthos signifie
le «récit», la « parole?», que la Déesse tient pour la premiére fois
au sujet des deux «seules voies de recherche a penser»: I’une
concerne 1’estin (fr. 2, 3) et ’autre touche a I’ouk estin (fr. 2, 5).
Or la Déesse recommande au disciple d’«écouter» (akousas) et
de «conserver », de « garder » (komisai), son muthos, sa « parole »
qui est digne d’étre pensée et qui mérite d’€tre examinée par la
raison critique (fr. 7, 5-6).

Au fragment 8, 1, il est a nouveau question du muthos, c’est-a-
dire de la «parole» de la Déesse qui, cette fois-ci, «inaugure »
tout le développement concernant 1’une des deux voies qui mérite
réellement d’€tre pensée, celle de I’€tre. La voie de I’ouk estin
étant une voie qu’on ne saurait vraiment apprendre, connaitre ou
énoncer, «il ne reste plus qu’une seule parole (muthos), celle de
la voie <énongant>: “est”?». S’il ne reste qu’un seul muthos, qui
est celui de I’étre et par conséquent celui de la vérité, c’est parce
que la raison a effectivement opéré sa krisis (fr. 7, 5) en séparant
I’estin de 1’ouk estin* (fr. 8, 15-18) a la différence des hommes
qui ont 1’habitude de confondre I’un et I’autre (fr. 6, 3-9). Enfin,

2. Contrairement a ce que pense N.-L. CORDERO, Les Deux Chemins
de Parménide. Edition critique, traduction, études et bibliographie, Paris :
Vrin/Bruxelles : Ousia, 1984, p. 47, le mot « parole » ne possé¢de nullement
un «sens [...] vague», il désigne plutdt une révélation digne d’étre écoutée
et conservée (cf. mfra) Je traduis donc par «parole» a I’instar de L.
Couloubaritsis, Mythe et philosophie, p. 370, de D. O’BRIEN, J. FRERE, Etudes
sur Parménide, I: Le Poéme de Parménide. Texte, traduction, essai critique,
(dir. P. Aubenque), Paris : Vrin, 1987, p. 16, et de M. CONCHE, Parménide. Le
Poéme : Fragments, Paris: P.U.F., 1996, p. 75.

3. Je reprends la traduction de D. O’Brien, J. Frére, Etudes sur Parménide,
L p: 33,

4. Je ne traduis pas, a I’instar de M. Conche, Parménide, p. 125 et 128,
I’alternative £otiv 1} o0k oty par «il y a ou il n’y a pas» malgré tous
les arguments qu’il propose en faveur de cette traduction (voir a ce sujet
M. FATTAL, «Le Poéme de Parménide. A propos d’une étude récente »,
Revue des Etudes Grecques, 110 (1997), p. 216-7) et ceci pour la simple rai-
son qu’en frangais le «il y a» recéle I’avoir. Or I’avoir n’est pas I’étre qui



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMENIDE 93

au fragment 8, 50-51, il est cette fois-ci question du logos, du
«discours digne de foi» (piston logon) de la Déesse qui «clot» le
long développement concernant la voie de I’étre qui avait été
« inaugurée » par le muthos au début du fragment 8, 1: «Ici, dit la
Déesse, je mets fin au discours digne de foi que je t’adresse et a la
pensée qui cerne la vérité>».

Muthos et logos, qu’ils désignent la « parole » ou le «discours »,
signifient toujours les propos véridiques d’une Déesse, propos
dignes d’étre écoutés et pensés, propos dignes de foi et de confian-
ce, propos fondant la conviction vraie. Muthos et logos s’associent
donc dans le dire de I’étreS. Observons que chez Xénophane déja,
muthos et logos s’associent dans un dire de la vérité qui n’est
pas celui de I’€tre, mais celui du Dieu un: les «paroles de bon
augure » (euphémois muthois) et les « paroles pures» (katharoisi
logois) sont la pour rendre hommage a Dieu (fr. 1, 13-14 Diels-
Kranz). Ce Dieu qui est un (fr. 23) n’a rien a voir avec la concep-
tion anthropomorphique du divin que les poétes soutiennent et que
Xénophane critique avec virulence. Une critique des fables et des
«fictions» (plasmata; fr. 1, 22) forgées par Homere et Hésiode qui
ressemble étrangement aux critiques adressées par Platon aux
poetes de la République. Ce que I’on peut noter ici, c’est la conno-

est pourtant au centre de la réflexion parménidienne. J’adopterai, faute de
mieux, la traduction de «est ou n’est pas» proposée par D. O’Brien et
J. Frére, Etudes sur Parménide, 1, p. 36; car bien que deconcertante elle
montre clairement le caractére 1mpersonnel de I’«est» ou de I’gotv.

5. Je reprends la traduction de M. Conche, Parménide, p. 129.

6. Si Parménide se sert indifféremment de muthos et de logos pour dire
I’étre, il faut voir que pour sa part Platon les différencie et les dissocie (cf.
L. BRISSON, Platon, les mots et les mythes, Paris : Maspero, 1982, p. 114-43;
Introduction a la philosophie du mythe, 1. Sauver les mythes, Paris: Vrin,
1996, p. 33-41). Platon reproche au logos parménidien de raconter une « sorte
de mythe » (udO6v tivar) (Sophiste, 242¢), une «sorte de fable », pour n’avoir
pas interrogé la signification du terme «étre » (Sophiste, 244a). Pour avoir ou-
blié que «étre » est un terme du discours, «le logos du Peére est au regard de
Platon un mythe, une Parole trop proche de ce qu’elle dit pour pouvoir s’in-
terroger sur ce qu’elle veut dire [...]. En ce qu’il a oublié la fonction séman-
tique du logos, ne lui reconnaissant que sa fonction logique, la Parole
du Poéme profere et réfere: sa logique méme en devient trop facile», cf.
M. DIXSAUT, «Platon et le logos de Parménide », in Etudes sur Parmemde
I : Problémes d’interprétation, (dir. P. Aubenque) Paris : Vrin, 1987, p. 215-
53 (p. 222). 1l faut voir que par-dela I’opposition du logos et du muthos
instaurée par Platon, il existe certains passages des dialogues ol les deux
termes se trouvent rapprochés et confondus ; voir a ce sujet I’ouvrage de J.-F.
MATTEL, Platon et le miroir du mythe. De [’dge d’or a I’Atlantide, Paris :
P.U.F, 1996, p. 3-4.



94 ETUDES DE LETTRES

tation fortement négative du discours mensonger de la tradition
poétique ; connotation péjorative qu’on ne trouve pas chez
Parménide.

Si muthos et logos sont interchangeables et si Parménide ne
critique pas, contrairement a Xénophane, le discours mensonger
de la tradition, de quelle maniére envisage-t-il plus exactement
son rapport a ce discours ? L’étude de la premiere occurrence de
logos qui apparait au fragment 1, 15 Diels-Kranz, situé dans la
partie allégorique’ du proé¢me, devrait permettre d’entrevoir les
rapports de Parménide avec la poésie. C’est en charmant « par de
douces paroles» (malakoisi logoisin) que les Jeunes Filles du
Soleil « persuadérent habilement » (peisan epiphradeds) 1a Justice
d’ouvrir la porte donnant sur les chemins du jour et de la nuit. Ce
vocabulaire relatif a la persuasion et a I’habileté, au charme et a la
séduction des « paroles », ainsi que la description de I’effet et du
résultat produits, ne peuvent qu’évoquer les «douces paroles »
(malakoisi logoisi) de Calypso qui, dans I’ Odyssée, 1, 56, visent a
faire oublier Ithaque a Ulysse. Les propos doux et charmants, ha-
biles et séducteurs de Calypso produisent un effet psychologique
réconfortant. Les « paroles douces » des Filles du Soleil sont donc
aussi «efficaces » et «utiles » que celles de Calypso. La seule dif-
férence réside dans le but de ces paroles; c’est la que I’on doit
pouvoir entrevoir I’originalité du logos parménidien par rapport a
celui d’Homere. Dans les deux cas, il s’agit certes de produire un
effet psychologique sur I’interlocuteur.

Mais la spécificité du logos parménidien réside dans le fait que
cet effet n’est qu’un moyen et non une fin en soi. Le but des
«propos» des Filles du Soleil est de conduire le disciple a la
Déesse et a la vérité (alétheia). Et cette vérité, c’est la vérité de
I’étre. Chez Homere, le logos n’a aucune visée ontologique et
aucune visée véridique, puisqu’il ne cesse de signifier simultané-
ment la tromperie et la vérité. « Tromperie et vérité sont, chez lui,
confondus dans le dire traversé par I’intention séductrice®». Le
rapport qu’Homere entretient avec la vérité est tres ambigu

7. Sur la valeur allégorique du proéme, on pourra consulter entre autres
SEXxTUS EMPIRICUS, Adversus Mathematicos, VII, 112-4; cf. W. J. VERDENIUS,
«Der Logosbegriff bei Heraklit und Parmenides », Phronesis, 12 (1967),
p. 99-117, et M. Conche, Parménide, p. 41-71.

8. M. FATTAL, «Logos de tromperie ou de vérité», Cahiers Philosophi-
ques, 22 (1985), p. 7-26 (p. 18); cf. les notes in Cahiers Philosophiques, 24
(1985), p. 52-5.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMENIDE 95

puisque celle-ci se trouve le plus souvent marquée par le men-
songe’ et la tromperie teintée de vérité. Une telle affirmation
trouve notamment sa justification dans 1I’Odyssée, XIX, 203 ou
Homere nous dit a propos d’Ulysse le rusé qu’a «tant de men-
songes (pseudea'®) il savait donner 1’apparence de la réalité »'!.
Mais le statut du logos parménidien n’est-il pas lui aussi, & sa
maniere, ambigu et problématique ? Pourquoi Parménide a-t-il
besoin d’associer charme, douceur et persuasion au /ogos ontolo-
gique et véridique? C’est dans la forme du récit employé par
Parménide que 1’on doit pouvoir trouver une réponse a cette ques-
tion. Il faut voir que le récit du prélude est un récit allégorique qui,
mettant en scéne les figures mythiques de Diké et de Moira'?, vise
a raconter, d’une maniere imagée et poétique, 1I’itinéraire intellec-
tuel du philosophe. Parménide se sert du langage traditionnel qu’il
a a sa disposition pour faire passer des idées nouvelles, celles
de I’étre et de la vérité, celle de I’adéquation de 1’étre et de la vé-
rité!3. L allégorie et les figures mythiques, I’utilisation des «dou-
ces paroles» homériques en tant qu’elles sont séductrices,
persuasives et efficaces se mettent en quelque sorte au service de
I’étre et de la vérité!?. «La connivence entre muthos et logos, dira

9. M. DETIENNE, Les Maitres de vérité en Gréce archaique, Paris:
Maspero, 19732, p. 74, dit a ce sujet que «1’Apaté oblitere I’ Alétheia».

10. Sur le « mensonge » (pseudos) en tant qu’il désigne la fiction, la fable
et la distorsion du réel, cf. J.-P. LEVET, Le Vrai et le faux dans la pensée
grecque archaique, Paris : Les Belles Lettres, 1976, p. 51, n. 4 et p. 206-19;
M.-C. LECLERC, La Parole chez Hésiode. A la recherche de I’harmonie per-
due, Paris : Les Belles Lettres, 1993, p. 218.

11. Sur I’'impossibilité de dissocier, dans I’Odyssée, XIX, 203, le men-
songe de la vérité, voir la belle étude de G. ARRIGHETTI, « Esiodo e le muse:
il dono della verita e la conquista della parola», Athenaeum, 80 (1992),
p- 45-63.

12. Cf. a ce sujet L. Couloubaritsis, Mythe et philosophie, p. 20-7; 44-5
et 76-164. A propos de la justice hésiodique, on pourra consulter 1’ étude de
A. NEScHKE, « DIKE. La philosophie poétique du droit dans le «mythe
des races» d’Hésiode », in Le Métier du mythe. Lectures d’Hésiode, éd.
F. Blaise, P. Judet de La Combe, Ph. Rousseau, Lille: Septentrion, 1996,
p. 465-78.

13. Sur I’étre comme corrélat de la vérité et sur I’usage syntaxique du
verbe étre en tant qu’il posséde la fonction véritative, cf. P. AUBENQUE
« Syntaxe et sémantique de 1’étre dans le poeme de Parménide », in Etudes
sur Parménide, 11, p. 132-3. Cf. infra, n. 44.

14. M. Dixsaut, «Platon et le logos de Parménide », p. 222 : la «Parole du
Poéme» est une parole de conviction «servante » de la vérité. M. Conche,
Parménide, p. 69: «la poésie est 1a pour disposer a la philosophie ».



96 ETUDES DE LETTRES

Lambros Couloubaritsis, se manifeste de telle facon que 1I’émer-
gence du logos implique en méme temps une transmutation du mu-
thos'®». Chez Xénophane de Colophon également, les paroles
«pieuses» et «pures» que I’on adresse a la divinité sont «effi-
caces » et «utiles»!® dans la mesure ou elles visent a obtenir le
pouvoir d’agir selon la justice!” (ta dikaia dunasthai préssein; fr. 1,
15-16) et conformément a la morale'®. Mais si Xénophane adopte
«I’élégie pour donner a sa pensée une plus grande puissance de
diffusion!?», et s’il célebre le divin a I’instar de la tradition
grecque, il n’en demeure pas moins critique a I’égard de cette tra-
dition puisqu’il recommande aux convives du banquet de ne pas
adresser leur hymne aux faux dieux forgés par les anciens qui vé-
hiculent des idées moralement indignes et répréhensibles. La trans-
mutation du discours traditionnel se réalise cette fois-ci a travers
une prise de distance critique et délibérée a I’égard de celui-ci.

Mais qu’en est-il des rapports de Parménide avec la poésie hé-
siodique 7 Envisageons la troisieme occurrence de logos située
dans le fragment 8, 50 et comparons-la avec ’emploi du terme
epos au méme fragment 8, 52.

2. Logos et epos

«Ici — dit la Déesse au fragment 8, 50-52 Diels-Kranz — je
mets fin au discours digne de foi (piston logon) que je t’adresse et
a la pensée qui cerne la vérité. A partir de maintenant, apprends
les opinions des mortels, en écoutant I’arrangement trompeur de
mes dires (kosmon emén epebn apatélon)®». Aprés avoir recom-

15. L. Couloubaritsis, Mythe et philosophie, p. 72.

16. M. DETIENNE, L’Invention de la mythologie, Paris : Gallimard, 1981,
p. 125-8; C. CALAME, Mythe et histoire dans I’Antiquité grecque. La créa-
tion symbolique d’une colonie, Lausanne : Payot, 1996, p. 29-30 et 37,

17. J. DEFRADAS, «Le Banquet de Xénophane», Revue des Etudes
Grecques, 75 (1962), p. 357-63.

18. Fr. 1, 19-24: «De tous les hommes, mérite la louange celui qui, aprés
avoir bu, fait preuve d’un caractere noble, utilisant sa mémoire et sa force a
des fins morales. C’est celui-1a qui ne change ni les combats des Titans ni
les luttes des Géants et des Centaures, forgeries des anciens, ni la violence
des révolutions, car il n’y a la rien de profitable. 1l faut toujours avoir une
bonne intention pour les dieux » (tr. M. Detienne, L’Invention de la mytholo-
gie, p. 125).

19. J. Defradas, « Le Banquet de Xénophane », p. 346.

20. Je reprends, en la modifiant 1égeérement, la traduction de D. O’Brien et
J. Frere, Etudes sur Parménide, I, p. 44.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMENIDE 97

mandé au disciple d’écouter son muthos véridique et son logos
digne d’étre conservé, la Déesse enjoint a celui-ci de se mettre a
I’écoute de son epos trompeur. Mais comment admettre que la
Déesse, détentrice de la vérité, puisse tenir un « discours » (epos)
trompeur ? Plus précisément, comment la « maitresse de vérité »
arrive-t-elle a concilier entre un discours digne de foi et un dis-
cours trompeur ?

Ce «double discours », celui du muthos-logos vrai d’une part et
celui de I’epos trompeur et vraisemblable d’autre part?' ne peut
manquer d’évoquer les vers 27-28 de la Théogonie d’Hésiode??
les Muses déclarent : «nous savons dire beaucoup de choses men-
songeres (pseudea®®) semblables a des réalités (etumoisin homoia),
mais nous savons aussi, quand nous le voulons (ethelémen), dire
des choses véridiques (aléthea)**». Ces deux vers de la Théogonie
appellent une série de remarques :

1. Ils permettent tout d’abord de voir qu’a I’instar d’Ulysse? et
des Dissoi Logoi de la sophistique®, les Muses sont capables
de parler selon le vrai-semblable ; mais elles sont en plus aptes a

21. Fr. 8, 60-61: «Cette disposition <du cosmos>, je te la déclare (gpotilw)
en tous points d’une vraisemblance (éowxoto) telle qu’aucun des mortels,
dans sa décision <prise a I’égard de ces choses>, ne saurait jamais te dépas-

ser» (tr. D. O’Brien, J. Frere, Etudes sur Parménide, I, p. 45). Sur cette ques-
tion de la « vraisemblance » on pourra notamment consulter R. BRAGUE, «La
vraisemblance du faux (Parménide, Fr. I, 31-32) », in Etudes sur Parménide,
I, p. 44-68; et J. FRERE, « Parménide et I’ordre du monde : Fr. VIII, 50-60 »,
in Etudes sur Parménide, 11, p. 197-212 ; « Parménide 1. Cosmos et genesis »,
Deucalion, 33/34 (1981), p. 77-86 (repris dans Temps, désir et vouloir en
Grece ancienne, Athénes : Dioné, 1995, p. 135-44).

22. Sur la parenté littéraire de Parménide et d’Hésiode, cf. E. F. DOLIN,
«Parmenides and Hesiod», Harvard Studies in Classical Philology, 66
(1962), p. 93-8; H. SCHWABL, « Hesiod und Parmenides. Zur Formung des
parmenideischen Prooimions », Rheinisches Museum, 112 (1963), p. 134-
42 ; M. E. PELLIKAAN-ENGEL, Hesiod and Parmenides. A new view on their
cosmologies and on Parmenides Proem, Amsterdam : Hakkert, 1974.

23. Sur les yevdea, cf. supra, n. 10.

24. Sur ces vers de la Théogonie, sur Parménide et la sophistique, cf.
M. Fattal, «Logos de tromperie », p. 19-21; B. CASSIN, «Les Muses de la
philosophie. Eléments pour une histoire du pseudos», in Etudes sur le
Sophiste de Platon, éd. P. Aubenque, Napoli: Blbhopohs 1991, p. 293-316.

25. Odyssée, XIX, 203: «A tant de choses mensonggres il savait donner
I’apparence de la réalité ».

26. Dissoi Logoi, 111, 10: le meilleur des deux arts que sont la tragédie et
la peinture est «celui qui sait tromper en faisant des choses pour la plupart
semblables a la vérité ».



98 ETUDES DE LETTRES

parler selon le vrai, ce qui n’est pas le cas chez Homére?’ et dans
la sophistique®®. Mais si les Muses hésiodiques sont susceptibles
de dire vrai, il faut cependant voir qu’elles proclament des vérités
qui n’ont «d’autre limite que leur bon vouloir®». Chez Parménide,
en revanche, la proclamation de la vérité n’est pas le résultat d’une
occasion®® ou d’un bon vouloir (etheléomen) mais découle d’une
nécessité, celle de Diké, d’Anagké et de Moira, celle du «dis-
cours » philosophique (muthos/logos) qui enserre I’étre dans la li-
mite de I’identité et de la permanence. D’autre part, méme si les
Muses sont capables de dire «ce qui est, ce qui sera, [et] ce qui
fut’!», il n’en demeure pas moins que leur savoir n’est pas un sa-
voir ontologique portant sur la présence de 1’étre absolu et abstrait,
mais se résume en un savoir mantique et divinatoire3?,

2. «C’est dans le rapprochement de “Diké” avec “Alétheia” dans
leur éloignement sensible par rapport au mensonge (pseudos) que
se situe peut-€tre la différence entre les paroles ambigués
d’Hésiode*’» d’une part, et celles d’Homere et de la sophistique
d’autre part. Or, il faut voir que, méme si chez Hésiode les no-
tions de justice et de vérité semblent infléchir négativement les
paroles mensongeres, il n’en demeure pas moins que I’ambiva-
lence du vrai et du mensonger persiste’. M. Detienne dit a ce
sujet que «le “Maitre de vérité” est aussi un maitre de tromperie.
Posséder la vérité, c’est aussi étre capable de tromper®». Les

27. Sur la portée polémique de Théogonie, 27-28, et sur la critique hésio-
dique de I’Odyssée, XIX, 203, cf. entre autres G. Arrighetti, «Esiodo e le
Muse », p. 45-8, L. TARAN, Parmenides. A text with translation, commen-
tary, and critical “essays, Princeton : Princeton Univ. Press, 1965, p. 207,
n. 15, et M.-C. Leclerc, La Parole chez Hésiode, p. 207, n. 775.

28. M. Fattal, «Logos de tromperie », p. 20-2.

29. M.-C. Leclerc, La Parole chez Hésiode, p. 70.

_30. C. RAMNOUX, Parménide et ses successeurs immédiats, Paris:
Ed. du Rocher, 1979, p. 104.

31. HESIODE, Théogonie, 32 et 38.

32. M. Detienne, Les Maitres de vérité, p. 15 et 18, montre que le dire vrai
des Muses est un dire de la Mémoire congue comme «omniscience de carac-
tere divinatoire ».

33. M. Fattal, «Logos de tromperie », p. 20. Sur I’¢Af0e1o en tant qu’elle
recouvre le champ de Diké, cf. M. Detienne, Les Maitres de vérité, p. 34 et
60-1.

34. Sur I’ambiguité de la parole hésiodique, cf. infra n. 36; voir aussi
M. Fattal, «Logos de tromperie », p. 20-1; M. Detienne, Les Maitres de vé-
rité, p. 75-9, et M.-C. Leclerc, La Parole chez Hésiode, p. 208.

35. M. Detienne, Les Maitres de vérité, p. 77.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMENIDE 99

choses sont différentes avec Parménide puisque le «double dis-
cours » de la Déesse n’est pas un «discours double » dans la me-
sure ou il distingue nettement le logos et le muthos vrais de I’epos
trompeur, le discours de 1’étre du discours qui méle I’€tre et le
non-étre. La « maitresse de vérité » du Poeme parménidien, en ex-
cluant le non-étre, élimine par la méme occasion le « mensonge ».
On peut d’ailleurs noter que le terme de pseudos ne se trouve dans
aucune partie conservée du Poéme. La Déesse se servira, en re-
vanche, du terme d’apatélos pour caractériser son epos, ou plutét
pour rendre compte du kosmos « trompeur » des opinions des mor-
tels qu’elle est censée reproduire dans son «discours ». Cet apaté-
lon epos, bien que critique a I’égard des opinions énoncées par les
hommes, n’est pas absolument négatif puisqu’il recele aussi le
point de vue de la Déesse au sujet du monde ; un point de vue plus
vraisemblable que celui des hommes?®¢. En revanche, on peut dire
que c’est notamment avec Xénophane que 1’on rencontre une telle
connotation absolument péjorative de 1’apateuein, du fait de
tromper ou de mentir. Les deux seuls usages d’apateuein qui se
trouvent aux fragments 11 et 12 des Silles se rapportent tous les
deux aux dieux de la poésie homérique et hésiodique qui non seu-
lement commettent vols et adultéres mais se mentent mutuelle-
ment (allélous apateuein). De tels mensonges ou tromperies
rapportées au divin sont tout a fait condamnables?’.

36. La Déesse du Poéme parménidien envisage ainsi dans le cadre de son
érnog deux conceptions plus ou moins vraisemblables du cosmos, deux ni-
veaux ou deux degrés différents de vraisemblance. Hésiode entrevoyait déja,
pour sa part, une double dratn: celle du roi sage, qui, par ses «douces pa-
roles» et ses «mots apaisants», «rend la justice en sentences droites» et
réussit ainsi a apaiser les plus grandes querelles (Théogonie, 80-7), et celle
par exemple de «1’odieuse Lutte, [qui] enfanta Peine la douloureuse, —
QOubli, Faim, Douleurs larmoyantes — M¢élées, Combats, Meurtres, Tueries,
Anarchie et Désastre » (Théogonie,
225-32). La bonne dmdrn étant du c6té de 1I’dAnBeia, de la justice et de
I’ordre, et la mauvaise &nditn étant étroitement liée a la AfOn, A 'injustice et
au désordre. Voir a ce sujet M. Detienne, Les Maitres de vérité, p. 62-70.

37. N’y a-t-il pas aussi chez Xénophane deux formes d’opinion: I’opinion
ou les fictions des anciens et I’opinion (Boxog) (fr 34, 4) ou les conjectures
(6ed0Edobw) «semblables aux réalités» (€oikoto Toig €rvpoiot) (fr. 35)?
Hécatée de Milet dit de ses récits qu’il les écrit comme ils lui « semblent étre
vrais » a la différence des récits des Grecs qui sont, a ses yeux, « multiples et
risibles» (FGrHist, 1 F la Jacoby); voir a ce propos la contribution de L.
Bertelli dans ce méme volume, p. 22-3, n. 39. Sur la valorisation du 8dxog
chez Xénophane, cf. A. RIVIER, «Remarques sur les fragments 34 et 35 de
Xénophane », Revue de Philologie, 30 (1956), p. 37-61 (repris dans Etudes de




100 ETUDES DE LETTRES
3. Logos et Gnomé

Si Parménide semble reprendre a son compte le langage de la
tradition pour lui donner un sens nouveau’?, il est 1égitime de se
demander en quoi réside la teneur philosophique de ses propos.
Les historiens et les commentateurs ont I’habitude de situer 1’ori-
ginalité philosophique de Parménide dans sa découverte de la no-
tion abstraite d’Etre et dans I’utilisation qu’il fait du principe
logique de I’identité ou de la non-contradiction’® face 2 la logique
de I’ambivalence et de I’ambiguité mise en ceuvre par la poésie*?.
Dans un livre consacré au logos grec en général et dans une étude
portant sur le logos parménidien en particulier, j’ai moi-méme in-
sisté sur I’importance du krinai logdi (deuxieéme occurrence du
logos située au fr. 7, 5) qui, grace a I’utilisation qu’il fait du prin-
cipe logique de I’identité, sépare 1’étre du non-étre*!. C’est dans
I’accent mis sur la krisis que le logos de Parménide semble revé-
tir pour la premiere fois 1’idée d’une «raison personnelle cri-
tique » capable de «juger » une réfutation*? énoncée par I’autorité
d’une «maitresse de vérité », ou de faire le tri parmi les opinions
erronées des mortels.

littérature grecque, éd. F. Lasserre, J. Sulliger, Genéve: Droz, 1975,
p. 337-67); J. SVENBRO, La Parole et le marbre. Aux origines de la poétique
grecque, Lund: Klass. Inst., 1976, p. 93-107; M. Detienne, L’Invention
de la mythologie, p. 134-41. Voir également le point de vue opposé
d’A. KELLESIDOU, «Dire et savoir (Legein-Eidenai) chez Xénophane et
Parménide », in Philosophie du langage et grammaire dans I’Antiquité,
Bruxelles/Grenoble : Ousia/Université des Sciences Sociales de Grenoble,
1986, p. 36-41.

38. Sur la transmutation du mythe, voir L. Couloubaritsis, Mythe et philo-
sophie, p. 76-164.

39. Cf. J.-P. VERNANT, Mythe et pensée chez les Grecs, Paris : Maspero,
1965, p. 105-6 et 121-4, ainsi que La Greéce ancienne 1. Du mythe a la raison,
Paris : Seuil, 1990, p. 238 ; M. Detienne, Les Maitres de vérité, p. 142-3.

40. A propos de la remise en cause d’une telle opposition entre la logique
de I’ambivalence et la logique de la non-contradiction, cf. M. Fattal, «Logos
de tromperie », p. 23-6.

41. M. FATTAL, Pour un nouveau langage de la raison, Paris : Beauchesne,
1988, p. 13-5, ainsi que «Le logos dans le Poéme de Parménide », in Les
Lieux de ’intersubjectivité. Mélanges offerts en hommage a S. Abou, Paris:
L’Harmattan, 1998, p. 175-98; L. Couloubaritsis, Mythe et philosophie,
p. 204-7.

42. Réfutation du non-étre qui a été énoncée aux fragments 2, 3-5; 6, 1-2
et 7, 1-2, et réfutation du chemin erroné des mortels qui confondent I’étre et
le non-étre (fr. 6, 3-9).



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMENIDE 101

Bien que, dans le Sophiste, Platon reproche a Parménide d’en
rester au stade des mots et d’étre incapable de passer au logos
pour n’avoir pas su mélanger les genres compatibles®?, je pense,
pour ma part, que 1’originalité philosophique de Parménide réside
aussi dans le fait d’entrainer une réflexion sur la vérité et I’er-
reur** qui est justement commandée par la question des bons et
des mauvais mélanges. En fait, faute de n’avoir pu réfléchir sur la
prédication a la manieére du Sophiste, faute de n’avoir pas envi-
sagé la compatibilité des deux contraires que sont I’étre et le non-
atre relatif (I’« autre »), I’Eléate a tout de méme tenté d’amorcer 2
sa maniére une réflexion sur les bons et les mauvais mélanges, sur
les bonnes et les mauvaises séparations. Ainsi, dans le cadre de la
premiere partie du Poéme consacrée a 1’alétheia, le mélange de
I’étre et du non-étre absolu envisagé sous la figure du «rien » re-
présente pour Parménide un mélange incompatible et incorrect
parce que contradictoire. Ni Platon ni Aristote, sous peine de dé-
truire le logos (voir Métaphysique, livre Gamma), n’admettront le
mélange de deux contradictoires. Si le mélange de I’étre et du
non-étre absolu correspond a I’erreur des mortels, la séparation de
I’estin et de I’ ouk estin constitue en revanche la vérité pronée par
la Déesse.

D’autre part, dans la deuxieme partie du Poéme consacrée a
la doxa relatant la géneése du cosmos, Parménide montre que la sé-
paration du feu et de la nuit est inapte a rendre compte de 1’arran-
gement du monde. Une telle séparation pratiquée par les hommes
est par conséquent incorrecte, erronée et peu vraisemblable. En
revanche, le mélange du feu et de la nuit préconisé par la Déesse

43. B. Cassin, « Les Muses de la philosophie », p. 309.

44. On peut tout d’abord dire qu’en faisant du /ogos le corrélat de 1’étre
congu comme permanence et comme vérité (cf. P. Aubenque, « Syntaxe et
sémantique »), Parménide prend une décision philosophique qui orientera la
spéculation de Platon et d’ Aristote. Si le logos ne peut dire le non-étre et le
devenir, si en d’autres termes Parménide ne reconnait pas I’existence de de-
venirs vrais et de permanences trompeuses, tout I’effort de Platon dans le
Sophiste consistera justement a donner un statut ontologique au non-étre
afin de rendre compte du discours en général et du discours faux en particu-
lier. Il s’agira également pour Aristote d’accorder un statut ontologique au
devenir qui était exclu de la pensée et de la parole. Comment un discours
peut-il &tre faux ? Comment un discours vrai sur le devenir est-il possible ?
De telles questions, tributaires de la décision parménidienne, constitueront
le point de départ de la réflexion théorique et philosophique de Platon et
d’ Aristote sur le langage.



102 ETUDES DE LETTRES

est plus vraisemblable. Tenant ainsi un discours vrai sur I’étre et
un discours vraisemblable sur le cosmos, la Déesse invite son dis-
ciple a I’écouter et a se servir de sa «raison critique » et de sa
gnomé® supérieure pour opérer les bonnes séparations et les bons
mélanges. Les mortels, quant & eux, inaptes a écouter le discours
vrai et le discours vraisemblable de la Déesse, dénués de «raison
critique » et dotés d’une mauvaise gnomé, réalisent des sépara-
tions et des mélanges inadéquats puisqu’ils mélent I’étre et le
non-étre alors qu’il faut les distinguer ; et ils séparent le feu et la
nuit alors qu’il faut les unir. La Déesse, et le disciple qui saura
mettre en pratique les recommandations de sa « maitresse », sont
censés posséder les criteres qui leur permettront de faire le choix
entre le vrai et le faux, entre le plus vraisemblable et le moins
vraisemblable : ces criteres sont le logos critique et la bonne
gnome.

Le logos critique et la bonne gnémé représentent donc des ins-
truments mis au service de la vérité, alors que la glossa et 1’ono-
mazein, les doxai et la mauvaise gnomé des mortels incarnent les
instruments de I’erreur. La dialectique platonicienne, en opérant
les divisions et les rassemblements adéquats, en discernant le vrai
du faux, le « semblable du semblable » (Sophiste, 226d), n’est-elle
pas le critére qui doit pouvoir nous «guider a travers les dis-
cours » (Sophiste, 253b)? Dans de telles conditions, ne peut-
on pas reconnaitre a l’instar de Nestor-Luis Cordero que le
diakrinein kata genos du Sophiste de Platon (253e) «n’est que
I’héritier fidele du krinai téi logdi de [...] Parménide*5»? Pour
étre plus précis, on pourrait dire que Parménide, grice a son

45. La notion de yvoun apparait 2 deux reprises dans le fr. 8, 53 et 61,
pour désigner le «jugement» ou la «décision» peu vraisemblable des mor-
tels. Face 2 cette yvoun erronée et peu vraisemblable, Parménide oppose la
déclaration (patilw ) et le jugement ou la décision plus vraisemblable de la
Déesse : «cette disposition <du cosmos>, je te la déclare (gotilw ) en tous
points d’une vraisemblance (£oikota) telle qu’aucun des mortels, dans sa
décision (yvmun) <prise a I’égard de ces choses>, ne saurait jamais te dépas—
ser» (fr. 8, 60-61; trad. D. O’Brien et J. Frére, Etudes sur Parménide, 1,
p. 45).

46. N.-L. CorDERO, «La Déesse de Parménide, maitresse de philo-
sophie », in La Naissance de la raison, éd. J.-F. Mattéi, p. 207-14. Voir éga-
lement M. Fattal, Pour un nouveau langage de la raison, p. 13-7 et 20-5,
ainsi que «Le Sophiste: logos de la synthese ou logos de la division ?», in
Etudes sur le Sophiste de Platon, p. 147-63.



MYTHE ET PHILOSOPHIE CHEZ PARMENIDE 103

krinai logdi et a sa gnomé supérieure, jette en quelque sorte les
bases d’une réflexion sur la méthode de division et de rassemble-
ment telle qu’elle sera ultérieurement élaborée et développée par
Platon. N’est-ce pas en cela que résiderait aussi la portée philoso-
phique de la pensée parménidienne 747 Une telle portée philoso-
phique s’insere dans le cadre d’une véritable transmutation du
discours homérique et hésiodique tout en accordant au muthos la
valeur positive d’une « parole » de vérité significative de 1’étre.

Michel FATTAL
Université de Grenoble 11

47. Sur les rapports du scheme parménidien du chemin avec la théorie
platonicienne de la dialectique que je n’ai pas développés ici, cf.
L. Couloubaritsis, Mythe et Philosophie, passim. Le méme L. Couloubaritsis,
«De la généalogie a la généséologie», p. 94, dira que la « méthode [platoni-
cienne] de division suppose les bouleversements philosophiques accomplis
notamment par I’usage parménidien du schéme du chemin reconverti par
Platon en chemins du savoir, en une variété de methodoi».






	Mythe et philosophie chez Parménide

