
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: La consturction d'un mythe historique : la Vie de Lycurgue de Plutarque

Autor: Mossé, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CONSTRUCTION D'UN MYTHE HISTORIQUE :

LA VIE DE LYCURGUE DE PLUTARQUE

La Vie de Lycurgue de Plutarque représente l'aboutissement de l'élaboration

d'un mythe historique. Les mesures attribuées au législateur Spartiate
(mise en place d'un système politique, partage égalitaire du sol, éducation
renforçant le caractère communautaire de la vie civique) répondent à des
circonstances précises. Le système relève des débats concernant la meilleure
constitution qui se déroulent dans les milieux philosophiques d'Athènes à

partir des dernières décennies du vc siècle. Le partage égalitaire répond à la
crise que connaît Sparte à partir de la fin du IVe siècle. Quant à l'éducation,
elle ne présente sa forme achevée qu'en référence aux programmes de pai-
deia élaborés par Platon.

La Vie de Lycurgue de Plutarque est encore aujourd'hui tenue
pour une des principales sources de l'histoire de Sparte, et des
institutions sur lesquelles reposait l'originalité de la cité.
Pourtant, dès le début de son récit, Plutarque reconnaît que l'existence

même de son héros est sujette à questions, et que les historiens

ne s'entendent pas sur le moment où il vécut. C'est dire que
son analyse des circonstances qui présidèrent à la mise en place
des lois attachées au nom du législateur et ces lois elles-mêmes
relèvent de traditions élaborées au cours des siècles et qu'il
rassembla en un tout cohérent.

Les mesures attribuées par Plutarque à Lycurgue s'organisent
autour de trois thèmes principaux: d'une part, la mise en place
d'un système politique équilibré qui permit à la cité d'ignorer les
troubles qui affectèrent le reste du monde grec ; en second lieu, un
partage égalitaire du sol qui, joint à des interdits comme l'usage
des métaux précieux ou l'exercice d'une activité lucrative, était le
fondement même de la vie communautaire des Spartiates ; enfin,



84 ÉTUDES DE LETTRES

une éducation étroitement contrôlée par la cité qui parachevait
cette unité du corps civique caractéristique de Sparte1.

Il peut donc être intéressant de retrouver, en remontant le cours
du temps, la manière dont se sont élaborées les traditions relatives
à ces trois ensembles de mesures et comment s'est construit le
mythe du législateur inspiré que fut Lycurgue.

Il faut d'abord rappeler que le nom de Lycurgue n'apparaît que
relativement tard dans nos sources. C'est Hérodote qui le premier
le mentionne, lui attribuant le mérite d'avoir établi à Sparte Y eu-
nomia, alors que les Spartiates étaient à cette époque de tous les
Grecs ceux qui avaient les plus mauvaises lois2. Cette eunomia
reposait essentiellement sur une bonne organisation des pouvoirs,
grâce à l'institution des éphores et de la gerousia, sur les repas
pris en commun et l'entraînement à la guerre. Thucydide évoque
lui aussi les luttes internes qui auraient précédé à Sparte
l'établissement d'un ordre qui permit aux Spartiates de jouir pendant
quatre cents ans du même régime, mais il ne mentionne pas le
nom de Lycurgue3. Celui-ci en revanche est cité par Platon dans
la République, dans le Banquet et dans la Lettre VII. Mais dans
les Lois, le philosophe attribue le mérite de la constitution équilibrée

de Sparte d'abord aux dieux qui lui donnèrent deux rois,
ensuite à deux législateurs anonymes qui instituèrent, l'un la
gerousia et l'autre le collège des cinq éphores4. Désormais, le
nom de Lycurgue est étroitement associé par tous les auteurs aux
lois Spartiates. Cela est évident dans le traité que Xénophon
consacre à la Constitution des Lacédémoniens (Lakedaimoniôn

1. Plutarque n'ignorait pas que les institutions attribuées à Lycurgue
avaient subi des transformations. Il mentionne un article ajouté à la Rhétra
par les rois Théopompe et Polydore (Vie de Lycurgue, VI, 7-8) et l'institution

des éphores par le même Théopompe (ibid., VII, 1). Quant à la cryptie,
il se refuse à l'attribuer à Lycurgue (ibid., XXVIII, 2-13).

2. Hérodote, I, 65. L'historien mentionne une double tradition concernant

l'origine des lois de Lycurgue : «Il en est qui prétendent que la Pythie
[...] lui dicta la constitution établie maintenant chez les Spartiates; mais
d'après les Lacédémoniens eux-mêmes, Lycurgue, lorsqu'il fut devenu le
tuteur de Léobotas son neveu, roi des Spartiates, l'importa de la Crète». On
retrouve ces deux traditions, le plus souvent réunies, chez presque tous les
auteurs qui ont parlé de Lycurgue.

3. Thucydide, I, 18, 1.

4. Platon, Banquet, 209d ; République, 599d ; Lettre VII, 354a-b ; Lois,
III, 691e. Dans les Lois, la création des éphores n'est pas due au « législateur

divin» qui a institué la gerousia, mais à un troisième « sauveur», alors
que dans la Lettre VII, Lycurgue est crédité des deux institutions.



LA VIE DE LYCURGUE DE PLUTARQUE 85

Politeia). Disciple de Socrate comme Platon, Xénophon est plus
encore que ce dernier un admirateur inconditionnel de Sparte.
Dans son ouvrage, il met en valeur d'abord l'éducation, les
pratiques de vie commune, l'interdiction des activités lucratives et
de l'usage de l'or et de l'argent. Il ne s'attarde pas en revanche
sur l'organisation politique, sinon pour mettre en valeur les fonctions

militaires des rois. Toute l'organisation de la cité est attribuée

au seul Lycurgue. Mais Xénophon, bon connaisseur de la
réalité Spartiate, sait aussi que tout cela relève du passé et qu'à
son époque, celle d'Agésilas, les «lois de Lycurgue» ne sont
plus respectées5. Et c'est un jugement non moins sévère que portent

sur la Sparte contemporaine aussi bien Isocrate dans le
Panathénaïque qu'Aristote dans la Politique6.

Pour en revenir à Lycurgue, il apparaît donc clairement que la
figure du législateur Spartiate s'est constituée à partir du Ve siècle
et qu'elle s'est enrichie à la faveur des débats sur la meilleure
politeia qui se développèrent dans les milieux philosophiques
d'Athènes, d'abord autour de Socrate, puis à l'Académie platonicienne

et au sein de l'école péripatéticienne7. Au législateur Spartiate

on attribuait la mise en place d'une «constitution mixte»,
monarchique avec les rois, aristocratique avec la gerousia,
démocratique avec les éphores. C'est lui également qui avait fixé les
règles d'une éducation étroitement contrôlée par la cité et dont le
but était à la fois de renforcer le caractère communautaire de la
vie à Sparte et de faire des Spartiates des soldats disciplinés, une
éducation qui concernait également les jeunes filles, ce qui plus
encore en faisait l'originalité8.

5. On a souvent mis en doute l'authenticité du chapitre XIV de la
République des Lacédémoniens, mais il suffit de lire les Helléniques du
même Xénophon pour se convaincre que ces réflexions étaient bien de son
fait. Le traité de Xénophon est la seule des Lakedaimoniôn Politeiai issues
des milieux laconisants athéniens qui nous soit parvenue.

6. Isocrate, Panathénaïque, 153; Aristote, Politique, II, 1269a 30-
1271b 30. Les critiques formulées par ce dernier à rencontre de Lycurgue
portent en particulier sur l'absence d'une législation concernant les femmes
(1270a 6-8).

7. Il suffit pour s'en convaincre de rappeler le débat qui est au cœur du
Panathénaïque d'Isocrate, avec l'intervention du disciple laconophile du
rhéteur, et les critiques formulées par Aristote au livre II de la Politique.

8. La singularité de l'éducation réservée aux jeunes filles était suffisamment

connue pour qu'Aristophane puisse ironiser à propos de la Spartiate
Lampito dans Lysistrata.



86 ÉTUDES DE LETTRES

On retrouve ce Lycurgue de l'époque classique dans le récit de
Plutarque. C'est à Delphes que le législateur reçoit du dieu la
fameuse Rhétra qui fixe les pouvoirs dans la cité9. Mais cette mise
en place d'un régime équilibré qui met fin à la période de crise
qu'avait connue la cité est aussitôt suivie d'une mesure sur
laquelle Plutarque s'attarde longuement, le partage égalitaire du sol.
Or, la première mention de ce partage dans nos sources se trouve
seulement chez Polybe10. Selon l'historien achéen du IIe siècle, il
était interdit à tout Spartiate de posséder plus que les autres. Et
c'est à Lycurgue qu'il attribuait le mérite d'avoir évité à la cité les
luttes intestines en établissant «l'égalité des biens et la frugalité
d'un genre de vie qui était le même pour tous ». La revendication
d'un partage égalitaire du sol civique était apparue dans le monde

grec dès le VIIe siècle. Solon en témoigne dans ses poèmes et se

vante de s'y être opposé pour ne pas faire preuve de violence ty-
rannique11. Au IVe siècle, le mot d'ordre de partage des terres
apparaît toujours lié aux désordres qui aboutissent à l'établissement
de la tyrannie12.

Mais, en même temps, dans les écrits théoriques, la perspective
d'un partage égalitaire du sol est présentée comme une des solutions

possibles à la crise que traversent les cités déchirées entre
riches et pauvres. Platon, qui dans la République supprimait la
propriété privée pour les gardiens, envisageait au contraire un tel
partage égalitaire dans la cité des Lois, dans la mesure où il
s'agissait d'une fondation coloniale13. S'adressant à son interlocuteur

Spartiate, il lui rappelait qu'un tel partage avait eu lieu lors
de l'installation des Doriens dans le Péloponnèse, mais nulle
mention n'était faite de Lycurgue à ce propos. C'est en fait
Plutarque lui-même qui nous permet de retrouver l'origine d'une
tradition qui paraît bien établie à l'époque de Polybe. Dans la Vie

d'Agis, ce roi qui au IIIe siècle voulut mettre fin à l'inégalité du
régime de la propriété dont Aristote, dans la Politique, avait
souligné les conséquences désastreuses, Plutarque rapporte les
dispositions qui furent décidées pour mettre fin à ces inégalités. On
procéderait à un nouveau partage de la terre civique, et 4500 lots

9. Vie de Lycurgue, VIII-IX.
10. Polybe, VI, 45.
11. Aristote, Constitution d'Athènes, XI, 3.
12. Voir en particulier Platon, République, 566a ; Gorgias, 466c ; Aristote,

Politique, V, 1311a 18-20.
13. Platon, Lois, III, 684d-e; V, 740a. C'est seulement la fortune mobilière

qui déterminera la répartition des citoyens en quatre classes censitaires.



LA VIE DE LYCURGUE DE PLUTARQUE 87

seraient attribués aux Spartiates et 15000 lots aux périèques14.
Plutarque emprunte ces indications chiffrées à sa source, l'historien

Phylarchos contemporain des événements. Ce faisant, Agis se
serait voulu le restaurateur de la Sparte de Lycurgue. Or, dans la
Vie de Lycurgue, Plutarque, à propos du partage qu'aurait opéré le
législateur, donne des chiffres qui sont exactement le double de

ceux qui figurent dans la Vie d'Agis: 9000 lots pour les Spartiates
et 30000 lots pour les périèques15. On peut à bon droit penser que
ce rapport n'est pas innocent, et que la propagande des rois
réformateurs n'est pas étrangère à cette tradition d'un partage égali-
taire opéré par le législateur mythique sous l'égide duquel ils
avaient placé une mesure qui à l'époque était tenue pour
révolutionnaire. La figure de Lycurgue s'enrichissait donc d'une dimension

nouvelle. Il devenait le garant d'une entreprise qui pouvait
avoir été suggérée aux rois réformateurs par les philosophes de
leur entourage et qui perdait de ce fait son caractère menaçant16.

Et c'est bien cette dimension philosophique qui donne aux « lois
de Lycurgue » leur caractère de « modèle » qui devait si fortement
marquer l'image que la postérité retiendra du législateur Spartiate
tel que l'a présenté Plutarque. Ce «modèle» porte incontestablement

la marque du platonisme. On sait l'influence que la philosophie

de Platon a eue sur Plutarque. Dans la Vie de Lycurgue, elle
est particulièrement sensible. Non seulement Plutarque reprend le
développement des Lois sur le caractère « mixte » de la constitution

Spartiate, mais les raisons invoquées pour justifier l'interdiction
de l'usage de l'or et de l'argent sont les mêmes17. La liberté

du législateur est affirmée aussi bien dans la République et dans le

Politique que dans la Vie de Lycurgue18. Mais c'est surtout à propos

des femmes et du mariage que l'influence des cités idéales
platoniciennes se manifeste le plus nettement. Il est intéressant à

cet égard de confronter le texte de Xénophon dans la République
des Lacédémoniens, celui de Platon dans la République et celui
de Plutarque dans la Vie de Lycurgue. Dans la République des

14. Plutarque, Vie d'Agis, VIII, 1-2.
15. Plutarque, Vie de Lycurgue, VIII, 5.
16. Plutarque dans la Vie de Cléomène (II, 2-3) évoque la présence

auprès du jeune roi du philosophe stoïcien Sphairos.
17. Sur le caractère mixte de la constitution, Plutarque, Vie de Lycurgue,

V, 10-11 et Platon, Lois, 691a-692a; sur l'interdiction de l'usage de l'or et
de l'argent, Plutarque, Vie de Lycurgue, IX, 3, et Platon, Lois, V, 742b.

18. Plutarque, Vie de Lycurgue, XIII, 1-4; Platon, République, 501a;
Politique, 293d-e.



88 ÉTUDES DE LETTRES

Lacédémoniens de Xénophon, les mariages sont certes réglementés
par la cité, mais la communauté des femmes n'existe pas, même si
des accommodements sont prévus qui supposent d'une part l'accord

de l'époux légitime qui «prête» sa femme, d'autre part la non
légitimation des enfants nés de ces unions extra conjugales19. Or,
cela devient dans la Vie de Lycurgue et en dépit de la curieuse
cérémonie du mariage, la communauté des femmes et des enfants,
analogue à celle que prévoit Platon pour les gardiens de la
République20. J'ajouterai un dernier exemple de cette «lecture»
platonicienne des «lois de Lycurgue»: le «laconisme» n'est plus
seulement ce langage sobre fruit de l'éducation des jeunes
Spartiates, c'est une véritable philosophie. Or, dans le Protagoras,
Socrate affirme que la philosophie est plus ancienne et plus répandue

en Crète et à Lacédémone que partout ailleurs, et conclut par
la formule que reprend Plutarque que « laconiser consistait bien
moins à pratiquer la gymnastique que la philosophie»21. Et l'on
pourrait multiplier les exemples de cet éclairage platonicien de
l'oeuvre du mythique législateur Spartiate.

La Vie de Lycurgue de Plutarque rassemble donc en un récit qui
se veut cohérent des traditions élaborées à partir de la fin du Ve

siècle dans les milieux laconisants athéniens, enrichies par
l'expérience et la propagande des rois réformateurs du IIIe siècle et
teintées de platonisme. C'est cette image de Lycurgue que retiendra

la postérité, celle d'un législateur modèle dont l'historicité ne
sera mise en question qu'à partir du siècle dernier, quand on
cherchera à l'identifier à un dieu, à un héros, voire à une sorte
«d'épouvantail à l'usage des jeunes enfants ou des garçons au
moment de leur noviciat» pour reprendre une formule d'Henri
Jeanmaire22.

Claude MossÉ
Université de Paris-VIII

19. Xénophon, République des Lacédémoniens, I, 7-9, Xénophon précise
bien que les enfants nés de ces unions hors mariage ne pourraient prétendre
à l'héritage.

20. Plutarque, Vie de Lycurgue, XV, 15 et Platon, République, 457d-461e,
où l'on retrouve la même comparaison avec le choix des meilleurs étalons
pour la reproduction des chevaux et des chiens.

21. Plutarque, Vie de Lycurgue, XX, 16; Platon, Protagoras, 342b-e.
22. Couroi et Courètes, Lille: Bibliothèque Universitaire, 1939.


	La consturction d'un mythe historique : la Vie de Lycurgue de Plutarque

