
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Le petit-fils de Zeus : la légende de Télèphe entre mythe et histoire

Autor: Pellizer, Ezio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PETIT-FILS DE ZEUS :

LA LÉGENDE DE TÉLÈPHE

ENTRE MYTHE ET HISTOIRE

L'histoire de Télèphe, héros connu d'Homère, protagoniste de tragédies
très populaires dans l'Athènes du Ve siècle, est étudiée ici, sous différents
aspects, pour mettre en évidence l'utilisation d'un récit «mythologique»
dans la création de paradigmes culturels et de modèles idéologiques propres
à fonder le prestige et l'autorité d'une monarchie hellénistique. On a
examiné le cas de la dynastie des Attalides de Pergame qui ont, au IIe siècle av.
J.-C., largement recouru à l'histoire traditionnelle de ce héros pour donner
un fondement héroïque et divin à leur royaume et pour conférer ainsi à leur
dynastie une origine illustre, en opposition avec leurs humbles origines.

Le personnage de Télèphe et sa carrière héroïque ont également offert
aux historiens modernes matière à une série d'hypothèses et de déductions
qui illustrent bien les modalités d'approche et les limites d'une interprétation

historique de ce genre de récits. D'où la prudence nécessaire dont il faut
faire preuve dans l'analyse du discours mythologique de la Grèce antique.

Je vais rapidement présenter quelques considérations sur l'histoire

de la Mysie, sur la légende de Télèphe l'Arcadien et sur
quelques-uns des différents niveaux, antiques et modernes,
d'exploitation de la légende de ce héros qui «fut, de tous les fils
d'Héraclès, celui qui ressemblait le plus à son père1».

Les interprétations qu'on peut donner de ce personnage sont des

plus variées. Karl Kerényi, par exemple, insiste sur sa caractéristique

de « splendeur » et interprète son nom comme « Celui qui
resplendit à distance2», pensant à un hypocoristique tiré d'un composé
comme Têlephanês, qui signifie toutefois «Celui qui apparaît de

1. Ainsi Pausanias, X, 28, 8.
2. Cf. déjà J. Schmidt, s.v. Telephos, in Ausführliches Lexikon der

griechischen und römischen Mythologie, hsg. W. H. Roscher, Leipzig :

Teubner, 1884-1937, où le héros est défini comme «ein Lichtgott»;
K. Kerényi, Gli eroi délia Grecia, tr. V. Tedeschi, Milano : II Saggiatore,
1963, p. 350.



44 ÉTUDES DE LETTRES

loin» et non pas «Celui qui resplendit3»; mais cette interprétation
lui convenait puisqu'il en trouvait une confirmation dans le nom de
la mère du héros, Augé, un nom tiré de augê, (rayon de soleil),
avec retrait de l'accent, typique des anthroponymes. Serions-nous
en présence d'une divinité solaire, voire lunaire? Ou bien s'agit-il
d'une énième incarnation du parèdre de la Grande Mère, étant
donné que, dans les tribulations de sa carrière héroïque, il a risqué
de s'unir à sa propre mère, Augé? Ou bien s'agit-il d'une réminiscence

du dieu (ou du roi) hittite, Telipinus? Depuis les débuts des
recherches sur les Hittites, on a supposé que le nom de Télèphe
pouvait être une survivance du nom de ce dieu, qui remonte au
panthéon hattique, substrat non indo-européen de la culture qui a
succédé aux Hittites4. Ou bien ne pourrait-il pas s'agir également
d'un symbole de l'initiation juvénile, peut-être liée à des pratiques
chamaniques de la médecine, vu que Télèphe traverse l'une des
périodes de sa vie dans un mutisme forcé (peut-être rituel et qu'il
part en quête d'un médicament miraculeux, jusqu'à sa guérison,
probablement due à des rituels de purification Mais peut-être est-
il aussi le symbole du Nouveau Roi de Mai qui tue le vieux roi et
ses acolytes, vu qu'il massacre ses oncles, les Aléades? Ou, pour
cette raison, ne serait-il pas plutôt le représentant d'un système
symbolique qui signifie le passage d'une succession matrilinéaire à

une succession patrilinéaire À moins encore qu'il ne faille l'interpréter

comme un énième avatar du complexe d'Œdipe, puisqu'il
finit par épouser sa mère? Ce n'est qu'à cause de l'intervention
d'un serpent prodigieux (symbole évident du phallus paternel)
qu'il ne consomme pas l'infâme et délictueux inceste. Et l'on pourrait

poursuivre ce catalogue.
Si les interprétations des modernes assimilent Télèphe à une

figure essentiellement mythologique, la plupart des témoignages
antiques qui parlent de lui le considèrent comme un personnage
historique, au point, par exemple, que l'on compte les générations
qui séparent son époque de celle d'Alexandre le Grand ou de
Pyrrhus, roi d'Épire, descendant de Pyrrhus-Néoptolème, fils
d'Achille et époux d'Andromaque5. Pour ces raisons, la légende

3. Cf. Souda, s.v. Tri^ecpàvriç: Tr|A.£<pavnç 8èpatcpoGev cpaivogévri.
4. Déjà à l'époque de B. Hrozny, Die Sprache der Hethiter, Leipzig,

1917, p. 3, n. 2. Mon collègue Stefano De Martino m'a procuré une
précieuse mise à jour de la question ; je le remercie vivement.

5. Pour un exemple explicite, cf. Pausanias, I, 11, 1 ; on peut aussi
observer que, si l'on compte pour une «génération» une durée moyenne de



LA LÉGENDE DE TÉLÈPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 45

de Télèphe me semble constituer un excellent document pour
apprécier, au moins jusqu'aux époques hellénistique et romaine,
l'extrême confusion qui pouvait résulter de la contamination entre
des récits fictionnels et des récits considérés comme «historiques

» par leurs utilisateurs.
Télèphe est l'un des plus importants héros de la mythologie

grecque, un de ceux dont les aventures, exhaustivement racontées,
ont traversé une période d'environ un demi-millénaire, depuis
l'époque mycénienne jusqu'à la Grèce «historique». Voyons
comment la légende de Télèphe et de ses descendants s'entremêle
d'une part avec des événements que les anciens écrivains (historiens,

géographes, collecteurs de traditions « mythiques »)
considéraient comme «historiques», et donc réellement advenus, tout
en acceptant la présence de traits fantastiques et prodigieux, et
d'autre part avec des éléments manifestement fictionnels qui
faisaient partie d'un système canonique (c'est-à-dire d'une structure
narrative standardisée) d'explication des «causes» (aitiai) de
réalités historiques existantes.

Il y avait une petite cité bâtie sur l'embouchure d'un fleuve
(appelé alors Caïcos et aujourd'hui Bakir) et équipée d'un port
accueillant (aujourd'hui Cifut-kaleh); elle s'appelait Grynéion ou
Grynia et était le siège d'un sanctuaire d'Apollon Grynéios, que
Pausanias vit de ses propres yeux, et où Aelius Aristide avait
l'habitude, lorsqu'il se rendait à Pergame, de s'arrêter pour faire des
sacrifices6. En 335 av. J.-C., ses habitants avaient été réduits en

47-48 années (plus longue donc que la duréee conventionnelle de 33-40
années), on rejoint bien, à peu près, l'époque de la guerre de Troie, si Ton
accepte, pour la chute de la ville, la date d'Ératosthène de 1184. A propos de
ces calculs dynastiques, il importe de rappeler qu'un grammairien de
Pergame qui vécut au uc siècle ap. J.-C. (il fut notamment le maître de
Lucius Verus) et qui s'appelait, lui aussi, Télèphe (ce qui ne nous surprend
pas), écrivit entre autres ouvrages (de critique homérique, etc.), cinq livres
au moins Sur les rois de Pergame.

6. Sur ce site, nous disposons désormais de l'excellente étude de
G. Ragone, «Il tempio di Apollo Grynéios in Eolide. Testimonianze anti-
quarie, fonti antiche, elementi per la ricerca topografica », in Studi
Ellenistici, vol. m, ed. B. Virgilio, Pisa: Giardini, 1989, p. 9-112, (je remercie

ma collègue Laura Boffo de m'avoir signalé ce travail). Voir aussi
G. Camassa, «Calcante a Grynéion e i Misi KAPINOBATAI», Parola del
Passato, 193 (1980), p. 256-61.



46 ÉTUDES DE LETTRES

esclavage par Parménion, un général d'Alexandre7. Son mythe de
fondation compte parmi les plus méconnus de toute l'histoire de
la mythologie grecque: il s'agit d'une double éponymie, une
double ktisis (fondation), qui eut lieu une génération après la fin
de la guerre de Troie, en 1183, donc aux alentours de la moitié du
XIIe siècle av. J.-C., plus ou moins vers 1150. Le récit suit un
modèle qu'on pourrait résumer par le schéma suivant : a) royaume en
danger; b) demande d'aide au fils d'un ennemi; c) intervention
réparatrice (liquidation du manque); d) gratification et glorification

du secourant et du secouru, grâce à la fondation de deux
villes (une forteresse quelques kilomètres à l'intérieur des terres
et un port à l'embouchure d'un fleuve). L'histoire est la suivante :

Grynos (roi de Mysie ou de Teuthranie8) voyait son trône en
danger, convoité par ses voisins. Il appela alors à l'aide le fils
d'Andromaque et de Néoptolème, un héros nommé Pergamos,
même si, lors d'un combat sous les murs de Troie, c'était
précisément le père de ce dernier [Néoptolème] qui lui avait tué son
propre père, Eurypyle9. Ainsi, Grynos put l'emporter sur ses
ennemis et, comme perpétuel mémorial de ces faits, il fit bâtir
deux villes, qui furent nommées, d'après leurs noms, Pergame
et Grynéion10.

Tout le monde sait que, de ces deux villes, Pergame connut un
destin illustre, tandis que Grynéion et son port ont sombré dans
l'oubli11. Selon des sources anonymes citées par Plutarque12,
Grynos aurait eu comme tante paternelle une femme nommée
Rhomé et qui, à peu près à la même époque, après avoir épousé
Énée ou son fils Iule ou Ascagne, aurait donné son nom à la ville
de Rome elle-même !13 Pour compléter ce tableau, on peut ajou-

7. Diodore de Sicile, XVII, 7, 9
8. Région située au sud de Troie, entre Elaea et Pitané, nommée d'après

le nom du roi Teuthras.
9. À la tête des fabuleux Kèteies de Mysie, Eurypyle est le protagoniste

du livre VI des Posthomériques de Quintus de Smyrne (en VI, 372-83, il
tue le beau Nirée vengeant ainsi Hiéra); on le retrouve aussi, fréquemment,
dans cette même épopée, aux livres VII et VIII.

10. Servius, Commentaire à Virgile, Bucoliques, VI, 72.
11. Malgré toutefois quelques mentions chez Strabon, Pline l'Ancien

(Histoire naturelle, 5, 121) ou Pausanias.
12. Plutarque, Vie de Romulus, 2, 1.

13. Rhomé est donc la sœur d'Eurypyle et la fille de Télèphe. Parlant de
Fabius Pictor et Dioclès de Péparéthos, Plutarque, Vie de Romulus, 8, 9,
observe que ces deux historiens «sont suspects à quelques écrivains, à cause



LA LÉGENDE DE TÉLÈPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 47

ter, d'après les Scholies à Y Alexandra de Lycophron (1249), que
Télèphe aurait eu, d'Argiopé ou d'Hiéra (l'Amazone?), deux fils,
Tarchon et Tyrrhénos, qui émigrèrent en Italie et donnèrent
origine à la lignée des Tyrrhéniens, c'est-à-dire aux Étrusques (et
peut-être aussi à la lignée des Tarquins). A ce qu'il semble, les
événements qui se déroulèrent en Teuthranie (ou en Mysie) eurent
donc des conséquences considérables sur la dénomination — sur
l'éponymie — de terres, villes et peuples lointains, en Étrurie et
dans l'Italie tyrrhénienne.

Un aspect singulier, dans cette histoire abrégée, est la
demande d'aide de la part de Grynos au fils même du meurtrier de
son père. Mais on peut rappeler que le grand-père de Grynos (le
père donc d'Eurypyle), Télèphe lui-même, maître notamment de
la Teuthranie14, avait erré dans la Grèce tout entière à la
recherche d'Achille qui l'avait blessé avec sa lance; le célèbre
héros était le seul capable de le guérir, en utilisant la lame même
de l'arme qui lui avait jadis infligée cette blessure inguérissable
ainsi que la rouille laissée par son sang sur cette lame. Le motif
est très singulier et peu fréquent dans la tradition grecque : on le
retrouve dans d'autres histoires où la guérison ne peut être obtenue

que par la lame ou l'ennemi mêmes qui ont causé la blessure,
cela par une sorte de «sympathie des contraires15».

Ceci est seulement un premier exemple de toute une série de
problèmes, qui tournent autour de la figure de Télèphe, le petit-
fils de Zeus, et autour des faits d'arme qui eurent lieu dans la
plaine du fleuve Caïcos (en Mysie), problèmes qui renvoient à des
traditions pré- et post-iliadiques (Antehomerica et Posthomerica).

Comme je l'ai relevé, la figure de Télèphe présente, de manière
générale, des aspects très significatifs : les Anciens expliquaient
son nom à partir de l'épisode mythique qui relate comment, dans

de leur caractère dramatique et fabuleux (xö SpoquxxiKÖv Kai TtXaogaxcûôeç).
Il ne faut pourtant pas se refuser à les croire quand on voit de quels ouvrages
la Fortune est l'artisan et que l'on réfléchit à la grandeur de Rome, qui ne
serait jamais arrivée à un tel degré de puissance, si, au lieu d'une origine
divine, elle n'avait eu que des débuts dépourvus de grandeur et de merveilleux
(TtapâSoÇov) » (tr. R. Flacelière).

14. La capitale de la région avait également le même nom, cf. Stéphane
de Byzance, i.v. Teu9pavia.

15. L'histoire de Télèphe racontée par Hygin, Fables, 101, ajoute également

un exemple de métis, la solution d'une énigme oraculaire par Ulysse :



48 ÉTUDES DE LETTRES

son enfance, il fut allaité par une biche qui le sauva d'une mort
certaine, lorsque, sur ordre de son grand-père, il fut abandonné
sur le Mont Parthénion. On explique ainsi Télèphe à partir d'un
syntagme qui signifie «élevé par une biche»: apo tês trephousês
elaphou ou même comme un composé de thêlê, « mamelle », et de
elaphos, «biche». Mais l'étymologie la plus courante et la plus
plausible suppose, elle, une contraction du nom Têléphanês («Qui
apparaît de loin»), nom composé de têle-, «loin», et phainein,
«apparaître», «se montrer», cf. Têlephassa, Têlephaassa; cela si
l'on accepte l'hypothèse, apparemment très probable, que le composé

est bien de formation grecque.
Mais, nous savons aussi que, sur la base de ces ressemblances

phonétiques, beaucoup d'historiens modernes n'ont pas hésité à

affirmer que Télèphe représente le dieu Telipinus du panthéon
hittite16. Or, selon l'étymologie généralement acceptée par les spécialistes

de la langue hattique (sur laquelle s'est greffée la civilisation
hittite indo-européenne), le nom Telipinus s'explique comme un
composé de teli-, qui aurait le sens de «fort», «puissant», et de
pinu, qui signifierait «enfant», «fils». Il s'agit donc d'une forme
de patronyme qui signifierait «Le fils puissant», ou même,
d'après une formation courante dans l'onomastique du grec le plus
ancien, «Le fils du Fort, du Puissant». On est loin ici du héros
«Qui resplendit de loin» ou «Qui apparaît de loin». Mais il faut
souligner (même si ces spéculations ne nous conduisent pas très
loin) que cette étymologie hattique, précisément, nous fournit pour
le nom de Télèphe un sens excellent : qui mieux que ce héros, qui
d'entre tous les fils d'Héraclès «ressemble le plus à son père»,
pourrait porter un nom qui signifie «Fils du Fort» (ou «Fils
puissant», sinon «Fils du héros le plus le fort»)?17 Comme je l'ai dit,
nous ne savons pas ce que l'on peut vraiment tirer de ces digressions

historico-mythologico-étymologiques, mais toujours est-il
que la «question hittite» ne se conclut pas ici.

o xprôoaç iàcexai; il s'agissait d'expliquer un proverbe qu'Achille, lui,
n'avait pas compris quand il avait répondu à Télèphe suppliant: se artem
medicam non nosse. Mais Ulysse comprit que ce qui avait causé la blessure,
à xpcoaaç, n'était pas Achille, mais sa lance\ À ce propos, cf. W. Speyer,
«Derjenige, der verwunden hat, wird auch heilen», Jahrbuch für Antike &
Christentum, 36 (1993), p. 46-53.

16. Cf. F. Càssola, La Ionia net mondo miceneo, Napoli : Ed. Scientifiche
Italiane, 1957, p. 70-1, et la bibliographie donnée à cet endroit, ainsi que p.
122-5.

17. Cf. l'épigramme de l'historien Charax de Pergame (peut-être au IIe



LA LÉGENDE DE TÉLÈPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 49

Le géographe, historien et philosophe Strabon est au courant
de traditions relatives à des faits advenus dans les années qui
précédèrent ou suivirent la guerre de Troie, et, à ce propos, i!
exprime son scepticisme, en des termes plutôt explicites, distinguant

trois types de discours : 1) Le premier, matière de la poésie
tragique (Euripide), est appelé sans autre muthos. 2) Le second
est défini comme «objet de croyance commune» («ce en quoi
l'on a confiance»: pepisteutai), et renvoie à des traditions partagées

et supposées «historiquement» connues sur les rois de la
Teuthranie. 3) Enfin, l'historien pose un problème qui concerne
l'exégèse homérique, domaine d'études dans lequel, depuis des
siècles, avaient travaillé les grammatikoi, ces spécialistes de
littérature des écoles d'Alexandrie et de Pergame. À ce propos,
Strabon parle d'une énigme historique et il accuse, sans autre, les
lettrés d'inventer des sornettes improvisées, faute de mieux pouvoir

expliquer un passage homérique qui est en effet plutôt
mystérieux18. De quoi s'agit-il? De deux vers de Y Odyssée (XI,
520-521), dans lesquels il est dit que, parmi les alliés des Troyens,
se trouvait aussi un fils de Télèphe (un petit-fils d'Héraclès donc),
du nom d'Eurypyle, qui fut tué, comme on l'a dit, par Pyrrhus-
Néoptolème et qui était accompagné par de mystérieux hetairoi
(«compagnons») qui portaient le nom de Kèteies (KêteioiY9.

Strabon est sceptique ; prétendant que nous ne savons rien de
ces Kèteies, il accuse les critiques d'Homère d'inventer de vaines
explications (heuresi logein) au lieu de chercher à résoudre le point
critique. Nous ne pouvons lui donner tort, si l'on pense que la
critique homérique (Aristarque en tête) n'avait rien trouvé de
mieux que d'interpréter l'étymologie du nom des Kêteioi comme
un dérivé de kêtos, « monstre marin de grande taille », expliquant
que ces guerriers étaient d'une taille gigantesque et qu'ils tiraient
leur nom de cette particularité. Selon d'autres, parmi lesquels
K. Kerényi20, il s'agissait en revanche d'un peuple «qui était
probablement formé par les survivants des Hittites ». On passe donc,

siècle av. J.-C.), rapporté par la Souda, s.v. Xàpa^ (=FGrHist, 103 T 1), où
Télèphe est dit: 'HpaKA.ûoçàpôpovoç'uioçàpôpcûv.

18. Cf. Strabon, XIII, 1, 69: oi ypappaxiKol goGàpia jtapaßäM-ovxEq
EÙpecnLoYoûai pâXX.ov r| Lüouai xà Çr|xoij|i£va.

19. Sur les tourments que ce passage a causé à la critique antique, il suffit
de voir Eustathe, Commentaire à /'Odyssée, XI, 520-1 (p. 430-1).

20. Il est de toute façon intéressant de relever que, dans ce cas, les historiens

modernes semblent être moins sceptiques que Strabon lui-même, cf.
F. Càssola, La lonia nel mondo miceneo, p. 71.



50 ÉTUDES DE LETTRES

selon certains historiens modernes, d'un groupe d'hetairoi
gigantesques — interprétation de certains grammairiens anciens — à un
peuple du IIe millénaire qui, dans une région au sud de Troie (la
Teuthranie, la Mysie, l'Éolie), avait survécu à la chute de l'empire
hittite. Strabon, au contraire, préfère manifester son scepticisme,
en admettant qu'on ne sait rien de ces fantomatiques Kèteies. Que
faut-il en penser

Mais revenons à la fondation de Pergame. Les seules sources
qui nous parlent d'un héros éponyme, appelé Pergamos, sont la
scholie déjà mentionnée de Servius aux Bucoliques de Virgile et
un passage de Pausanias qui précise que Pergamos était fils de

Néoptolème et d'Andromaque ; revenu en Asie depuis l'Épire, il
aurait battu, en duel singulier, le roi de Teuthranie, Aréios, et il
aurait donné à la ville son nom actuel2'.

Il y a cependant un autre témoignage qui peut être invoqué,
autrement plus décisif : un monument imposant qui nous informe
qu'à une époque historique, à savoir à l'époque du roi Eumène II,
la ville reconnaissait en Télèphe (et donc, à ce qu'il semble, non
pas en Pergamos ni en Eurypyle ni en Grynos) son héros fondateur,

ou du moins son plus lointain ancêtre et héros protecteur.
Il s'agit des restes impressionnants du grand autel de Pergame,
avec la célèbre frise de Télèphe, retrouvée précisément dans
l'actuelle bourgade turque de Bergama. Le développement narratif de
cette histoire est progressif; il est riche de maints détails, dont
certains, relativement inédits et également mentionnés par
Philostrate l'Ancien (qui était de Lemnos) ou par Tzetzès, concernaient

l'épouse de Télèphe, la reine Hiéra qui surpassait en taille
et en beauté Hélène elle-même22.

Or, c'est une évidence que l'ensemble de cette immense sculpture

peut être lu comme un manifeste intentionnel (un programme
iconographique) de propagande, destiné à magnifier les Attalides

21. Cf. Pausanias, I, 11, 1-2, et III, 20, 8. Une scholie à VAndromaque
d'Euripide, 24, affirme, en revanche, en citant d'autres historiens (un
Lysimaque auteur de Nostoi et d'autres auteurs d'Histoires de la
Macédoine) que Pergamos fut l'un des nombreux fils que Néoptolème eut
d'une certaine Léonassa (la scholie apparaît suspecte), sans pour autant lui
attribuer d'éponymies de cités.

22. Cf. Philostrate l'Ancien, Héroïques, II, 18 (qui remonte probablement

à de bonnes sources de Pergame), et Tzetzès, Antéhomériques, 276-
285 ; sur la beauté d'Hélène : 285.



LA LÉGENDE DE TÉLÈPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 51

et en particulier Eumène II (197-158 av. J.-C.). Une scène doit
être ici signalée : la bataille mythique dans la plaine du fleuve
Caïcos, qui s'étend au pied de la forteresse de Pergame. Selon
certains archéologues, cette scène ferait allusion à un haut fait
d'Attale Ier (241-197 av. J.-C.) qui remporta, précisément sur les
bords du Caïcos, une victoire sur les Galates, pour la possession
de l'Asie Mineure (occidentale). Il est cependant étrange que,
pour trouver à cette victoire d'Attale un modèle ancestral et
mythique, il ait fallu se référer à une fameuse bataille du passé (qui
eut lieu un millénaire environ avant les faits commémorés) et lors
de laquelle le premier ancêtre de la lignée (sinon le fondateur, vu
qu'il n'est pas l'éponyme de la ville mais seulement celui d'un
peuple23) aurait été blessé et complètement battu ; bataille lors de

laquelle il aurait en outre perdu son épouse, Hiéra, cette reine qui
combattait à la tête d'une fière troupe d'Amazones.

L'histoire se poursuit avec les pérégrinations de Télèphe,
durant la guerre de Troie et avant la mort d'Achille; elle évoque
l'humiliation de ce chef de lignée jusqu'à sa guérison et, probablement,

aussi jusqu'à son retour en Teuthranie où, si les reconstructions

des iconologues sont exactes, il aurait fondé des cultes en
l'honneur de Zeus, ou peut-être de Dionysos, et d'Asclépios, le
dieu de la guérison24.

À propos de cette sculpture monumentale, je voudrais brièvement

insister sur un détail iconographique particulier et examiner
les interprétations qu'en ont données les archéologues. Rappelons
que l'épisode canonique de l'exposition du petit Télèphe connaît
quelques variantes considérables: a) Vexposition dans la forêt,
l'allaitement prodigieux et la découverte de l'enfant soit par les
bergers d'un certain Corythos, roi de Tégée en Arcadie (qui
deviendra le père putatif de l'enfant25), soit par Héraclès lui-même ;

b) la décision du grand-père maternel, Aléos, de jeter à la mer
l'enfant et sa mère dans une larnax (un coffre) ou dans une
espèce de petite barque26; c) d'autres variantes évoquent, en
revanche, le seul cas d'Augé, confiée à un certain Nauplios ; celui-
ci, au lieu de la précipiter dans la mer (katapontizein), selon

23. Cf. Stéphane de Byzance, s.v. Tr|Xé(pioç Srjpoç.
24. Voir les dessins de Marina Heilmeyer, in L'altare di Pergamo. Il fregio

di Telefo, Venezia: Leonardo Arte, 1996, p. 219-22.
25. Cf. Diodore de Sicile, IV, 33
26. Cf. Strabon, XIII, 69, qui cite comme source même Euripide!:

EùpiTtiSiiç 8' vko 'AXéoo (priai xoû xrjç Aiiyriç rcaxpôç eiç Xàpvaxa xr|v Aöyriv
KaxaxeSeîaav apa xcp mi8l Tr|Xé<pcp KaxajtovxcüSfjvai.



52 ÉTUDES DE LETTRES

l'ordre du père courroucé, la vend à des marchands d'esclaves qui
la conduisent en Mysie (ou Teuthranie) où elle est accueillie et
prise en tutelle par le roi Teuthras.

On remarque, dans ces récits, le grand mélange de motifs qui
justifient les différences de variantes. Le récit d'Œdipe pourrait,
par exemple, fournir les thèmes de l'exposition dans la forêt, de la
découverte par les bergers et de l'adoption par un père putatif (le
motif de l'allaitement prodigieux par une biche ou par un autre
animal est, en revanche, absent de la légende d'Œdipe); le récit de
Persée pourrait, de son côté, suggérer le motif de la mise en mer
dans une larnax21. Cependant, à ce qu'il semble, l'histoire de
Télèphe est au moins aussi ancienne que celles d'Œdipe ou de
Persée; Homère déjà mentionnait la présence d'Eurypyle, fils de
Télèphe, à la guerre de Troie. On a l'impression que des traditions
narratives comme celles-ci procèdent d'un système non extensible
de combinaisons d'une série finie de schémas narratifs : un jeu de
combinaisons thématiques limitées sur les variantes du motif de
l'enfant persécuté. Nous pouvons suivre ce jeu, pour ainsi dire, sur
des siècles et des millénaires (par ex. le baron de Faragona et l'histoire

de Vergogne), dans les civilisations les plus diverses, pas
seulement en Occident. Les poètes tragiques déjà, Euripide surtout,
nous avaient habitués à la souplesse de leur inventivité dans les
variantes, parfois importantes, des histoires qu'ils mettaient en scène.

Je voudrais ici signaler un point qui me semble très intéressant :

il existe, à propos de Y exposition de Télèphe enfant, une curieuse
variante figurée qui pourrait constituer un témoignage fondamental
sur la façon d'exploiter les diverses potentialités narratives de cette
légende à des fins de propagande politique. Comme nous l'avons
vu plus haut, aussi bien dans l'iconographie que dans l'interprétation

étymologique du récit « mythique » qui nous intéresse, la
variante «a» (à savoir l'exposition de Télèphe enfant dans la forêt)
se trouve indissolublement liée à l'évocation d'une biche providentielle

qui vient sauver le héros enfant. Or dans la frise de l'autel de

Pergame, le commanditaire semble avoir demandé au sculpteur une
intervention qui, pour moindre qu'elle soit, est loin d'être insignifiante.

Dans la frise, l'enfant est allaité, en présence de son père
Héraclès, non pas par une biche, mais par une lionne. Comme

27. Mais il faut rappeler que le thème de l'abandon en mer, dans une
larnax, est également présent dans une variante de la légende d'Œdipe



LA LÉGENDE DE TÉLÈPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 53

l'écrit Bernard Andreae : «ceci doit évidemment être mis en relation

avec le dix-neuvième stylopinakion28 du temple d'Apollonidès
à Cyzique, où les fondateurs de la ville de Rome sont nourris par
une louve. Donc, si le premier roi de Rome a été allaité par une
louve et, en revanche, le héros fondateur de Pergame par une
lionne, cela signifie que Télèphe est plus fort que Romulus. La
métaphore est sans équivoque, et le message qu'elle veut transmettre
ne peut avoir de sens qu'à une époque où Pergame dût s'affirmer
en antagonisme avec Rome »29.

En géographe bien informé, Pausanias rappelle que les
Pergaméens (les habitants de la Teuthranie antique) avaient connu
trois grands succès guerriers : la conquête de l'Asie inférieure,
l'expulsion des Galates hors de cette région et la résistance
audacieuse démontrée par Télèphe lorsque l'armée d'Agamemnon, qui
avait perdu le chemin de Troie, avait envahi la plaine Méia30. Voilà
un exemple de la manière dont un historien ancien pouvait trouver
parfaitement crédible l'insertion, dans une même série d'informations,

d'exploits guerriers survenus un millénaire avant les autres,
et dont un écrivain curieux de traditions historiques et folkloriques,

comme Pausanias, pouvait, au IIe siècle ap. J.-C., trouver
parfaitement normal qu'un peuple comme les Pergaméens, habitants

d'une région alors soumise à l'empire romain, ait pu compter
au nombre de ses propres exploits historiques des faits survenus
soit au temps des Attalides, soit même avant la guerre de Troie !31

Ceci semble confirmer l'interprétation des historiens et des
archéologues modernes : Eumène II devait avoir exploité la légende
de Télèphe à des fins de propagande, mais peut-être moins pour
affirmer la supériorité de Pergame par rapport à Rome que, plus
simplement, pour poursuivre, à plus grand échelle, une pratique
courante qui consistait à souder continuellement le temps « historique

» au temps « mythique », pour faire remonter ses propres
origines jusqu'aux grands héros du passé et jusqu'à Zeus lui-même.

28. Sorte de tablette peinte et placée sur une colonne.
29. B. Andreae, in L'altare di Pergamo, p. 119.
30. Pausanias, I, 4, 6.
31. Philostrate l'Ancien (160-245 environ), Héroïques, 23, 26-29,

ajoute d'autres détails qui semblent déjà identifiables dans la frise de
Pergame; en particulier, l'énigmatique épouse de Télèphe, Hiéra, qui aurait
guidé une escouade de femmes guerrières (presque des Amazones) et qui
aurait été tuée par un jeune homme, Nirée, connu davantage pour sa beauté
que pour son expérience des armes, et qui, pour cela précisément, aurait été
envoyé combattre contre des femmes.



54 ÉTUDES DE LETTRES

Or, d'après des voix malveillantes, Philétère, le premier ancêtre
de la dynastie des Attalides, aurait été, non pas le descendant de
la lignée Zeus-Héraclès-Télèphe, mais le simple fils d'une hétaïre
(une prostituée) paphlagonienne, du nom de Boà. En revanche,
d'après les textes épigraphiques, il semble que Philétère et son
frère Eumène n'avaient nulle honte de leur mère, vu qu'ils l'ont
honorée d'une dédicace dans le temple de Déméter, à Pergame
même32. Ce qui est certain, c'est que les Pergaméens ont continué
à se considérer les descendants de ce Télèphe d'origine arca-
dienne qui avait su s'opposer, même avec un succès relatif, à
l'invasion des Achéens conduits par Agamemnon33.

Dans une étude désormais célèbre sur la tombe François de
Vulci34, Filippo Coarelli a mis en évidence l'utilisation de peintures

pariétales funéraires pour mettre en parallèle les exploits de
la guerre de Troie et, au vie siècle av. J.-C., les combats entre
les Volsques et les Tarquins ainsi que la victoire des Volsques sur
les Romains. On peut certainement supposer une pratique analogue
pour les commanditaires de l'autel de Pergame. Historiens,
commentateurs d'Homère, géographes et érudits ont continué d'élaborer

des récits sur les blessures de Télèphe, sur la mort d'Eurypyle,
allant jusqu'à imaginer le motif du secours apporté à la Mysie par
le fils de Néoptolème, Pergamos, qui fournit finalement à la ville
d'Attale Ier et d'Eumène II la possibilité d'un nécessaire «changement

de nom » (metonomasia). Comme aurait pu le consigner
Callimaque lui-même, auteur d'une étude sur les Métonomasies,
ou Nicanor de Cyrène (qui a sans doute vécu à l'époque hellénistique

et qui fut peut-être le disciple de Callimaque34), Teuthrania,

32. Cf. l'importante et exhaustive étude de B. Virgilio, Gli Attalidi di
Pergamo. Fama, Eredità, Memoria, (Studi ellenistici V), Pisa : Giardini,
1993, p. 12-5 et n. 2, qui renvoie à H. Hepding, «Die Arbeiten zu Pergamon
1908-9. II. Die Inschriften», Mitteilungen des Kaiserlich Deutschen
Archäologischen Instituts, Athenische Abteilung, 35 (1910), p. 437-8.

33. Comme le montre très bien, par exemple, l'épigramme de Charax de
Pergame, citée supra n. 17 (FGrHist, 103 T 1), qui rappelle comment à

Pergame, «Télèphe, l'irréprochable fils de l'irréprochable Héraclès, guerroya

avec Achille, le destructeur de cités. »

34. Cf. F. Coarelli, «Le pitture délia tomba François a Vulci: una
proposta di Iettura», Dialoghi di Archeologia, III. 1 (1983), p. 43-69, repris
dans F. Coarelli, Revixit Ars. Arte e ideologia a Roma. Dai modelli ellenistici

alla tradizione repubblicana, Roma: Quasar, 1996, p. 138-78.



LA LÉGENDE DE TÉLÈPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 55

la ville de Teuthras, sur laquelle régna Télèphe, put finalement
s'appeler Pergame et s'imposer comme l'ancêtre mythique de la
grandeur caduque du royaume pergaméen : des traces de ces
curieux récits ont survécu au don du royaume à l'Empire romain
(légué par Attale III) et ont duré ainsi bien plus longtemps que sa
brève histoire.

Ezio Pellizer
Université de Trieste

Traduit de l'italien par David Bouvier

35. On ne sait pratiquement rien de lui, si ce n'est que, à l'exemple de son
plus célèbre compatriote, il écrivit une œuvre intitulée Metonomasiai:
cf. Athénée, VII, 296d. On sait que, à partir au moins de Callimaque, était
apparu un véritable intérêt pour les dénominations, surtout géographiques,
pour leur origine prodigieuse, ainsi que pour les changements de noms
(metonomasiai), toujours d'après des événements exceptionnels.




	Le petit-fils de Zeus : la légende de Télèphe entre mythe et histoire

