Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1998)
Heft: 2
Artikel: Le petit-fils de Zeus : la Iégende de Téléphe entre mythe et histoire
Autor: Pellizer, Ezio
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PETIT-FILS DE ZEUS :
LA LEGENDE DE TELEPHE
ENTRE MYTHE ET HISTOIRE

L’ histoire de Télephe, héros connu d’Homere, protagoniste de tragédies
trés populaires dans I’ Athénes du ve siecle, est étudiée ici, sous différents
aspects, pour mettre en évidence 1’utilisation d’un récit « mythologique »
dans la création de paradigmes culturels et de modeles idéologiques propres
a fonder le prestige et I’autorité d’une monarchie hellénistique. On a exa-
miné le cas de la dynastie des Attalides de Pergame qui ont, au 11° siécle av.
J.-C., largement recouru 2 I’histoire traditionnelle de ce héros pour donner
un fondement héroique et divin a leur royaume et pour conférer ainsi a leur
dynastie une origine illustre, en opposition avec leurs humbles origines.

Le personnage de Télephe et sa carriere héroique ont également offert
aux historiens modernes matiere a une série d’hypotheses et de déductions
qui illustrent bien les modalités d’approche et les limites d’une interpréta-
tion historique de ce genre de récits. D’ou la prudence nécessaire dont il faut
faire preuve dans I’analyse du discours mythologique de la Gréce antique.

Je vais rapidement présenter quelques considérations sur I’his-
toire de la Mysie, sur la légende de Télephe 1’ Arcadien et sur
quelques-uns des différents niveaux, antiques et modernes, d’ex-
ploitation de la 1égende de ce héros qui «fut, de tous les fils
d’Héracles, celui qui ressemblait le plus a son perel».

Les interprétations qu’on peut donner de ce personnage sont des
plus variées. Karl Kerényi, par exemple, insiste sur sa caractéris-
tique de « splendeur » et interpréte son nom comme « Celui qui res-
plendit a distance?», pensant a un hypocoristique tiré d’'un composé
comme Télephanés, qui signifie toutefois « Celui qui apparait de

1. Ainsi PAUSANIAS, X, 28, 8.

2. Cf. déja J. ScHMIDT, s.v. Telephos, in Ausfiihrliches Lexikon der
griechischen und romischen Mythologie, hsg. W. H. Roscher, Leipzig:
Teubner, 1884-1937, ou le héros est défini comme «ein Lichtgott»;
K. KERENYIL, Gli eroi della Grecia, tr. V. Tedeschi, Milano : Il Saggiatore,
1963, p. 350.



44 ETUDES DE LETTRES

loin » et non pas « Celui qui resplendit®»; mais cette interprétation
lui convenait puisqu’il en trouvait une confirmation dans le nom de
la mere du héros, Augé, un nom tiré de augé, (rayon de soleil),
avec retrait de I’accent, typique des anthroponymes. Serions-nous
en présence d’une divinité solaire, voire lunaire ? Ou bien s’agit-il
d’une énieme incarnation du parédre de la Grande Mere, étant
donné que, dans les tribulations de sa carriere héroique, il a risqué
de s’unir a sa propre mere, Augé ? Ou bien s’agit-il d’une réminis-
cence du dieu (ou du roi) hittite, Telipinu§ ? Depuis les débuts des
recherches sur les Hittites, on a supposé que le nom de Télephe
pouvait étre une survivance du nom de ce dieu, qui remonte au
panthéon hattique, substrat non indo-européen de la culture qui a
succédé aux Hittites*. Ou bien ne pourrait-il pas s’agir également
d’un symbole de I’initiation juvénile, peut-&tre liée a des pratiques
chamaniques de la médecine, vu que Télephe traverse I’une des pé-
riodes de sa vie dans un mutisme forcé (peut-étre rituel ?) et qu’il
part en quéte d’un médicament miraculeux, jusqu’a sa guérison,
probablement due a des rituels de purification ? Mais peut-€étre est-
il aussi le symbole du Nouveau Roi de Mai qui tue le vieux roi et
ses acolytes, vu qu’il massacre ses oncles, les Aléades ? Ou, pour
cette raison, ne serait-il pas plut6t le représentant d’un systéme
symbolique qui signifie le passage d’une succession matrilinéaire a
une succession patrilinéaire ? A moins encore qu’il ne faille I’inter-
préter comme un énieme avatar du complexe d’(Edipe, puisqu’il
finit par épouser sa mere ? Ce n’est qu’a cause de |’intervention
d’un serpent prodigieux (symbole évident du phallus paternel)
qu’il ne consomme pas I’infime et délictueux inceste. Et I’on pour-
rait poursuivre ce catalogue.

Si les interprétations des modernes assimilent Télephe a une fi-
gure essentiellement mythologique, la plupart des témoignages
antiques qui parlent de lui le considérent comme un personnage
historique, au point, par exemple, que 1’on compte les générations
qui séparent son époque de celle d’Alexandre le Grand ou de
Pyrrhus, roi d’Epire, descendant de Pyrrhus-Néoptoléme, fils
d’ Achille et époux d’ Andromaque’. Pour ces raisons, la légende

3. Cf. Souda, s.v. TnAegovng: Tnhegavig 8¢ paxpoBev govopévn.

4. Déja a I’époque de B. HROZNY, Die Sprache der Hethiter, Leipzig,
1917, p. 3, n. 2. Mon collegue Stefano De Martino m’a procuré une pré-
cieuse mise a jour de la question; je le remercie vivement.

5. Pour un exemple explicite, cf. PAUSANIAS, I, 11, 1; on peut aussi
observer que, si I’on compte pour une « génération» une durée moyenne de



LA LEGENDE DE TELEPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 45

de Télephe me semble constituer un excellent document pour ap-
précier, au moins jusqu’aux époques hellénistique et romaine,
I’extréme confusion qui pouvait résulter de la contamination entre
des récits fictionnels et des récits considérés comme «histo-
riques » par leurs utilisateurs.

Télephe est I'un des plus importants héros de la mythologie
grecque, un de ceux dont les aventures, exhaustivement racontées,
ont traversé une période d’environ un demi-millénaire, depuis
I’époque mycénienne jusqu’a la Greéce «historique». Voyons
comment la l1égende de Télephe et de ses descendants s’entreméle
d’une part avec des événements que les anciens écrivains (histo-
riens, géographes, collecteurs de traditions « mythiques ») consi-
déraient comme « historiques », et donc réellement advenus, tout
en acceptant la présence de traits fantastiques et prodigieux, et
d’autre part avec des éléments manifestement fictionnels qui fai-
saient partie d’un systéme canonique (c’est-a-dire d’une structure
narrative standardisée) d’explication des « causes » (aitiai) de réa-
lités historiques existantes.

Il y avait une petite cité batie sur I’embouchure d’un fleuve
(appelé alors Caicos et aujourd’hui Bakir) et équipée d’un port
accueillant (aujourd’hui Cifut-kaleh); elle s’appelait Grynéion ou
Grynia et était le siege d’un sanctuaire d’ Apollon Grynéios, que
Pausanias vit de ses propres yeux, et ou Aelius Aristide avait I’ha-
bitude, lorsqu’il se rendait a Pergame, de s’arréter pour faire des
sacrifices®. En 335 av. J.-C., ses habitants avaient été réduits en

47-48 années (plus longue donc que la duréee conventionnelle de 33-40 an-
nées), on rejoint bien, a peu pres, I’époque de la guerre de Troie, si I’on ac-
cepte, pour la chute de la ville, la date d’ Eratosthéne de 1184. A propos de
ces calculs dynastiques, il importe de rappeler qu’un grammairien de
Pergame qui vécut au 1n° siecle ap. J.-C. (il fut notamment le maitre de
Lucius Verus) et qui s’appelait, lui aussi, Télephe (ce qui ne nous surprend
pas), écrivit entre autres ouvrages (de critique homérique, etc.), cinq livres
au moins Sur les rois de Pergame.

6. Sur ce site, nous disposons désormais de I’excellente étude de
G. RAGONE, «II tempio di Apollo Gryneios in Eolide. Testimonianze anti-
quarie, fonti antiche, elementi per la ricerca topografica», in Studi
Ellenistici, vol. 111, ed. B. Virgilio, Pisa: Giardini, 1989, p. 9-112, (je remer-
cie ma collegue Laura Boffo de m’avoir signalé ce travail). Voir aussi
G. CAMASSA, «Calcante a Gryneion e i Misi KAIINOBATAI», Parola del
Passato, 193 (1980), p. 256-61.



46 ETUDES DE LETTRES

esclavage par Parménion, un général d’ Alexandre’. Son mythe de
fondation compte parmi les plus méconnus de toute 1’histoire de
la mythologie grecque: il s’agit d’une double éponymie, une
double ktisis (fondation), qui eut lieu une génération apres la fin
de la guerre de Troie, en 1183, donc aux alentours de la moitié du
X11¢ siecle av. J.-C., plus ou moins vers 1150. Le récit suit un mo-
dele qu’on pourrait résumer par le schéma suivant : a) royaume en
danger ; b) demande d’aide au fils d’un ennemi; c) intervention
réparatrice (liquidation du manque); d) gratification et glorifica-
tion du secourant et du secouru, grice a la fondation de deux
villes (une forteresse quelques kilometres a I’intérieur des terres
et un port a I’embouchure d’un fleuve). L’histoire est la suivante :

Grynos (roi de Mysie ou de Teuthranie?) voyait son tréne en
danger, convoité par ses voisins. Il appela alors a 1’aide le fils
d’ Andromaque et de Néoptoléme, un héros nommé Pergamos,
méme si, lors d’un combat sous les murs de Troie, c’était préci-
sément le pere de ce dernier [Néoptoléme] qui lui avait tué son
propre pere, Eurypyle®. Ainsi, Grynos put I’emporter sur ses en-
nemis et, comme perpétuel mémorial de ces faits, il fit batir
deux villes, qui furent nommées, d’apres leurs noms, Pergame
et Grynéion'©,

Tout le monde sait que, de ces deux villes, Pergame connut un
destin illustre, tandis que Grynéion et son port ont sombré dans
I’oubli!’. Selon des sources anonymes citées par Plutarque'?,
Grynos aurait eu comme tante paternelle une femme nommée
Rhomé et qui, a peu pres a la méme €poque, apres avoir épousé
Enée ou son fils Iule ou Ascagne, aurait donné son nom a la ville
de Rome elle-méme ! 1* Pour compléter ce tableau, on peut ajou-

7. DIODORE DE SICILE, XVII, 7,9
8. Région située au sud de Troie, entre Elaea et Pitané, nommée d’apres
le nom du roi Teuthras.
9. A la téte des fabuleux Keteies de Mysie, Eurypyle est le protagoniste
du livre VI des Posthomériques de QUINTUS DE SMYRNE (en VI, 372-83, il
tue le beau Nirée vengeant ainsi Hiéra); on le retrouve aussi, fréquemment,
dans cette méme épopée, aux livres VII et VIII.
10. SErvVIUS, Commentaire a Virgile, Bucoliques, V1, 72.
11. Malgré toutefois quelques mentions chez Strabon, Pline I’Ancien
(Histoire naturelle, 5, 121) ou Pausanias.
12. PLUTARQUE, Vie de Romulus, 2, 1.
13. Rhomé est donc la sceur d’Eurypyle et la fille de Télephe. Parlant de
Fabius Pictor et Diocleés de Péparéthos, Plutarque, Vie de Romulus, 8, 9, ob-
serve que ces deux historiens « sont suspects & quelques écrivains, a cause



LA LEGENDE DE TELEPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 47

ter, d’apres les Scholies a I’Alexandra de Lycophron (1249), que
Télephe aurait eu, d’Argiopé ou d’Hiéra (I’ Amazone ?), deux fils,
Tarchon et Tyrrhénos, qui emlgrerent en Italie et donnérent ori-
gine a la llgnee des Tyrrhéniens, c’est-a-dire aux Etrusques (et
peut-&tre aussi a la lignée des Tarquins). A ce qu’il semble, les
événements qu1 se déroulérent en Teuthranie (ou en Mysie) eurent
donc des conséquences considérables sur la dénomination — sur
I’éponymie — de terres, villes et peuples lointains, en Etrurie et
dans I’Italie tyrrhénienne.

Un aspect singulier, dans cette histoire abrégée, est la de-
mande d’aide de la part de Grynos au fils méme du meurtrier de
son pere. Mais on peut rappeler que le grand-pere de Grynos (le
pere donc d’Eurypyle), Télephe lui-méme, maitre notamment de
la Teuthranie!4, avait erré dans la Grece tout entiere a la re-
cherche d’Achille qui I’avait blessé avec sa lance; le célebre
héros était le seul capable de le guérir, en utilisant la lame méme
de I’arme qui lui avait jadis infligée cette blessure inguérissable
ainsi que la rouille laissée par son sang sur cette lame. Le motif
est treés singulier et peu fréquent dans la tradition grecque: on le
retrouve dans d’autres histoires ol la guérison ne peut étre obte-
nue que par la lame ou I’ennemi mémes qui ont causé la blessure,
cela par une sorte de « sympathie des contraires'>

Ceci est seulement un premier exemple de toute une série de
problémes, qui tournent autour de la figure de Télephe, le petit-
fils de Zeus, et autour des faits d’arme qui eurent lieu dans la
plaine du fleuve Caicos (en Mysie), problémes qui renvoient a des
traditions pré- et post-iliadiques (Antehomerica et Posthomerica).

Comme je I’ai relevé, la figure de Télephe présente, de maniere
générale, des aspects trés significatifs : les Anciens expliquaient
son nom a partir de I’épisode mythique qui relate comment, dans

de leur caractére dramatique et fabuleux (10 dpopaTicov kol TAacHOTDOEC).
Il ne faut pourtant pas se refuser a les croire quand on voit de quels ouvrages
la Fortune est I’artisan et que I’on réfléchit a la grandeur de Rome, qui ne se-
rait jamais arrivée a un tel degré de puissance, si, au lieu d’une origine di-
vine, elle n’avait eu que des débuts dépourvus de grandeur et de merveilleux
(rapadoov) » (tr. R. Flaceliere).

14. La capitale de la région avait également le méme nom, cf. STEPHANE
DE BYZANCE, s.v. TevBpavio.

15. L’histoire de Télephe racontée par HYGIN, Fables, 101, ajoute égale-
ment un exemple de métis, la solution d’une énigme oraculaire par Ulysse:



48 ETUDES DE LETTRES

son enfance, il fut allaité par une biche qui le sauva d’une mort
certaine, lorsque, sur ordre de son grand-pére, il fut abandonné
sur le Mont Parthénion. On explique ainsi Télephe a partir d’un
syntagme qui signifie «élevé par une biche »: apo tés trephousés
elaphou ou méme comme un composé de thélé, « mamelle », et de
elaphos, «biche». Mais I’étymologie la plus courante et la plus
plausible suppose, elle, une contraction du nom Téléphanés (« Qui
apparait de loin»), nom composé de téle-, «loin», et phainein,
«apparaitre », « se montrer », cf. Télephassa, Télephaassa; cela si
I’on accepte I’hypothese, apparemment trés probable, que le com-
posé est bien de formation grecque.

Mais, nous savons aussi que, sur la base de ces ressemblances
phonétiques, beaucoup d’historiens modernes n’ont pas hésité a
affirmer que Télephe représente le dieu Telipinu$ du panthéon hit-
tite'S. Or, selon I’étymologie généralement acceptée par les spécia-
listes de la langue hattique (sur laquelle s’est greffée la civilisation
hittite indo-européenne), le nom Telipinus s’explique comme un
composé de teli-, qui aurait le sens de «fort», « puissant», et de
pinu, qui signifierait « enfant», «fils ». Il s’agit donc d’une forme
de patronyme qui signifierait «Le fils puissant», ou méme,
d’apreés une formation courante dans I’onomastique du grec le plus
ancien, «Le fils du Fort, du Puissant». On est loin ici du héros
«Qui resplendit de loin» ou «Qui apparait de loin». Mais il faut
souligner (méme si ces spéculations ne nous conduisent pas tres
loin) que cette étymologie hattique, précisément, nous fournit pour
le nom de Télephe un sens excellent : qui mieux que ce héros, qui
d’entre tous les fils d’Héraclés «ressemble le plus a son pére »,
pourrait porter un nom qui signifie « Fils du Fort» (ou «Fils puis-
sant», sinon «Fils du héros le plus le fort»)?!'” Comme je I’ai dit,
nous ne savons pas ce que 1’on peut vraiment tirer de ces digres-
sions historico-mythologico-étymologiques, mais toujours est-il
que la «question hittite » ne se conclut pas ici.

0 tpwoog 1dcetat; il s’agissait d’expliquer un proverbe qu’Achille, lui,
n’avait pas compris quand il avait répondu a Télephe suppliant: se artem
medicam non nosse. Mais Ulysse comprit que ce qui avait caus€ la blessure,
0 tpwoog, n’était pas Achille, mais sa lance! A ce propos, cf. W. SPEYER,
«Derjenige, der verwunden hat, wird auch heilen », Jahrbuch fiir Antike &
Christentum, 36 (1993), p. 46-53.

16. Cf. F. CASSOLA, La lonia nel mondo miceneo, Napoli : Ed. Scientifiche
Italiane, 1957, p. 70-1, et la bibliographie donnée a cet endroit, ainsi que p.
122-5.

17. Cf. I’épigramme de I’historien CHARAX DE PERGAME (peut-étre au 11°



LA LEGENDE DE TELEPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 49

Le géographe, historien et philosophe Strabon est au courant
de traditions relatives a des faits advenus dans les années qui
précéderent ou suivirent la guerre de Troie, et, a ce propos, il ex-
prime son scepticisme, en des termes plutét explicites, distin-
guant trois types de discours: 1) Le premier, matiére de la poésie
tragique (Euripide), est appelé sans autre muthos. 2) Le second
est défini comme «objet de croyance commune » («ce en quoi
I’on a confiance »: pepisteutai), et renvoie a des traditions parta-
gées et supposées «historiquement » connues sur les rois de la
Teuthranie. 3) Enfin, I’historien pose un probléme qui concerne
I’exégése homérique, domaine d’études dans lequel, depuis des
siecles, avaient travaillé les grammatikoi, ces spécialistes de lit-
térature des écoles d’Alexandrie et de Pergame. A ce propos,
Strabon parle d’une énigme historique et il accuse, sans autre, les
lettrés d’inventer des sornettes improvisées, faute de mieux pou-
voir expliquer un passage homérique qui est en effet plutét mysté-
rieux'8. De quoi s’agit-il? De deux vers de I'Odyssée (XI,
520-521), dans lesquels il est dit que, parmi les alliés des Troyens,
se trouvait aussi un fils de Télephe (un petit-fils d’Héraclés donc),
du nom d’Eurypyle, qui fut tué, comme on I’a dit, par Pyrrhus-
Néoptoleme et qui était accompagné par de mystérieux hetairoi
(« compagnons ») qui portaient le nom de Kéteies (Kéteioi)'?.

Strabon est sceptique ; prétendant que nous ne savons rien de
ces Keéteies, il accuse les critiques d’Homere d’inventer de vaines
explications (heuresilogein) au lieu de chercher a résoudre le point
critique. Nous ne pouvons lui donner tort, si 'on pense que la
critique homérique (Aristarque en téte) n’avait rien trouvé de
mieux que d’interpréter 1I’étymologie du nom des Kéteioi comme
un dérivé de kétos, « monstre marin de grande taille », expliquant
que ces guerriers étaient d’une taille gigantesque et qu’ils tiraient
leur nom de cette particularité. Selon d’autres, parmi lesquels
K. Kerényi?, il s’agissait en revanche d’un peuple «qui était pro-
bablement formé par les survivants des Hittites ». On passe donc,

siecle av. J.-C.), rapporté par la Souda, 5.v. Xapa§ (=FGrHist, 103 T 1), ou
Télephe est dit: Hpax?mog am)uovog 10¢ ouwucov

18. Cf. Strabon, XIII, 69: ot ypappotikoi pvBapio napofdAiovieg
gl pectloyodot u&?L?Lov 1 M)oum 10 {ntovpevo.

19. Sur les tourments que ce passage a causé a la critique antique, il suffit
de voir EUSTATHE, Commentaire a 1’Odyssée, XI, 520-1 (p. 430-1).

20. II est de toute facon intéressant de relever que, dans ce cas, les histo-
riens modernes semblent étre moins sceptiques que Strabon lui-méme, cf.
F. Cassola, La Ionia nel mondo miceneo, p. 71.



50 ETUDES DE LETTRES

selon certains historiens modernes, d’un groupe d’hetairoi gigan-
tesques — interprétation de certains grammairiens anciens — a un
peuple du 11° millénaire qui, dans une reglon au sud de Troie (la
Teuthranie, la Mysie, I’Eolie), avait survécu 2 la chute de I’empire
hittite. Strabon, au contraire, préfere manifester son scepticisme,
en admettant qu’on ne sait rien de ces fantomatiques Keteies. Que
faut-il en penser ?

Mais revenons a la fondation de Pergame. Les seules sources
qui nous parlent d’un héros éponyme, appelé Pergamos, sont la
scholie déja mentionnée de Servius aux Bucoliques de Virgile et
un passage de Pausanias qui précise que Pergamos était fils de
Néoptoleme et d’ Andromaque ; revenu en Asie depuis I’Epire, il
aurait battu, en duel singulier, le roi de Teuthranie, Aréios, et il
aurait donné a la ville son nom actuel?!.

Il y a cependant un autre témoignage qui peut étre invoqué, au-
trement plus décisif: un monument imposant qui nous informe
qu’a une époque historique, a savoir a I’époque du roi Eumene II,
la ville reconnaissait en Télephe (et donc, a ce qu’il semble, non
pas en Pergamos ni en Eurypyle ni en Grynos) son héros fonda-
teur, ou du moins son plus lointain ancétre et héros protecteur.
Il s’agit des restes impressionnants du grand autel de Pergame,
avec la célebre frise de Télephe, retrouvée précisément dans 1’ac-
tuelle bourgade turque de Bergama. Le développement narratif de
cette histoire est progressif; il est riche de maints détails, dont
certains, relativement inédits et également mentionnés par
Philostrate 1’ Ancien (qui était de Lemnos) ou par Tzetzes, concer-
naient I’épouse de Té€lephe, la reine Hiéra qui surpassait en taille
et en beauté Hélene elle-méme??

Or, c’est une évidence que I’ensemble de cette immense sculp-
ture peut &tre lu comme un manifeste intentionnel (un programme
iconographique) de propagande, destiné a magnifier les Attalides

21. Cf. PausaNias, I, 11, 1-2, et III, 20, 8. Une scholie a I’Andromaque
d’Euripide, 24, affirme, en revanche, en citant d’autres historiens (un
Lysimaque auteur de Nostoi et d’autres auteurs d’Histoires de la
Macédoine) que Pergamos fut I’un des nombreux fils que Néoptoleme eut
d’une certaine Léonassa (la scholie apparait suspecte), sans pour autant lui
attribuer d’éponymies de cités.

22. Cf. PHILOSTRATE L’ ANCIEN, Héroiques, 11, 18 (qui remonte probable-
ment 2 de bonnes sources de Pergame), et TZETZES, Antéhomériques, 276-
285 ; sur la beauté d’Hélene: 285.



LA LEGENDE DE TELEPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 51

et en particulier Eumene II (197-158 av. J.-C.). Une scéne doit
étre ici signalée: la bataille mythique dans la plaine du fleuve
Caicos, qui s’étend au pied de la forteresse de Pergame. Selon
certains archéologues, cette scene ferait allusion a un haut fait
d’ Attale I¢ (241-197 av. J.-C.) qui remporta, précisément sur les
bords du Caicos, une victoire sur les Galates, pour la possession
de I’ Asie Mineure (occidentale). Il est cependant étrange que,
pour trouver a cette victoire d’ Attale un modele ancestral et my-
thique, il ait fallu se référer a une fameuse bataille du passé (qui
eut lieu un millénaire environ avant les faits commémorés) et lors
de laquelle le premier ancétre de la lignée (sinon le fondateur, vu
qu’il n’est pas I’éponyme de la ville mais seulement celui d’un
peuple??) aurait été blessé et complétement battu ; bataille lors de
laquelle il aurait en outre perdu son épouse, Hiéra, cette reine qui
combattait a la téte d’une fiere troupe d’ Amazones.

L’histoire se poursuit avec les pérégrinations de Télephe,
durant la guerre de Troie et avant la mort d’ Achille; elle évoque
I’humiliation de ce chef de lignée jusqu’a sa guérison et, probable-
ment, aussi jusqu’a son retour en Teuthranie ou, si les reconstruc-
tions des iconologues sont exactes, il aurait fondé des cultes en
I’honneur de Zeus, ou peut-&tre de Dionysos, et d’Asclépios, le
dieu de la guérison**.

A propos de cette sculpture monumentale, je voudrais briéve-
ment insister sur un détail iconographique particulier et examiner
les interprétations qu’en ont données les archéologues. Rappelons
que I’épisode canonique de I’exposition du petit Téléphe connait
quelques variantes considérables: a) 1’exposition dans la forét,
I’allaitement prodigieux et la découverte de I’enfant soit par les
bergers d’un certain Corythos, roi de Tégée en Arcadie (qui de-
viendra le pere putatif de I’enfant?), soit par Héraclés lui-méme ;
b) la décision du grand-pere maternel, Aléos, de jeter a la mer
I’enfant et sa mere dans une larnax (un coffre) ou dans une
espéce de petite barque?®; ¢) d’autres variantes évoquent, en re-
vanche, le seul cas d’Augé, confiée a un certain Nauplios ; celui-
ci, au lieu de la précipiter dans la mer (katapontizein), selon

23. Cf. Stéphane de Byzance, s.v. TnAégiog 3fjpog.

24. Voir les dessins de Marina Heilmeyer, in L’altare di Pergamo. Il fregio
di Telefo, Venezia: Leonardo Arte, 1996, p. 219-22.

25. Cf. Diodore de Sicile, IV, 33

26. Cf. Strabon, XIII, 69, qui cite comme source méme Euripide!:
Evpinidng 8" bmd "Adéov gnoi 10D Thig AVyMG morTtpog £1¢ Adpvako. THY Adyny
katotedeioav dpa 1@ rondi TnAéee kotarovtobivorl.



52 ETUDES DE LETTRES

I’ordre du pére courroucé, la vend a des marchands d’esclaves qui
la conduisent en Mysie (ou Teuthranie) ou elle est accueillie et
prise en tutelle par le roi Teuthras.

On remarque, dans ces récits, le grand mélange de motifs qui
justifient les différences de variantes. Le récit d’(Edipe pourrait,
par exemple, fournir les themes de 1’exposition dans la forét, de la
découverte par les bergers et de 1’adoption par un pere putatif (le
motif de I’allaitement prodigieux par une biche ou par un autre
animal est, en revanche, absent de la légende d’(Edipe); le récit de
Persée pourrait, de son coté, suggérer le motif de la mise en mer
dans une larnax®’. Cependant, & ce qu’il semble, I’histoire de
Télephe est au moins aussi ancienne que celles d’(Edipe ou de
Persée ; Homere déja mentionnait la présence d’Eurypyle, fils de
Télephe, a la guerre de Troie. On a I’impression que des traditions
narratives comme celles-ci procedent d’un systeme non extensible
de combinaisons d’une série finie de schémas narratifs : un jeu de
combinaisons thématiques limitées sur les variantes du motif de
I’enfant persécuté. Nous pouvons suivre ce jeu, pour ainsi dire, sur
des siecles et des millénaires (par ex. le baron de Faragona et I’his-
toire de Vergogne), dans les civilisations les plus diverses, pas seu-
lement en Occident. Les poetes tragiques déja, Euripide surtout,
nous avaient habitués a la souplesse de leur inventivité dans les va-
riantes, parfois importantes, des histoires qu’ils mettaient en scene.

Je voudrais ici signaler un point qui me semble trés intéressant :
il existe, a propos de 1’exposition de Télephe enfant, une curieuse
variante figurée qui pourrait constituer un témoignage fondamental
sur la fagon d’exploiter les diverses potentialités narratives de cette
légende a des fins de propagande politique. Comme nous 1’avons
vu plus haut, aussi bien dans I’iconographie que dans I’interpréta-
tion étymologique du récit « mythique » qui nous intéresse, la va-
riante «a» (a savoir I’exposition de Télephe enfant dans la forét)
se trouve indissolublement liée a I’évocation d’une biche providen-
tielle qui vient sauver le héros enfant. Or dans la frise de ’autel de
Pergame, le commanditaire semble avoir demandé au sculpteur une
intervention qui, pour moindre qu’elle soit, est loin d’étre insigni-
fiante. Dans la frise, ’enfant est allaité, en présence de son pere
Héraclés, non pas par une biche, mais par une lionne. Comme

27. Mais il faut rappeler que le theme de I’abandon en mer, dans une
larnax, est également présent dans une variante de la lIégende d’Edipe !



LA LEGENDE DE TELEPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 53

I’écrit Bernard Andreae : «ceci doit évidemment étre mis en rela-
tion avec le dix-neuvieme stylopinakion®® du temple d’ Apollonides
a Cyzique, ou les fondateurs de la ville de Rome sont nourris par
une louve. Donc, si le premier roi de Rome a été allaité par une
louve et, en revanche, le héros fondateur de Pergame par une
lionne, cela signifie que Télephe est plus fort que Romulus. La mé-
taphore est sans équivoque, et le message qu’elle veut transmettre
ne peut avoir de sens qu’a une époque ou Pergame diit s’affirmer
en antagonisme avec Rome »%°,

En géographe bien informé, Pausanias rappelle que les
Pergaméens (les habitants de la Teuthranie antique) avaient connu
trois grands succes guerriers: la conquéte de I’ Asie inférieure,
I’expulsion des Galates hors de cette région et la résistance auda-
cieuse démontrée par Téleéphe lorsque I’armée d’ Agamemnon, qui
avait perdu le chemin de Troie, avait envahi la plaine Méia*. Voila
un exemple de la maniere dont un historien ancien pouvait trouver
parfaitement crédible I’insertion, dans une méme série d’informa-
tions, d’exploits guerriers survenus un millénaire avant les autres,
et dont un écrivain curieux de traditions historiques et folklo-
riques, comme Pausanias, pouvait, au 11° siécle ap. J.-C., trouver
parfaitement normal qu’un peuple comme les Pergaméens, habi-
tants d’une région alors soumise a I’empire romain, ait pu compter
au nombre de ses propres exploits historiques des faits survenus
soit au temps des Attalides, soit méme avant la guerre de Troie !?!

Ceci semble confirmer I’interprétation des historiens et des ar-
chéologues modernes : Eumene II devait avoir exploité la 1égende
de Télephe a des fins de propagande, mais peut-étre moins pour
affirmer la supériorité de Pergame par rapport 2 Rome que, plus
simplement, pour poursuivre, a plus grand échelle, une pratique
courante qui consistait a souder continuellement le temps « histo-
rique » au temps « mythique », pour faire remonter ses propres ori-
gines jusqu’aux grands héros du passé et jusqu’a Zeus lui-méme.

28. Sorte de tablette peinte et placée sur une colonne.

29. B. Andreae, in L'altare di Pergamo, p. 119.

30. Pausanias, I, 4, 6.

31. PHILOSTRATE L’ANCIEN (160-245 environ), Héroiques, 23, 26-29,
ajoute d’autres détails qui semblent déja identifiables dans la frise de
Pergame ; en particulier, I’énigmatique épouse de Télephe, Hiéra, qui aurait
guidé une escouade de femmes guerriéres (presque des Amazones) et qui
aurait été tuée par un jeune homme, Nirée, connu davantage pour sa beauté
que pour son expérience des armes, et qui, pour cela précisément, aurait été
envoyé combattre contre des femmes.



54 ETUDES DE LETTRES

Or, d’apres des voix malveillantes, Philétere, le premier ancétre
de la dynastie des Attalides, aurait été, non pas le descendant de
la lignée Zeus-Héracles-Téleéphe, mais le simple fils d’une hétaire
(une prostituée) paphlagonienne, du nom de Boa. En revanche,
d’apres les textes épigraphiques, il semble que Philétere et son
frere Eumeéne n’avaient nulle honte de leur mére, vu qu’ils I’ont
honorée d’une dédicace dans le temple de Déméter, a Pergame
méme?2. Ce qui est certain, c’est que les Pergaméens ont continué
a se considérer les descendants de ce Télephe d’origine arca-
dienne qui avait su s’opposer, méme avec un succes relatif, a 1’in-
vasion des Achéens conduits par Agamemnon??,

Dans une étude désormais célebre sur la tombe Francois de
Vulci*4, Filippo Coarelli a mis en évidence I’utilisation de pein-
tures pariétales funéraires pour mettre en paralléle les exploits de
la guerre de Troie et, au vI® siécle av. J.-C., les combats entre
les Volsques et les Tarquins ainsi que la victoire des Volsques sur
les Romains. On peut certainement supposer une pratique analogue
pour les commanditaires de 1’autel de Pergame. Historiens, com-
mentateurs d’Homere, géographes et érudits ont continué d’élabo-
rer des récits sur les blessures de Télephe, sur la mort d’Eurypyle,
allant jusqu’a imaginer le motif du secours apporté a la Mysie par
le fils de Néoptoléme, Pergamos, qui fournit finalement a la ville
d’ Attale I*" et d’Eumene II la possibilité d’un nécessaire « change-
ment de nom» (metonomasia). Comme aurait pu le consigner
Callimaque lui-méme, auteur d’une étude sur les Méronomasies,
ou Nicanor de Cyréne (qui a sans doute vécu a 1’époque hellénis-
tique et qui fut peut-étre le disciple de Callimaque?*), Teuthrania,

32. Cf. ’'importante et exhaustive étude de B. VIRGILIO, Gli Attalidi di
Pergamo. Fama, Eredita, Memoria, (Studi ellenistici V), Pisa: Giardini,
1993, p. 12-5 et n. 2, qui renvoie 2 H. HEPDING, «Die Arbeiten zu Pergamon
1908-9. II. Die Inschriften», Mitteilungen des Kaiserlich Deutschen
Archdologischen Instituts, Athenische Abteilung, 35 (1910), p. 437-8.

33. Comme le montre trés bien, par exemple, I’épigramme de Charax de
Pergame, citée supra n. 17 (FGrHist, 103 T 1), qui rappelle comment a
Pergame, « Télephe, I’irréprochable fils de I’irréprochable Héracles, guer-
roya avec Achille, le destructeur de cités. »

34. Cf. F. CoAreLLI, «Le pitture della tomba Frangois a Vulci: una
proposta di lettura», Dialoghi di Archeologia, 111. 1 (1983), p. 43-69, repris
dans F. COARELLI, Revixit Ars. Arte e ideologia a Roma. Dai modelli ellenis-
tici alla tradizione repubblicana, Roma: Quasar, 1996, p. 138-78.



LA LEGENDE DE TELEPHE ENTRE MYTHE ET HISTOIRE 55

la ville de Teuthras, sur laquelle régna Télephe, put finalement
s’appeler Pergame et s’imposer comme 1’ancétre mythique de la
grandeur caduque du royaume pergaméen : des traces de ces cu-
rieux récits ont survécu au don du royaume a I’Empire romain
(1égué par Attale III) et ont duré ainsi bien plus longtemps que sa
breéve histoire.

Ezio PELLIZER
Université de Trieste

Traduit de I’italien par David Bouvier

35. On ne sait pratiquement rien de lui, si ce n’est que, a I’exemple de son
plus célebre compatriote, il écrivit une ceuvre intitulée Metonomasiai:
cf. ATHENEE, VII, 296d. On sait que, a partir au moins de Callimaque, était
apparu un véritable intérét pour les dénominations, surtout géographiques,
pour leur origine prodigieuse, ainsi que pour les changements de noms
(metonomasiai), toujours d’apres des événements exceptionnels.






	Le petit-fils de Zeus : la légende de Télèphe entre mythe et histoire

