Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1998)
Heft: 2
Artikel: La colére de Minos : a propos d'Hérodote, VII, 169-71
Autor: Visintin, Monica
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA COLERE DE MINOS :
A PROPOS D’HERODOTE, VII, 169-71

Si rien, dans I’ceuvre d’Hérodote, ne nous permet de vérifier 1’existence
d’une catégorie de récits qui seraient des «mythes» par opposition a
d’autres qui seraient, eux, la matiére privilégiée du discours de 1’historien, il
reste & étudier si les récits relatifs au passé le plus reculé, qui mettent en
scene dieux et héros de jadis, n’occupent pas, au sein des Histoires, une
fonction particuliere. Dans notre étude, nous avons choisi I’exemple de la
colére de Minos, pour vérifier comment la référence a cette donnée ances-
trale servait a 1égitimer le refus des Crétois de participer aux guerres mé-
diques, les excluant ainsi de I’histoire (Hérodote, VII, 169-71). Un exemple
qui permet aussi de mettre en évidence la référence & la guerre de Troie
comme modele paradigmatique et idéologique particulier. On peut alors se
demander si la valeur particuliere qu’Hérodote confere au passé le plus re-
culé (celui que les modernes définissent comme «légendaire» ou «my-
thique ») n’aboutit pas, malgré I’absence d’une terminologie propre, a une
mythification du passé: en ce sens que le passé devient une référence dotée
d’une autorité particuliére.

1. Les péripéties d’un peuple malchanceux : de la mort de Minos
a la guerre de Troie.

Les faits sont connus. Ayant recu de la part des Grecs alliés
contre les Perses une demande d’aide, les Crétois décident de
consulter I’oracle de Delphes. La réponse qui leur est rendue leur
reproche d’avoir laissé sans vengeance la mort violente de Minos,
I’antique roi de Créte, et d’avoir ainsi provoqué sa colere (ménis);
colere maintes fois ravivée, surtout a 1’occasion de la guerre de
Troie, parce qu’alors les Crétois avaient offert leur aide aux Grecs
pour «venger I’enlevement d’une femme » alors que ces mémes
Grecs ne les avaient pas aidé a venger la mort de Minos a
Camicos. Suite a cette réponse, les Crétois s’abstiennent de préter
secours aux Grecs.

L’évocation de la colere de Minos par la Pythie, offre a
Hérodote un prétexte pour rappeler certains faits survenus apres



34 ETUDES DE LETTRES

I’assassinat du roi: le départ des Crétois pour la ville de Camicos,
en Sicile!; le siege de la ville qui aboutit, au bout de cinq ans, au
retrait des Crétois épuisés par la faim; enfin la tempéte qui lors
du retour détruit la flotte et jette les Crétois sur les cdtes
d’Tapygie, ou, privés de toute chance de retour, ils fondent la ville
d’Hyrié et deviennent les lapygiens-Messapiens?. Ces faits rappe-
1és, Hérodote ouvre alors une parenthése (parenthéké)?® sur le
conflit qui, longtemps apres, opposa les habitants des villes fon-
dées par les Iapyges d’Hyrié (descendants des Crétois) aux
Tarentins, soutenus par les habitants de Rhégion*. Cette informa-
tion permet a 1’historien de poursuivre son récit jusqu’au passé
récent. Ayant atteint la limite jusqu’a laquelle il pouvait faire
descendre sa recherche dans I’archéologie de la grande expédition
contre les barbares (la bataille contre les Tarentins étant de
quelques années postérieure a celle de Platée’, qui met fin a la
deuxiéme guerre médique), Hérodote reprend le fil du discours
précédemment interrompu et, se basant sur les informations four-

1. Départ motivé, d’aprés quelques auteurs antiques, par la volonté
de venger la mort de Minos, mais Hérodote dit seulement qu’ils leverent
I’ancre de Créte parce que le dieu les y avait incités : cf. CONON, FGrHist,
26 F 1, 25 avec le commentaire détaillé de M. RESSEL, Conone. Intro-
duzione, edizione critica e commento, Universita di Trieste: tesi di laurea,
1996-97, p. 120-2. Remarquons que ce point de vue est repris par certains
auteurs modernes comme J. BERARD, La Colonisation grecque de [’Italie
méridionale et de la Sicilie dans [’antiquité, Paris: P.U.F., 19572,
p. 418, et J. COBET, Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines
Werkes, Wiesbaden: Steiner Verlag, 1971, p. 51. Selon ANTIOCHUS DE
SYRACUSE, les Crétois étaient déja en Sicilie avant la mort de leur roi,
cf. FGrHist, 555 F 13 (= STRABON, VI, 3, 2).

2. Comme le souligne G. NENCI, I’expression petafaloviog avti pev
Kpntdv yevésBoun Innuyog Mesoariovg n’indique pas un simple changement
de nom (qu’Hérodote préfere signaler par petovopdlewv), mais plutdt une
petafoln tdv tpénwv et une assimilation des coutumes des indigénes,
confirmée par I’expression avti 8¢ eival viouwtog frelpatog, cf. G. NENCI,
«Per una definizione della IAPYGIA », Annali della Scuola Normale
Superiore di Pisa, 111. 8 (1978), p. 51, n. 26.

3. HERODOTE, VII, 170, 3-4: « Mais ce qui concerne les gens de Rhégion
et de Tarente est une parenthése dans mon récit. » Les traductions frangaises
des citations d’Hérodote sont celles de P.-E. LEGRAND, Hérodote. Histoires,
Paris : Belles Lettres, 1935.

4. Cf. G. NencI, «Il BéapBapog nohepog fra Taranto e gli Iapigi e gli
avobfpoto tarentini a Delfi», Annali della Scuola Normale Superiore di
Pisa, 111. 6 (1976), p. 719-38.

5. C’est-a-dire en 473 av. J.-C.; cf. J. Bérard, La Colonisation grecque
de ’ltalie méridionale, p. 418.



LA COLERE DE MINOS 35

nies par les habitants de Praisos, il complete 1’ histoire de Créte en
remontant jusqu’a la grande épidémie de peste et la famine qui
détruisirent les Crétois a leur retour de la guerre de Troie.

2. Suggestions homériques. L’exemple de la guerre de Troie dans
les discours des Grecs.

Ce récit clot un chapitre dédié aux ambassades des Grecs,
déja alliés contre les Perses, auprés de diverses communautés
helléniques : Argos, Syracuse, Corcyre et enfin la Crete. Je crois
qu’il importe de souligner quelques détails relatifs a la position,
et, éventuellement, au réle de ce récit au sein de cette section nar-
rative plus vaste qu’est le chapitre des ambassades. Cette re-
cherche nous aidera a comprendre comment certains faits du
passé « mythique » remplissent, dans les Histoires, une fonction
« archéologique » (a savoir de fondation du savoir «historique »)
et idéologique a I’intérieur des différentes sections narratives. Ils
n’acquiérent, comme nous le verrons, une réelle valeur séman-
tique qu’en relation avec un «systéme » de références et de cita-
tions «mythologiques» plus vaste, créé par Hérodote, pour
orienter la lecture de I’ensemble de son logos sur la guerre contre
les Perses.

Avant tout, on peut remarquer que I’élément narratif le plus im-
portant — la consultation de l’oracle, comme « stratégie de délé-
gation » pour déférer a I’autorité divine la responsabilité d’une
décision difficile — constitue un motif qui était déja présent dans
I’épisode de 1I’ambassade aux Argiens (VII 148-9). La répétition
de ce motif narratif confére une forme de structure circulaire au
récit des ambassades, ou il apparait que les oracles du dieu
appuient les décisions des villes et des communautés dotées, dans
I’ceuvre d’Hérodote, d’un passé « mythique »%. Dans le cas des
Crétois, il est particulierement clair que la réponse de I’oracle
vient confirmer I’intérét de se plier au cours des événements,
de toute fagon déterminé par la colere de Minos dont la mort est
restée sans vengeance. A propos de ces récurrences thématiques,
on peut encore remarquer que 1’épisode précédant le récit des

6. L’histoire du conflit entre Asie et Europe commence par I’enlévement
d’To a Argos (Hérodote, I, 1); pour I’antiquité du royaume de Minos, cf. III,
171-2 et surtout III, 122 ot Hérodote rappelle que Minos exer¢a la supréma-
tie sur la mer «avant I’avénement de la génération des hommes ».



36 ETUDES DE LETTRES

ambassades n’est autre que celui du fameux oracle qui annonce,
d’apres 1’heureuse interprétation de Thémistocle, la victoire des
Grecs sur I’envahisseur asiatique’: les péripéties guerriéres des
Grecs s’inserent ainsi dans une série de circonstances variées, pla-
cées sous le signe de la prédestination divine, a peine atténuée par
I’ambiguité énigmatique des oracles qui laisse a I’homme la li-
berté de se tromper et de devenir I’artisan de son propre succes ou
de sa propre chuted. Le refus des Crétois de participer a I’expédi-
tion contre les barbares trouve ainsi son origine et sa justification
dans le passé «mythique» de I’ile et dans le souvenir des mal-
heurs soufferts par les habitants a cause de la colere (ménis) de
leur roi: c’est bien la mort non vengée de Minos qui est percue
comme la cause des revers cycliquement subis par le peuple cré-
tois’, malheurs et revers qui fournissent le meilleur paradigme de
ce que pourraient €tre les conséquences d’un nouvel outrage a
I’esprit irrité de Minos.

De toute évidence, I’épisode de I’oracle rendu aux Crétois cou-
ronne une série significative de « citations mythologiques » four-
nies, dans cette section des ambassades, par les délégués athéniens
et spartiates en réponse aux prétentions de leurs interlocuteurs.
Dans la section de I’ambassade sicilienne, a I’exigence de Gélon
d’obtenir, en échange de sa participation, le commandement géné-
ral de I’expédition contre les Perses, le spartiate Syagros oppose
I’indignation qu’éprouverait Agamemnon «s’il apprenait que
Gélon et des Syracusains avaient enlevé le commandement aux
Spartiates ! »'%. Comme dans le cas de Minos, la colere du héros
ancestral peut poursuivre, méme par dela la mort, ses lointains

7. Hérodote, VII, 140.

8. Cf. C. CALAME, Mythe et histoire dans I’Antiquité grecque, Lausanne :
Payot, 1996, p. 151-3.

9. Ici illustrés dans les formes traditionnelles des schémas canoniques
communs aux récits a) de coléres divines ou héroiques et b) de fondations
coloniales. Echec guerrier, disette et épidémie (éléments narratifs prévi-
sibles dans le premier groupe); naufrage (ou changement de route) causé par
une tempéte, fondation d’une colonie sur la terre d’abordage sont des
themes communs 2 plusieurs versions de récits de retour (vootot) des héros
de la guerre de Troie, cf. par exemple PAUSANIAS, VIII 5, 2; ANTONINUS
LIBERALIS, 37. Sur le theme des conséquences d’un meurtre violent pour les
vivants dans les Histoires, cf. Hérodote, I, 167, 1-2, et VI, 139, 1.

10. Cf. Hérodote, VII, 159, 1: «Ah certes, Agamemnon petit-fils de
Pélops, pousserait de grands gémissements, s’il apprenait que les Spartiates
sont dépouillés du commandement par Gélon et les Syracusains ».



LA COLERE DE MINOS 37

descendants, s’ils faillissent a I’exemple ancestral''. Pour relancer
la négociation, Gélon accepte de se contenter du seul commande-
ment des forces de terre ou des forces de mer, mais c’est alors
I’ambassadeur athénien qui intervient pour réclamer un droit qui,
si les Lacédémoniens n’en voulaient pas, ne saurait alors revenir
qu’aux Athéniens; pour défendre sa position, 1’ Athénien n’hésite
pas a invoquer le témoignage d’Homere qui rappelle que, lors de
la guerre de Troie, sa ville avait «envoyé, devant Ilion, le guerrier
le meilleur pour ranger et disposer 1I’armée » 2,

Dans le contexte d’une discussion entre les ambassadeurs grecs
et les Crétois (discussion dont le déroulement reste hypothétique
dans la mesure ot Hérodote ne nous rapporte pas avec quelles pa-
roles les Crétois ont signifié aux Grecs leur refus de participer a
I’expédition contre les Perses), on peut remarquer que la référence
aux événements du passé lointain (nous dirions « mythiques ») as-
sume la méme fonction paradigmatique que dans les cas cités plus
haut: dans chacune des trois circonstances, la mention de héros ou
d’actions «héroiques» a un poids idéologique qui abolit et em-
péche toute forme de réplique!®. En outre, dans les discours de
chacun des deux ambassadeurs, 1’évocation des prestigieux an-
cétres confere une profondeur « historique » a leurs arguments'*.
Spartiates, Lacédémoniens et Crétois (ces derniers par 1’intermé-
diaire de la Pythie), conférent ainsi une valeur idéologique a leur
position en évoquant la mémoire de faits advenus lors des temps
héroiques, et notamment lors de la guerre de Troie. Si la prise
d’Ilion fut I’origine (arkhé) de la haine des Perses contre les

11. Remarquons qu’Hérodote exploite ici une conception religieuse négli-
gée, sinon ignorée par la poésie homérique ol les morts ne possédent pas le
pouvoir de poursuivre les vivants de leur rancune. Dans I’ Odyssée, I’ame
d’Ajax ne peut rien contre les succes qu’Ulysse remporte dans le monde des
vivants. A ce propos, cf. D. BOUVIER, « La mémoire et la mort dans la reli-
gion homérique », a paraitre dans Kernos.

12. Homero teste! cf. Hérodote, VI, 161, 3. Le héros en question est
Ménesthée, cf. Iliade, 11, 552-54.

13. On peut également mentionner ici I’argument qui dissuade les Argiens
de participer a I’expédition contre les Perses. D’aprés un récit trés diffusé
en Greéce, un héraut de Xerxes serait arrivé & Argos et aurait révélé aux
Argiens que les Perses descendaient de Perses, fils de Persée et
d’Andromede, et qu’ils étaient donc de souche argienne: il aurait ainsi
découragé les Argiens de lever les armes contre leurs propres descendants.
Cf. Hérodote, VII, 150, 2.

14. Cf. E. VANDIVER, Heroes in Herodotus. The Interaction of Myth and
History, Frankfurt am Main/Bern/New York /Paris : Lang, 1991, p. 71.



38 ETUDES DE LETTRES

Grecs, comme le montre Hérodote en se basant les arguments
perses', il semble bien que ce soit, avant tout, en se référant a cet
épisode initial que les héritiers potentiels de cette rivalité éternelle
trouvent la justification de leurs interventions actuelles.

3. Fureurs « mythiques »

Mais dans une histoire qui se veut épique méme si elle rompt
avec la tradition homérique!S, le rappel des exploits des temps
lointains ne saurait suffire a suggérer la grandeur des événements
du passé récent. Les grandes passions sont nécessaires. On notera
ainsi que le livre VII des Histoires est marqué par le theme de la
colere. A la colére de Minos — qui fait payer aux Crétois le tort
d’une mort non vengée en les privant du droit de s’allier aux autres
Grecs, et en leur interdisant ainsi de figurer au premier rang de
I’Histoire que le logos d’Hérodote veut transmettre a la postérité!”’
— répondent la ménis de Talthybios et celle du dieu qui poursuit
les descendants d’Athamas. Talthybios fut a Troie le héraut
d’Agamemnon et il devint, aprés sa mort, objet d’un culte a
Sparte : or, rappelle Hérodote, lors de la premiére guerre médique,
les Spartiates auraient jeté dans un puit les hérauts délégués par
Darius, provoquant ainsi la colere de Thaltybios, patron des hé-
rauts, qui deés lors refusa ses bons augures aux sacrifices des
Spartiates. Le temps passant et la rancune durant, les Spartiates se
déciderent enfin a payer a Xerxeés la mort des hérauts de Darius
et ils envoyeérent en terre perse deux volontaires pour qu’ils y
soient sacrifiés: Sperthias et Boulis, deux Spartiates parmi les
meilleurs, qui devront a la magnanimité de Xerxés de revenir sains
et saufs a Sparte, mais dont les fils subiront les effets héréditaires
de la vengeance divine'®.

Autre exemple tiré du livre VII, la colére du dieu qui, dans le
lointain temps des héros, tourmenta les descendants d’ Athamas.
Le récit est, cette fois, rapporté par les guides perses, qui, lors de

15. Cf. Hérodote, I, 3, 2.

16. Cf. dans le présent volume, la contribution de L. Bertelli, p. 17 n. 15.

17. Sur I'importance de la mémoire dans la construction de I’histoire
d’Hérodote, voir aussi G. NAGY, « Herodotus the Logios», Arethusa, 20
(1987), p. 157-84.

18. Cf. Hérodote, VII, 134-37, discuté infra n. 22, ainsi que R. SEALEY,
« The Pit and the Well : the Persian Heralds of 491 B. C. », Classical Journal,
72 (1976), p. 13-20; J. STERN, «Scapegoat Narratives in Herodotus »,
Hermes, 119 (1991), p. 304-11.



LA COLERE DE MINOS 39

la halte a Alos en Achaie, racontent a Xerxes cette histoire du
lieu : jadis le héros Athamas, coupable de complot, fut condamné
par un oracle a étre immolé; mais son petit-fils, Cytissoros, le
sauva'?; la colére du dieu se reporta alors sur ses descendants, in-
terdisant au plus agé de cette famille d’entrer dans le prytanée
sacré d’ Alos sous peine, s’il enfreignait I’interdit, de ne pouvoir en
ressortir que pour étre sacrifié. Voila comment le présent se re-
trouve lié aux coléres de héros « mythiques » qui, bien que morts,
n’en sont pas moins offensés par les oublis et négligences de leurs
descendants.

Le terme ménis évoque une forme de colére qui n’est pas n’im-
porte laquelle et le fait qu’Hérodote soit le seul prosateur de son
temps a utiliser ce terme ne doit pas rester inobservé. Ménis —
qui désigne la colére d’un dieu ou d’un héros, vouant a la ruine
celui qui en est frappé — n’est autre que le premier mot de la lit-
térature européenne : celui qui annonce, dans le premier vers de
I’Illiade, le sujet méme du poeme: la colere d’ Achille. Le mot dé-
note une passion si dévastatrice qu’on évite méme, dirait-on, de le
prononcer : on remarquera que, dans la poésie homérique aussi
bien que chez Hérodote, le terme ménis et ses dérivés ne se ren-
contrent presque jamais dans les discours au style direct?®. L’em-
ploi de ménis et de ses dérivés semble étre le signe, dans la prose
hérodotéenne, d’une conception qui admet, dans I’univers « my-
thologique », la possibilité d’exclure la causalité humaine du des-
tin de I’Histoire. L’ hubris (Ja «démesure ») des Spartiates, par
exemple, n’est pas punie par Xerxes lui-méme (auquel les
Spartiates reconnaissent d’ailleurs pleinement le droit de tirer
vengeance de 1’injustice subie?!), mais bien par la divinité qui,

19. Cf. Hérodote, VII, 197, 3; voir aussi APOLLODORE, Bibliothéque, 1, 9,
1; HYGIN, Astronomiques, 11, 20, 2.

20. Sauf cas tres particulier, cf. lliade, XXII, 358. Pour le terme ménis,
cf. H. Frisk, « MHNIS. Zur Geschichte eines Begriffes », Eranos, 44 (1946),
p. 28-40; E. SCHWYZER, «Drei griechische Worter », Rheinisches Museum,
80 (1931), p. 213-17; P. CoNSIDINE, « Some Homeric Terms for Anger»,
Acta Classica, 9 (1966), p. 15-22. La valeur tabou de ménis est mise en
évidence uniquement par C. WATKINS, « A propos de MHNIS », Bulletin de
la Société Linguistique de Paris, 72 (1977), p. 187-209. Cf. maintenant,
L. C. MUELLNER, The Anger of Achilles: ménis in Greek Epic, Ithaca N.Y./
London : Cornell Univ. Press, 1996.

21. En effet, malgré le fait que I’indice de la ménis est d’ordre rituel et re-
ligieux, I’envoi des boucs-émissaires est décidé par 1’assemblée des
Spartiates (a laquelle se substitue cependant la prescription de I’oracle dans
le témoignage tardif de STOBEE, Anthologie, 111, 7, 697).



40 ETUDES DE LETTRES

une génération plus tard, anéantit les enfants des deux pharmakoi,
boucs-émissaires volontaires?2,

Les emplois de ménis et de ses dérivés nous font voir que le
champ sémantique de ces termes est encore ancré dans un sys-
teme de croyances religieuses qui se retrouvent dans les témoi-
gnages les plus anciens de la culture grecque. Les textes
herodotéens qui évoquent la colere des dieux et des héros mon-
trent bien que les effets de la ménis se manifestent dans les
formes les plus variées de bouleversement de I’ordre naturel (di-
sette, épidémie, stérilité du bétail, etc.) et culturel (refus de bons
augures dans les rites sacrificiels, échecs guerriers, incapacité
de prendre part a la guerre). Ces circonstances désastreuses sont
toujours provoquées par des fautes rituelles ; lorsqu’il ne s’agit
pas d’une divinité, I’acteur auquel le narrateur, la communauté ou
son intermédiaire (p. ex. ’oracle) attribuent la colére sacrée est
presque toujours I’objet d’un culte héroique.

R. Parker affirme avec raison que les sources grecques relatives
a la contamination (miasma), causée par différentes formes
de crises communautaires, distinguent nettement, selon les épo-
ques, les diverses modalités d’expiation exigées?’. Le dossier
d’Hérodote, a propos de la contamination provoquée par la ran-
ceeur des dieux et, plus souvent, des héros, permet d’apprécier
pleinement la différence entre la sévérité exemplaire des peines
demandées dans le passé le plus lointain et la clémence plus
grande des hommes des temps modernes. Prenons I’exemple de la
colére d’Evenios, ce berger occasionnel des troupeaux consacrés
au Soleil, injustement aveuglé par les habitants d’ Apollonie. Sa
colére provoque une effroyable famine et la stérilité de tout le bé-
tail ; mais elle se trouve facilement apaisée par le don d’une belle
maison et d’un domaine?*. De méme la violence des Spartiates a
I’égard des hérauts perses, qui a déchainé la colére de Talthybios
lors de la premiere guerre médique, est expiée en peu de généra-

22. Cf. Hérodote, VII, 137, 2: «Que le courroux (pnjvic) de Talthybios se
soit abattu sur des messagers, qu’il ne se soit pas apaisé (érodcoto) avant
d’avoir produit son plein effet, cela n’était que conforme aux lois de la jus-
tice (10 dikalov); mais qu’il ait frappé précisément les fils de ces hommes
[Boulis et Sperthias, les deux boucs-émissaires] [...], il est évident pour moi
que la chose arriva par I’effet du vouloir divin (811 Belov éyéveto 10
TPTYHQL) ».

23. Cf. R. PARKER, Miasma. Pollution et Purification in Early Greek
Religion, Oxford : Clarendon Press, 1983, p. 271-80.

24. Cf. Hérodote, IX, 93-94. Dans le texte, quand Evenios avance ses
conditions pour faire taire sa colére (source des malheurs d’ Apollonie), il est



LA COLERE DE MINOS 41

tions. A 1’opposé de ces coléres récentes, les coléres archaiques
semblent étre bien plus tenaces. Poursuivis par la ménis ancestrale
de Minos, les Crétois semblent condamnés, pour toujours, a une
interminable série de malheurs. Pareillement, remontant au plus
haut passé, la colére du dieu qui poursuit Athamas se reporte sur
toute la lignée de ses descendants ainés. Il semble ainsi que I’effet
de la colére soit proportionnel a I’ancienneté des fautes com-
mises : 1’effet de la colere semble d’autant plus fort que la cause
appartient & un passé lointain. Déclenchées a I’époque «histo-
rique » des guerres médiques, la colere de Thaltybios (provoquée
par la violence des Spartiates a I’égard des hérauts de Darius) et
celle d’Evénios (s’il est bien le pere du devin Déiphonos qui par-
ticipe aux événements de la deuxieme guerre médique) sont ex-
piées en peu de générations. On ne peut pas en dire autant de
la colére de Minos ou de celle du dieu qui poursuit les descen-
dants d’ Athamas. La colére de Minos est telle que la ruine des
Crétois, éternels vaincus, décimés par les tempétes et les famines,
ne suffit en rien a I’apaiser.

Voila comment les Crétois sont condamnés a renoncer a
I’alliance grecque contre les Perses et a la gloire qu’ils auraient pu
gagner : mis a I’écart d’une guerre qu’Hérodote présente comme
I’une des plus grandes, ils voient se fermer devant eux la porte de
1’Histoire. On m’objectera qu’Hérodote ouvre tout de méme une
parenthése pour évoquer le succes des descendants des Crétois, en
Italie, dans une obscure bataille contre les habitants de Tarente et
de Rhégion. Mais ici aussi, comme 1’a bien montré J. Cobet?>, la
colére de Minos se fait ressentir ; Hérodote passe sous silence les
détails de cette bataille, que les Crétois auraient laborieusement
remportée, pour mettre en valeur la dimension du désastre: «le
plus grand massacre de Grecs dont nous ayons connaissance »
(VII, 170, 3). Et, a propos de cet événement, 1’historien ne le leur
reconnait méme pas le droit de s’appeler Crétois : quelques lignes
plus haut, I’historien a bien précisé que, apres avoir fondé la ville
d’Hyrié, ils seraient devenus «par un changement de nom, de
Crétois des Iapygiens-Messapiens, et, d’insulaires qu’ils étaient,
des habitants du continent» (VII, 170, 2). Voila comment les

dit qu’a ces conditions «il n’aurait plus de ressentiment (aunvitog) et se
contenterait de cette réparation» (on remarque que I’allusion a la ménis est
rapportée dans une séquence de discours indirect). En revanche, quand Eve-
nios, suspectant une machination, se fiche a nouveau, ce n’est plus de ménis
qu’il s’agit mais d’une simple irritation: dewva émoiéeto.

25. Cf. J. Cobet, Herodots Exkurse, p. 52, n. 329.



42 ETUDES DE LETTRES

Crétois se trouvent emprisonnés dans et par leur passé, pour ne
plus étre, dans le récit d’Hérodote, qu’un paradigme que nous di-
rions, nous, « mythique ».

D’autre part, dans le récit méme de I’ambassade, les Crétois
agissent avec une faiblesse de survivants : ils n’ont ni la loqua-
cité des Argiens, ni l’insidieuse hypocrisie des habitants de
Corcyre; ils ne possédent pas non plus un superbe défenseur de
leur cause, comme 1’est Gélon pour les Syracusains. Face aux re-
quétes des Spartiates et des Athéniens, futurs protagonistes de
I’histoire, ils restent muets et laissent la parole au dieu de
Delphes. Et celui-ci leur parle, dans un langage qui leur est par-
faitement compréhensible (en dépit des nombreux malentendus
dus a I’obscurité oraculaire?%), d’un passé dans lequel ils se re-
connaissent sans peine, eux qui semblent condamnés a incarner
le passé paradigmatique d’une Grece (pour ne pas dire d’une
Atheénes) qui identifie son essence a son orgueilleuse hégémonie
sur les mers?’. Désormais les Crétois n’existeront pour les Grecs
que dans le souvenir du passé le plus lointain: voués a devenir
un peuple du « mythe ».

Monica VISINTIN
Université de Trieste

Traduit de I’italien par David Bouvier et Nicole Potier

26. Les catégories de I’obscurité oraculaire (et les erreurs d’interprétation
qui en dérivent) sont schématisées dans I’excellente synthése de G. MANETTI,
Le teorie del segno nell’antichita classica, Milano : Bompiani, 1987, p. 41-7
(avec d’amples références a la littérature oraculaire dans les Histoires
d’Hérodote).

27. Au v® siecle, Minos sévit sur les scénes des théatres athéniens, méme
s’il est représenté comme un personnage désagréable et odieux, cf. PSEUDO-
PLATON, Minos, 320a-21b; les raisons de ce traitement impopulaire doivent
étre recherchées dans le fait que les Athéniens considéraient la saga de Minos
comme le précédent légendaire de leur hégémonie sur les mers: cf.
F. CAssoLA, «La talassocrazia cretese e Minosse », Parola del Passato, 12
(1957), p. 342-52. Les différents niveaux sémantiques de ce mythe sont exa-
minés par C. CALAME, Thésée et l’imaginaire athénien, Lausanne: Payot,
1?962, p. 234, qui, dans le méme sens que notre conclusion, reléve:
«A I’écart de la confrontation des Guerres Médiques aussi bien que des dis-
sensions internes de la Guerre du Péloponnese, la Crete n’aurait été “redé-
couverte” que dans le courant du 1v® siécle »; mais, comme le note encore
C. Calame quelques lignes plus bas, cette «redécouverte» confirme I’atta-
chement de la Creéte a la sphére du mythe : « Connu de maniére lointaine pour
le conservatisme de ses institutions politiques, la Crete, territoire liminal
aussi bien que légendaire, offre un terrain révé pour la projection de concep-
tions sociales idéalisées ».



	La colère de Minos : à propos d'Hérodote, VII, 169-71

