
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: La colère de Minos : à propos d'Hérodote, VII, 169-71

Autor: Visintin, Monica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA COLÈRE DE MINOS :

À PROPOS D'HÉRODOTE, VII, 169-71

Si rien, dans l'œuvre d'Hérodote, ne nous permet de vérifier l'existence
d'une catégorie de récits qui seraient des «mythes» par opposition à

d'autres qui seraient, eux, la matière privilégiée du discours de l'historien, il
reste à étudier si les récits relatifs au passé le plus reculé, qui mettent en
scène dieux et héros de jadis, n'occupent pas, au sein des Histoires, une
fonction particulière. Dans notre étude, nous avons choisi l'exemple de la
colère de Minos, pour vérifier comment la référence à cette donnée ances-
trale servait à légitimer le refus des Crétois de participer aux guerres mé-
diques, les excluant ainsi de l'histoire (Hérodote, VII, 169-71). Un exemple
qui permet aussi de mettre en évidence la référence à la guerre de Troie
comme modèle paradigmatique et idéologique particulier. On peut alors se
demander si la valeur particulière qu'Hérodote confère au passé le plus
reculé (celui que les modernes définissent comme «légendaire» ou
«mythique») n'aboutit pas, malgré l'absence d'une terminologie propre, à une
mythification du passé : en ce sens que le passé devient une référence dotée
d'une autorité particulière.

1. Les péripéties d'un peuple malchanceux : de la mort de Minos
à la guerre de Troie.

Les faits sont connus. Ayant reçu de la part des Grecs alliés
contre les Perses une demande d'aide, les Crétois décident de
consulter l'oracle de Delphes. La réponse qui leur est rendue leur
reproche d'avoir laissé sans vengeance la mort violente de Minos,
l'antique roi de Crète, et d'avoir ainsi provoqué sa colère (mênis)\
colère maintes fois ravivée, surtout à l'occasion de la guerre de
Troie, parce qu'alors les Crétois avaient offert leur aide aux Grecs

pour «venger l'enlèvement d'une femme» alors que ces mêmes
Grecs ne les avaient pas aidé à venger la mort de Minos à

Camicos. Suite à cette réponse, les Crétois s'abstiennent de prêter
secours aux Grecs.

L'évocation de la colère de Minos par la Pythie, offre à

Hérodote un prétexte pour rappeler certains faits survenus après



34 ÉTUDES DE LETTRES

l'assassinat du roi : le départ des Crétois pour la ville de Camicos,
en Sicile1; le siège de la ville qui aboutit, au bout de cinq ans, au
retrait des Crétois épuisés par la faim ; enfin la tempête qui lors
du retour détruit la flotte et jette les Crétois sur les côtes
d'Iapygie, où, privés de toute chance de retour, ils fondent la ville
d'Hyrié et deviennent les Iapygiens-Messapiens2. Ces faits rappelés,

Hérodote ouvre alors une parenthèse (parenthêkê)3 sur le
conflit qui, longtemps après, opposa les habitants des villes
fondées par les Iapyges d'Hyrié (descendants des Crétois) aux
Tarentins, soutenus par les habitants de Rhégion4. Cette information

permet à l'historien de poursuivre son récit jusqu'au passé
récent. Ayant atteint la limite jusqu'à laquelle il pouvait faire
descendre sa recherche dans l'archéologie de la grande expédition
contre les barbares (la bataille contre les Tarentins étant de

quelques années postérieure à celle de Platée5, qui met fin à la
deuxième guerre médique), Hérodote reprend le fil du discours
précédemment interrompu et, se basant sur les informations four-

1. Départ motivé, d'après quelques auteurs antiques, par la volonté
de venger la mort de Minos, mais Hérodote dit seulement qu'ils levèrent
l'ancre de Crète parce que le dieu les y avait incités : cf. Conon, FGrHist,
26 F 1, 25 avec le commentaire détaillé de M. Ressel, Conone. Intro-
duzione, edizione critica e commento, Università di Trieste : tesi di laurea,
1996-97, p. 120-2. Remarquons que ce point de vue est repris par certains
auteurs modernes comme J. Bérard, La Colonisation grecque de l'Italie
méridionale et de la Sicilie dans l'antiquité, Paris: P.U.F., 19572,

p. 418, et J. Cobet, Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines
Werkes, Wiesbaden: Steiner Verlag, 1971, p. 51. Selon Antiochus de
Syracuse, les Crétois étaient déjà en Sicilie avant la mort de leur roi,
cf. FGrHist, 555 F 13 Strabon, VI, 3, 2).

2. Comme le souligne G. Nenci, l'expression pexo$a3.6vxaç àvxi pèv
Kpqxcov yevéaSai 'Irptuyaç Meaaajuouç n'indique pas un simple changement
de nom (qu'Hérodote préfère signaler par pexovopàÇeiv), mais plutôt une
pexccßoWi xcöv xportcov et une assimilation des coutumes des indigènes,
confirmée par l'expression àvxl 8è eivat vriauoxaç r)7ceipa>xaç, cf. G. Nenci,
«Per una definizione délia IAPYGIA», Annali délia Scuola Normale
Superiore di Pisa, III. 8 (1978), p. 51, n. 26.

3. Hérodote, VII, 170, 3-4: «Mais ce qui concerne les gens de Rhégion
et de Tarente est une parenthèse dans mon récit. » Les traductions françaises
des citations d'Hérodote sont celles de P.-E. Legrand, Hérodote. Histoires,
Paris : Belles Lettres, 1935.

4. Cf. G. Nenci, «Il ßdpßapoq 7t6X.epoç fra Taranto e gli Iapigi e gli
àvaôripaxa tarentini a Delfi », Annali délia Scuola Normale Superiore di
Pisa, III. 6 (1976), p. 719-38.

5. C'est-à-dire en 473 av. J.-C.; cf. J. Bérard, La Colonisation grecque
de l'Italie méridionale, p. 418.



LA COLÈRE DE MINOS 35

nies par les habitants de Praisos, il complète l'histoire de Crète en
remontant jusqu'à la grande épidémie de peste et la famine qui
détruisirent les Crétois à leur retour de la guerre de Troie.

2. Suggestions homériques. L'exemple de la guerre de Troie dans
les discours des Grecs.

Ce récit clôt un chapitre dédié aux ambassades des Grecs,
déjà alliés contre les Perses, auprès de diverses communautés
helléniques : Argos, Syracuse, Corcyre et enfin la Crète. Je crois
qu'il importe de souligner quelques détails relatifs à la position,
et, éventuellement, au rôle de ce récit au sein de cette section
narrative plus vaste qu'est le chapitre des ambassades. Cette
recherche nous aidera à comprendre comment certains faits du
passé «mythique» remplissent, dans les Histoires, une fonction
« archéologique » (à savoir de fondation du savoir « historique »)
et idéologique à l'intérieur des différentes sections narratives. Ils
n'acquièrent, comme nous le verrons, une réelle valeur sémantique

qu'en relation avec un «système» de références et de
citations «mythologiques» plus vaste, créé par Hérodote, pour
orienter la lecture de l'ensemble de son logos sur la guerre contre
les Perses.

Avant tout, on peut remarquer que l'élément narratif le plus
important — la consultation de l'oracle, comme «stratégie de
délégation» pour déférer à l'autorité divine la responsabilité d'une
décision difficile — constitue un motif qui était déjà présent dans

l'épisode de l'ambassade aux Argiens (VII 148-9). La répétition
de ce motif narratif confère une forme de structure circulaire au
récit des ambassades, où il apparaît que les oracles du dieu
appuient les décisions des villes et des communautés dotées, dans
l'œuvre d'Hérodote, d'un passé «mythique»6. Dans le cas des

Crétois, il est particulièrement clair que la réponse de l'oracle
vient confirmer l'intérêt de se plier au cours des événements,
de toute façon déterminé par la colère de Minos dont la mort est
restée sans vengeance. A propos de ces récurrences thématiques,
on peut encore remarquer que l'épisode précédant le récit des

6. L'histoire du conflit entre Asie et Europe commence par l'enlèvement
d'Io à Argos (Hérodote, I, 1); pour l'antiquité du royaume de Minos, cf. III,
171-2 et surtout III, 122 où Hérodote rappelle que Minos exerça la suprématie

sur la mer «avant l'avènement de la génération des hommes».



36 ÉTUDES DE LETTRES

ambassades n'est autre que celui du fameux oracle qui annonce,
d'après l'heureuse interprétation de Thémistocle, la victoire des
Grecs sur l'envahisseur asiatique7: les péripéties guerrières des
Grecs s'insèrent ainsi dans une série de circonstances variées,
placées sous le signe de la prédestination divine, à peine atténuée par
l'ambiguïté énigmatique des oracles qui laisse à l'homme la
liberté de se tromper et de devenir l'artisan de son propre succès ou
de sa propre chute8. Le refus des Crétois de participer à l'expédition

contre les barbares trouve ainsi son origine et sa justification
dans le passé «mythique» de l'île et dans le souvenir des
malheurs soufferts par les habitants à cause de la colère (mênis) de
leur roi: c'est bien la mort non vengée de Minos qui est perçue
comme la cause des revers cycliquement subis par le peuple
crétois9, malheurs et revers qui fournissent le meilleur paradigme de
ce que pourraient être les conséquences d'un nouvel outrage à

l'esprit irrité de Minos.
De toute évidence, l'épisode de l'oracle rendu aux Crétois

couronne une série significative de «citations mythologiques» fournies,

dans cette section des ambassades, par les délégués athéniens
et Spartiates en réponse aux prétentions de leurs interlocuteurs.
Dans la section de l'ambassade sicilienne, à l'exigence de Gélon
d'obtenir, en échange de sa participation, le commandement général

de l'expédition contre les Perses, le Spartiate Syagros oppose
l'indignation qu'éprouverait Agamemnon «s'il apprenait que
Gélon et des Syracusains avaient enlevé le commandement aux
Spartiates »10. Comme dans le cas de Minos, la colère du héros
ancestral peut poursuivre, même par delà la mort, ses lointains

7. Hérodote, VII, 140.
8. Cf. C. Calame, Mythe et histoire dans l'Antiquité grecque, Lausanne :

Payot, 1996, p. 151-3.
9. Ici illustrés dans les formes traditionnelles des schémas canoniques

communs aux récits a) de colères divines ou héroïques et b) de fondations
coloniales. Échec guerrier, disette et épidémie (éléments narratifs prévisibles

dans le premier groupe); naufrage (ou changement de route) causé par
une tempête, fondation d'une colonie sur la terre d'abordage sont des
thèmes communs à plusieurs versions de récits de retour (vôatoi) des héros
de la guerre de Troie, cf. par exemple Pausanias, VIII 5, 2; Antoninus
Liberalis, 37. Sur le thème des conséquences d'un meurtre violent pour les
vivants dans les Histoires, cf. Hérodote, I, 167, 1-2, et VI, 139, 1.

10. Cf. Hérodote, VII, 159, I: «Ah certes, Agamemnon petit-fils de
Pélops, pousserait de grands gémissements, s'il apprenait que les Spartiates
sont dépouillés du commandement par Gélon et les Syracusains».



LA COLÈRE DE MINOS 37

descendants, s'ils faillissent à l'exemple ancestral". Pour relancer
la négociation, Gélon accepte de se contenter du seul commandement

des forces de terre ou des forces de mer, mais c'est alors
l'ambassadeur athénien qui intervient pour réclamer un droit qui,
si les Lacédémoniens n'en voulaient pas, ne saurait alors revenir
qu'aux Athéniens ; pour défendre sa position, l'Athénien n'hésite
pas à invoquer le témoignage d'Homère qui rappelle que, lors de
la guerre de Troie, sa ville avait «envoyé, devant Ilion, le guerrier
le meilleur pour ranger et disposer l'armée »12.

Dans le contexte d'une discussion entre les ambassadeurs grecs
et les Crétois (discussion dont le déroulement reste hypothétique
dans la mesure où Hérodote ne nous rapporte pas avec quelles
paroles les Crétois ont signifié aux Grecs leur refus de participer à

l'expédition contre les Perses), on peut remarquer que la référence
aux événements du passé lointain (nous dirions « mythiques »)
assume la même fonction paradigmatique que dans les cas cités plus
haut : dans chacune des trois circonstances, la mention de héros ou
d'actions «héroïques» a un poids idéologique qui abolit et
empêche toute forme de réplique13. En outre, dans les discours de
chacun des deux ambassadeurs, l'évocation des prestigieux
ancêtres confère une profondeur «historique» à leurs arguments14.
Spartiates, Lacédémoniens et Crétois (ces derniers par l'intermédiaire

de la Pythie), confèrent ainsi une valeur idéologique à leur
position en évoquant la mémoire de faits advenus lors des temps
héroïques, et notamment lors de la guerre de Troie. Si la prise
d'Ilion fut l'origine (arkhê) de la haine des Perses contre les

11. Remarquons qu'Hérodote exploite ici une conception religieuse négligée,

sinon ignorée par la poésie homérique où les morts ne possèdent pas le
pouvoir de poursuivre les vivants de leur rancune. Dans Y Odyssée, l'âme
d'Ajax ne peut rien contre les succès qu'Ulysse remporte dans le monde des
vivants. À ce propos, cf. D. Bouvier, «La mémoire et la mort dans la
religion homérique», à paraître dans Kernos.

12. Homero teste! cf. Hérodote, VI, 161, 3. Le héros en question est
Ménesthée, cf. Iliade, II, 552-54.

13. On peut également mentionner ici l'argument qui dissuade les Argiens
de participer à l'expédition contre les Perses. D'après un récit très diffusé
en Grèce, un héraut de Xerxès serait arrivé à Argos et aurait révélé aux
Argiens que les Perses descendaient de Persès, fils de Persée et
d'Andromède, et qu'ils étaient donc de souche argienne: il aurait ainsi
découragé les Argiens de lever les armes contre leurs propres descendants.
Cf. Hérodote, VII, 150, 2.

14. Cf. E. Vandiver, Heroes in Herodotus. The Interaction of Myth and
History, Frankfurt am Main/Bern/New York/Paris: Lang, 1991, p. 71.



38 ÉTUDES DE LETTRES

Grecs, comme le montre Hérodote en se basant les arguments
perses15, il semble bien que ce soit, avant tout, en se référant à cet
épisode initial que les héritiers potentiels de cette rivalité éternelle
trouvent la justification de leurs interventions actuelles.

3. Fureurs « mythiques »

Mais dans une histoire qui se veut épique même si elle rompt
avec la tradition homérique16, le rappel des exploits des temps
lointains ne saurait suffire à suggérer la grandeur des événements
du passé récent. Les grandes passions sont nécessaires. On notera
ainsi que le livre VII des Histoires est marqué par le thème de la
colère. À la colère de Minos — qui fait payer aux Crétois le tort
d'une mort non vengée en les privant du droit de s'allier aux autres
Grecs, et en leur interdisant ainsi de figurer au premier rang de
l'Histoire que le logos d'Hérodote veut transmettre à la postérité17
— répondent la mênis de Talthybios et celle du dieu qui poursuit
les descendants d'Athamas. Talthybios fut à Troie le héraut
d'Agamemnon et il devint, après sa mort, objet d'un culte à

Sparte : or, rappelle Hérodote, lors de la première guerre médique,
les Spartiates auraient jeté dans un puit les hérauts délégués par
Darius, provoquant ainsi la colère de Thaltybios, patron des
hérauts, qui dès lors refusa ses bons augures aux sacrifices des

Spartiates. Le temps passant et la rancune durant, les Spartiates se

décidèrent enfin à payer à Xerxès la mort des hérauts de Darius
et ils envoyèrent en terre perse deux volontaires pour qu'ils y
soient sacrifiés : Sperthias et Boulis, deux Spartiates parmi les
meilleurs, qui devront à la magnanimité de Xerxès de revenir sains
et saufs à Sparte, mais dont les fils subiront les effets héréditaires
de la vengeance divine18.

Autre exemple tiré du livre VII, la colère du dieu qui, dans le
lointain temps des héros, tourmenta les descendants d'Athamas.
Le récit est, cette fois, rapporté par les guides perses, qui, lors de

15. Cf. Hérodote, I, 5, 2.
16. Cf. dans le présent volume, la contribution de L. Bertelli, p. 17 n. 15.
17. Sur l'importance de la mémoire dans la construction de l'histoire

d'Hérodote, voir aussi G. Nagy, «Herodotus the Logios», Arethusa, 20
(1987), p. 157-84.

18. Cf. Hérodote, VII, 134-37, discuté infra n. 22, ainsi que R. Sealey,
«The Pit and the Well : the Persian Heralds of 491 B. C. », Classical Journal,
72 (1976), p. 13-20; J. Stern, «Scapegoat Narratives in Herodotus»,
Hermes, 119 (1991), p. 304-11.



LA COLÈRE DE MINOS 39

la halte à Alos en Achaïe, racontent à Xerxès cette histoire du
lieu : jadis le héros Athamas, coupable de complot, fut condamné
par un oracle à être immolé ; mais son petit-fils, Cytissoros, le
sauva19; la colère du dieu se reporta alors sur ses descendants,
interdisant au plus âgé de cette famille d'entrer dans le prytanée
sacré d'Alos sous peine, s'il enfreignait l'interdit, de ne pouvoir en
ressortir que pour être sacrifié. Voilà comment le présent se
retrouve lié aux colères de héros «mythiques» qui, bien que morts,
n'en sont pas moins offensés par les oublis et négligences de leurs
descendants.

Le terme mênis évoque une forme de colère qui n'est pas n'importe

laquelle et le fait qu'Hérodote soit le seul prosateur de son
temps à utiliser ce terme ne doit pas rester inobservé. Mênis —
qui désigne la colère d'un dieu ou d'un héros, vouant à la ruine
celui qui en est frappé — n'est autre que le premier mot de la
littérature européenne : celui qui annonce, dans le premier vers de

VIliade, le sujet même du poème : la colère d'Achille. Le mot
dénote une passion si dévastatrice qu'on évite même, dirait-on, de le

prononcer: on remarquera que, dans la poésie homérique aussi
bien que chez Hérodote, le terme mênis et ses dérivés ne se
rencontrent presque jamais dans les discours au style direct20. L'emploi

de mênis et de ses dérivés semble être le signe, dans la prose
hérodotéenne, d'une conception qui admet, dans l'univers
«mythologique», la possibilité d'exclure la causalité humaine du destin

de l'Histoire. Vhubris (la «démesure») des Spartiates, par
exemple, n'est pas punie par Xerxès lui-même (auquel les
Spartiates reconnaissent d'ailleurs pleinement le droit de tirer
vengeance de l'injustice subie21), mais bien par la divinité qui,

19. Cf. Hérodote, VII, 197, 3 ; voir aussi Apollodore, Bibliothèque, I, 9,
1 ; Hygin, Astronomiques, II, 20, 2.

20. Sauf cas très particulier, cf. Iliade, XXII, 358. Pour le terme mênis,
cf. H. Frisk, «MHNIS. Zur Geschichte eines Begriffes», Eranos, 44 (1946),
p. 28-40; E. Schwyzer, «Drei griechische Wörter», Rheinisches Museum,
80 (1931), p. 213-17; P. Considine, «Some Homeric Terms for Anger»,
Acta Classica, 9 (1966), p. 15-22. La valeur tabou de mênis est mise en
évidence uniquement par C. Watkins, «A propos de MHNIS», Bulletin de
la Société Linguistique de Paris, 72 (1977), p. 187-209. Cf. maintenant,
L. C. Muellner, The Anger of Achilles: mênis in Greek Epic, Ithaca N.Y./
London : Cornell Univ. Press, 1996.

21. En effet, malgré le fait que l'indice de la mênis est d'ordre rituel et
religieux, l'envoi des boucs-émissaires est décidé par l'assemblée des
Spartiates (à laquelle se substitue cependant la prescription de l'oracle dans
le témoignage tardif de Stobée, Anthologie, III, 7, 697).



40 ÉTUDES DE LETTRES

une génération plus tard, anéantit les enfants des deux pharmakoi,
boucs-émissaires volontaires22.

Les emplois de mênis et de ses dérivés nous font voir que le
champ sémantique de ces termes est encore ancré dans un
système de croyances religieuses qui se retrouvent dans les
témoignages les plus anciens de la culture grecque. Les textes
herodotéens qui évoquent la colère des dieux et des héros montrent

bien que les effets de la mênis se manifestent dans les
formes les plus variées de bouleversement de l'ordre naturel
(disette, épidémie, stérilité du bétail, etc.) et culturel (refus de bons
augures dans les rites sacrificiels, échecs guerriers, incapacité
de prendre part à la guerre). Ces circonstances désastreuses sont
toujours provoquées par des fautes rituelles; lorsqu'il ne s'agit
pas d'une divinité, l'acteur auquel le narrateur, la communauté ou
son intermédiaire (p. ex. l'oracle) attribuent la colère sacrée est

presque toujours l'objet d'un culte héroïque.
R. Parker affirme avec raison que les sources grecques relatives

à la contamination (miasma), causée par différentes formes
de crises communautaires, distinguent nettement, selon les
époques, les diverses modalités d'expiation exigées23. Le dossier
d'Hérodote, à propos de la contamination provoquée par la
rancœur des dieux et, plus souvent, des héros, permet d'apprécier
pleinement la différence entre la sévérité exemplaire des peines
demandées dans le passé le plus lointain et la clémence plus
grande des hommes des temps modernes. Prenons l'exemple de la
colère d'Évenios, ce berger occasionnel des troupeaux consacrés
au Soleil, injustement aveuglé par les habitants d'Apollonie. Sa
colère provoque une effroyable famine et la stérilité de tout le
bétail ; mais elle se trouve facilement apaisée par le don d'une belle
maison et d'un domaine24. De même la violence des Spartiates à

l'égard des hérauts perses, qui a déchaîné la colère de Talthybios
lors de la première guerre médique, est expiée en peu de généra-

22. Cf. Hérodote, VII, 137, 2: «Que le courroux (pqviç) de Talthybios se
soit abattu sur des messagers, qu'il ne se soit pas apaisé (ercauccrro) avant
d'avoir produit son plein effet, cela n'était que conforme aux lois de la justice

(t6 ôîkociov); mais qu'il ait frappé précisément les fils de ces hommes
[Boulis et Sperthias, les deux boucs-émissaires] [...], il est évident pour moi
que la chose arriva par l'effet du vouloir divin (on 0eîov eyevexo xo
7tpûvpa) ».

23. Cf. R. Parker, Miasma. Pollution et Purification in Early Greek
Religion, Oxford : Clarendon Press, 1983, p. 271-80.

24. Cf. Hérodote, IX, 93-94. Dans le texte, quand Évenios avance ses
conditions pour faire taire sa colère (source des malheurs d'Apollonie), il est



LA COLÈRE DE MINOS 41

tions. À l'opposé de ces colères récentes, les colères archaïques
semblent être bien plus tenaces. Poursuivis par la mênis ancestrale
de Minos, les Crétois semblent condamnés, pour toujours, à une
interminable série de malheurs. Pareillement, remontant au plus
haut passé, la colère du dieu qui poursuit Athamas se reporte sur
toute la lignée de ses descendants aînés. Il semble ainsi que l'effet
de la colère soit proportionnel à l'ancienneté des fautes
commises : l'effet de la colère semble d'autant plus fort que la cause
appartient à un passé lointain. Déclenchées à l'époque «historique»

des guerres médiques, la colère de Thaltybios (provoquée
par la violence des Spartiates à l'égard des hérauts de Darius) et
celle d'Evénios (s'il est bien le père du devin Déiphonos qui
participe aux événements de la deuxième guerre médique) sont
expiées en peu de générations. On ne peut pas en dire autant de
la colère de Minos ou de celle du dieu qui poursuit les descendants

d'Athamas. La colère de Minos est telle que la ruine des

Crétois, éternels vaincus, décimés par les tempêtes et les famines,
ne suffit en rien à l'apaiser.

Voilà comment les Crétois sont condamnés à renoncer à

l'alliance grecque contre les Perses et à la gloire qu'ils auraient pu
gagner: mis à l'écart d'une guerre qu'Hérodote présente comme
l'une des plus grandes, ils voient se fermer devant eux la porte de

l'Histoire. On m'objectera qu'Hérodote ouvre tout de même une
parenthèse pour évoquer le succès des descendants des Crétois, en
Italie, dans une obscure bataille contre les habitants de Tarente et
de Rhégion. Mais ici aussi, comme l'a bien montré J. Cobet25, la
colère de Minos se fait ressentir ; Hérodote passe sous silence les
détails de cette bataille, que les Crétois auraient laborieusement
remportée, pour mettre en valeur la dimension du désastre : « le
plus grand massacre de Grecs dont nous ayons connaissance»
(VII, 170, 3). Et, à propos de cet événement, l'historien ne le leur
reconnaît même pas le droit de s'appeler Crétois : quelques lignes
plus haut, l'historien a bien précisé que, après avoir fondé la ville
d'Hyrié, ils seraient devenus «par un changement de nom, de
Crétois des Iapygiens-Messapiens, et, d'insulaires qu'ils étaient,
des habitants du continent» (VII, 170, 2). Voilà comment les

dit qu'à ces conditions «il n'aurait plus de ressentiment (àpfivtxoç) et se
contenterait de cette réparation» (on remarque que l'allusion à la mênis^ est
rapportée dans une séquence de discours indirect). En revanche, quand Éve-
nios, suspectant une machination, se fâche à nouveau, ce n'est plus de mênis
qu'il s'agit mais d'une simple irritation: Setvà értoieexo.

25. Cf. J. Cobet, Herodots Exkurse, p. 52, n. 329.



42 ÉTUDES DE LETTRES

Crétois se trouvent emprisonnés dans et par leur passé, pour ne
plus être, dans le récit d'Hérodote, qu'un paradigme que nous
dirions, nous, «mythique».

D'autre part, dans le récit même de l'ambassade, les Crétois
agissent avec une faiblesse de survivants : ils n'ont ni la loquacité

des Argiens, ni l'insidieuse hypocrisie des habitants de
Corcyre; ils ne possèdent pas non plus un superbe défenseur de
leur cause, comme l'est Gélon pour les Syracusains. Face aux
requêtes des Spartiates et des Athéniens, futurs protagonistes de
l'histoire, ils restent muets et laissent la parole au dieu de
Delphes. Et celui-ci leur parle, dans un langage qui leur est
parfaitement compréhensible (en dépit des nombreux malentendus
dus à l'obscurité oraculaire26), d'un passé dans lequel ils se
reconnaissent sans peine, eux qui semblent condamnés à incarner
le passé paradigmatique d'une Grèce (pour ne pas dire d'une
Athènes) qui identifie son essence à son orgueilleuse hégémonie
sur les mers27. Désormais les Crétois n'existeront pour les Grecs
que dans le souvenir du passé le plus lointain : voués à devenir
un peuple du «mythe».

Monica Visintin
Université de Trieste

Traduit de l'italien par David Bouvier et Nicole Potier

26. Les catégories de l'obscurité oraculaire (et les erreurs d'interprétation
qui en dérivent) sont schématisées dans l'excellente synthèse de G. Manetti,
Le teorie del segno nell'antichità classica, Milano : Bompiani, 1987, p. 41-7
(avec d'amples références à la littérature oraculaire dans les Histoires
d'Hérodote).

27. Au vc siècle, Minos sévit sur les scènes des théâtres athéniens, même
s'il est représenté comme un personnage désagréable et odieux, cf. PseudoPlaton,

Minos, 320a-21b; les raisons de ce traitement impopulaire doivent
être recherchées dans le fait que les Athéniens considéraient la saga de Minos
comme le précédent légendaire de leur hégémonie sur les mers: cf.
F. Càssola, «La talassocrazia cretese e Minosse», Parola del Passato, 12

(1957), p. 342-52. Les différents niveaux sémantiques de ce mythe sont
examinés par C. Calame, Thésée et l'imaginaire athénien, Lausanne: Payot,
19962, p. 234, qui, dans le même sens que notre conclusion, relève:
«À l'écart de la confrontation des Guerres Médiques aussi bien que des
dissensions internes de la Guerre du Péloponnèse, la Crète n'aurait été
"redécouverte" que dans le courant du ivc siècle»; mais, comme le note encore
C. Calame quelques lignes plus bas, cette «redécouverte» confirme
l'attachement de la Crète à la sphère du mythe: «Connu de manière lointaine pour
le conservatisme de ses institutions politiques, la Crète, territoire liminal
aussi bien que légendaire, offre un terrain rêvé pour la projection de conceptions

sociales idéalisées».


	La colère de Minos : à propos d'Hérodote, VII, 169-71

