
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Des généalogies mythiques à la naissance de l'histoire : le cas
d'Hécatée

Autor: Bertelli, Lucio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DES GÉNÉALOGIES MYTHIQUES
À LA NAISSANCE DE L'HISTOIRE :

LE CAS D'HÉCATÉE

Dans la déclaration initiale des Généalogies, Hécatée dénonce le caractère

contradictoire de la tradition mythique: en analysant la méthode qu'il
utilise pour critiquer et interpréter les récits mythiques traditionnels, nous
pourrons mettre en évidence la conscience désormais acquise d'un «espace
historique» fondé sur le rapport «passé-présent» et calculable grâce à la
mesure des générations. On peut donc soutenir que l'on doit attribuer à

Hécatée la découverte des instruments de base pour une vision historique
des événements.

1. Du mythe à l'histoire : une liaison contrariée

Comme prélude à une étude sur les rapports entre le mythe et
les origines de l'historiographie grecque, on peut évoquer une
étrange analogie établie par Freud dans son essai Un souvenir
d'enfance de Leonardo Da Vinci (1910)1. Pour expliquer la
fameuse «fantaisie du vautour» de Léonard de Vinci, Freud recourt
au parallélisme entre la reconstruction à l'âge adulte des souvenirs

d'enfance, «modifiés, faussés, mis au service de tendances
ultérieures» et l'historiographie des origines qui, après avoir
«commencé par consigner au jour le jour les expériences du
présent, jeta également un regard en arrière, en direction du passé,
rassembla traditions et légendes, interpréta les survivances des

temps anciens dans les us et coutumes et créa ainsi une histoire
des temps archaïques». Cette «préhistoire» n'était pas encore

1. Cf. S. Freud, Opere. 1909-1912 : Casi clinici e altri scritti, vol. vi, ed.
C. Musatti, Torino: Boringhieri, 19923, p. 207-8, ou Un souvenir d'enfance
de Léonard de Vinci, tr. J. Altounian et ai, Paris : Gallimard, 1987, p. 91-2.



14 ÉTUDES DE LETTRES

«une reproduction objective du passé», mais tout au contraire,
précise Freud, la projection de conceptions et de désirs présents,
d'après lesquels les traces du passé se trouvaient réinterpretées. Il
serait inutile de rappeler cette interprétation freudienne des
origines de l'historiographie, si on ne la retrouvait pas, sous une
forme plus raffinée et scientifiquement mieux fondée, au centre
d'un grand débat sur les rapports entre la tradition orale mythique
et les origines de l'historiographie écrite2.

Tous ont appris par F. Jacoby que VHeldensage a fourni sa
matière à la naissance de l'histoire grecque et que du « gläubige
Nacherzähler» est né le kritische Historiker3; bien connu aussi le
slogan de M. I. Finley : « sans mythe, aucune histoire4». Mais, plus
qu'une réflexion ancienne, ces jugements sont le résultat d'une
interprétation moderne sur la genèse et la nature de l'historié: tout le
monde sait en effet que la pensée ancienne n'est jamais parvenue
à élaborer une théorie organique et générale de l'historiographie,
mais qu'elle s'est bornée à énoncer, de manière épisodique et

2. Cf. surtout J. Vansina, La tradizione orale. Saggio di metodologia
storica, tr. E. Simeoni, Roma: Officina Edizioni, 1976; J. Vansina, Oral
Tradition as History, London : Currey, 1985 ; J. Goody, L'addomesticamento
del pensiero selvaggio, tr. V. Messana, Milano : Angeli, 1993; J. Goody,
I. Watt, «The Consequences of Literacy », Comparative Studies in Society
and History, 5 (1962/3), p. 304-45; D. P. Henige, The Chronology of Oral
Tradition, Oxford: Clarendon Press, 1974; R. Thomas, Oral Tradition and
Written Record in Classical Athens, Cambridge: Cambridge Univ. Press,
19902, et Literacy and Orality in Ancient Greece, Cambridge/New York:
Cambridge Univ. Press, 1992.

3. F. Jacoby, «Griechische Geschichtsschreibung», Antike, 2 (1926),
p. 1-30, particulièrement p. 8 (=F. Jacoby, Abhandlungen zur griechischen
Geschichtsschreibung, Leiden: Brill, 1956, p. 72-100); cf. aussi F. Jacoby,
Atthis. The Local Chronicles of Ancient Athens, Oxford: Clarendon Press,
1949 (réimpr. New York : Arno Press, 1973), p. 199 et 202.

4. Cf. M. I. Finley, Uso e abuso della storia, tr. B. MacLeod, Torino:
Einaudi, 1981, p. 8; cf. aussi A. E. Wardmann, «Myth in Greek
Historiography», Historia, 9 (1960), p. 403-13 ; H. Strasburger, Homer und die
Geschichtsschreibung, Heidelberg: Winter, 1968 (=H. Strasburger,
Studien zur Alten Geschichte, vol. n, Hildesheim/New York: Olms, 1982,
p. 1057-97); C. W. Fornara, The Nature of History in Ancient Greece and
Rome, Berkeley/Los Angeles/London : Univ. of California Press, p. 4-9;
C. Calame, Mythe et histoire dans l'Antiquité grecque, Lausanne: Payot,
1996, p. 30-46; cf. cependant la prudence requise de A. Momigliano,
« Storiografia greca», Rivista Storica Italiana, 87 (1975), p. 17-46 (=A.
Momigliano, Sesto Contributo alla Storia degli Studi Classici e del Mondo
Antico, vol. i, Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1980, p. 33-67).



HÉCATÉE 15

instrumentale, des règles sur la manière d'écrire l'histoire, sur les
objets de l'enquête historique ou encore sur les finalités de l'écriture

historique. Des traités Sur l'histoire de Théophraste ou de
Praxiphane, nous ne savons pratiquement rien, si ce n'est l'existence

d'un certain intérêt pour l'historiographie dans l'école
péripatéticienne5; l'unique «manuel» sur l'écriture historique —
Comment on doit écrire l'histoire de Lucien — s'intéresse uniquement

aux problèmes de style et de crédibilité de l'historien6.
D'autre part, comme le dit efficacement Finley, «ce que la
philosophie a écarté, fut repris par la rhétorique7», et, même si l'intrusion

de la rhétorique dans le domaine de l'historiographie remonte
au IVe siècle déjà, et put être ensuite codifié par la formule cicéro-
nienne historia opus oratorium maxime8, pour un philosophe
comme Sextus Empiricus encore, l'histoire n'était qu'un ametho-
don parapêgma, «un almanach sans méthode», que les rhéteurs
eux-mêmes avaient de la peine à enseigner9.

Même si l'on ne peut pas le considérer comme le seul responsable

de cette situation10, Aristote est certainement l'un des
témoins les plus manifestes de cette absence d'une théorie générale
de l'historiographie: dans son encyclopédie du savoir, il n'a ja-

5. Pour le Péri historias de Théophraste, cf. DiogÈne LaËrce, V, 47; le
traité est peut-être identifiable avec les Historika Hypomnêmata du fr. 165
Wimmer; si le jugement de Cicéron, L'Orateur, 39, renvoie bien à ce traité,
il est alors probable que Théophraste ait parlé de problèmes stylistiques. Du
Péri historias de Praxiphane (Marcellinus, Vie de Thucydide, 29 =fr. 18

Wehrli), nous savons seulement qu'il traitait de problèmes d'homonymie.
6. Cf. G. Avenarius, Lukians Schrift zur Geschichtsschreibung,

Meisenheim/Glan : Hain, 1956 ; L. Canfora, Teorie e tecnica della storio-
grafia classica, Roma/Bari: Laterza, 1974.

7. M. I. Finley, Uso e abuso della storia, p. 7.
8. Cicéron, Des lois, I, 5, 20; sur l'influence de la rhétorique dans

l'historiographie à partir du ive siècle, cf. C. W. Fornara, The Nature of
History, p. 108-9; A. Momigliano, «History between Medicine and
Rhetoric», Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, III, 15 (1985),
p. 767-80. (=A. Momigliano, Ottavo Contributo alia Storia degli Studi
Classici e del Mondo Antico, Roma : Edizioni di Storia e Letteratura, 1987,
p. 13-25); et aussi R. Nicolai, La storiografia nell'educazione antica,
Pisa: Giardini, 1992, p. 95-8.

9. Sextus Empiricus, Contre les mathématiciens, I, 268-9 Mau.
10. Sur le rôle joué par Platon dans la reconnaissance de l'histoire comme

discipline intellectuelle, cf. D. Bouvier, «Mythe ou histoire: le choix de
Platon. Réflexions sur les relations entre historiens et philosophes dans
l'Athènes classique», in Filosofia, storia, immaginario mitologico, ed. M.
Guglielmo, G. F. Gianotti, Alessandria: Edizioni dell'Orso, 1997, p. 41-64.



16 ÉTUDES DE LETTRES

mais assigné un lieu autonome à l'historié. Bien plus, il l'a réduite
au rang de connaissance auxiliaire au service des autres sciences
ou technai, comme la dialectique, la politique ou la rhétorique11,
ou encore au niveau d'un discours du «particulier» non extensible
à une connaissance générale et donc inférieure à la poésie, c'est-à-
dire à l'épopée et à la tragédie (Poétique, 9, 1451a 36-b 11)12.

Mais surtout Aristote laissait sans réponse la question du rapport
entre mythe et histoire, en ce sens que, dans la formulation de la
Poétique, il est évident que son modèle du récit historique est
fondé sur des événements temporellement proches (en effet
l'exemple est «ce que fit et subit Alcibiade»)13, alors que, dans
ses recherches antiquaires, il ne dédaigne pas du tout de recourir à

la tradition orale, déjà codifiée dans l'Atthis14, pour reconstruire
les phases les plus archaïques des institutions athéniennes.

Non résolu au niveau théorique, le rapport de l'historiographie
grecque au mythe se présente constamment dans la pratique de
l'écriture historique comme un rapport à la fois nécessaire et
contrasté, résolu chaque fois au gré des préférences particulières
de chaque historien. Même si le programme d'Hérodote — sauver
de l'oubli et transmettre la gloire des exploits — relève du genre

11. Pour la politique et la rhétorique, cf. Aristote, Rhétorique, I, 4, 1360a
30-3.; sur le concept et la fonction de Yhistoria chez Aristote, cf. la contribution

de A. Neschke dans le présent volume ainsi que R. Weil, Aristote et
l'histoire. Essai sur La Politique, Paris: Klincksieck, 1960, p. 87-92;
L. Bertelli, Historia e Methodos, Torino: Paravia, 1977, p. 10-2; sur le
rôle d'Aristote dans l'historiographie, cf. K. von Fritz, «Die Bedeutung des
Aristoteles für die Geschichtsschreibung», in Histoire et historiens dans
l'Antiquité, Vandœuvres/Genève : Fondation Flardt, 1956, p. 85-128, et les
articles de G. Huxley, «On Aristotle's Historical Methods», Greek, Roman
and Byzantine Studies, 13 (1972), p. 157-69, et «Aristotle as Antiquary»,
Greek, Roman and Byzantine Studies, 14 (1973), p. 271-86.

12. Parmi les innombrables discussions sur ce locus classicus, cf.
B. L. Ullman, «History and Tragedy», Transactions and Proceedings of the
American Philological Association, 73 (1942), p. 25-53; F. W. Walbank,
«History and Tragedy», Historia, 9 (1960), p. 216-34; H. Erbse, Aristoteles
über Tragödie und Geschichtsschreibung, in Bonner Festgabe, hrsg.
A. Lippold, N. Himmelmann, Bonn : Habelt, 1977, p. 127-36 ; C. W. Fornara,
The Nature of History, p. 93-6.

13. Cf. aussi les exemples d'Aristote, Poétique, 23, 1459a 24-7.
14. Cf. en particulier G. Camassa, «Gli "elementi délia tradizione": il

caso dell' Athenaion Politeia», in L'Athenaion Politeia di Aristotele 1891-
1991. Per un bilancio di cento anni di studi, ed. G. Maddoli, Napoli : E.S.I.,
1994, p. 149-65.



HÉCATÉE 17

épique15, il renonce toutefois explicitement à faire remonter son
enquête au-delà de l'espace historique, qui commence pour lui
avec Crésus de Lydie16; et, si son discours doit accidentellement
reparcourir des traditions mythiques ou légendaires, il se soucie
de rassembler et de confronter les différentes traditions pour les
juger d'après leur crédibilité17. En véritable histôr18 — à la fois
témoin et juge de vérité — Hérodote recherche la « vérité » même
dans les faits mythiques, et le doute ne touche pas leur réalité,
mais plutôt la tradition qui les a gardés : de ce point de vue,
Hérodote est toujours prêt à critiquer la tradition poétique
grecque, trop tentée par le récit fantastique et invraisemblable, ou
contradictoire dans la multiplicité des différentes versions qu'elle
donne d'un même récit19.

15. Cf. Hérodote, I, 1; pour le modèle homérique du proème hérodotéen,
cf. G. Nagy, «Herodotus the Logios», Arethusa, 20 (1987), p. 174-84; ainsi
que F. Hartog, Le Miroir d'Hérodote, Paris: Gallimard, 1980, p. 12-3.

16. Hérodote, I, 5, 3 ; 6, 1 ; sur le problème du spatium historicum
chez Hérodote, cf. E. Meyer, «Herodots Chronologie der griechischen
Sagengeschichte», in Forschungen zur alten Geschichte, vol. i, Halle, 1892
(réimpr. Hildesheim: Olms, 1966), p. 151-62; H. Strasburger, «Herodots
Zeitrechnung», in Studien zur Alten Geschichte, cit., p. 627-75 ; M. Miller,
«Herodots as Chronographer», Klio, 46 (1965), p. 109-28; D. Musti, ed.,
La storiografia greca. Guida storica e critica, Roma/Bari : Laterza, 1979,
p. xvi-xxii; P. Vannicelli, Erodoto e la storia dell'Alto e Medio Arcaismo
(Sparta-Tessaglia-Cirene), Roma: Gruppo Editoriale Internazionale, 1993,
p. 9-14.

17. Comme exemples caractéristiques, cf. Hérodote, I, 1-5 ; II, 43-5 ; 113-
20; II, 116, 1-2 (où Homère est accusé d'avoir volontairement falsifié les
faits); sur le problème du recours au témoignage poétique chez Hérodote, cf.
H. Verdin, «Les remarques critiques d'Hérodote et de Thucydide sur la
poésie en tant que source historique», in Historiographia Antiqua.
Commentationes Lovanienses in honorent W. Peremans, vol. VI, Leuven :

Univ. Press, 1977, p. 53-76.
18. Pour ce sens de histôr chez Hérodote, cf. W. R. Connor, «The Histor

in History», in Nomodeiktes. Greek Studies in honor of M. Ostwald, ed.
R. M. Rosen, J. Farnell, Ann Arbor: Univ. of Michigan Press, 1993, p. 3-15,
et C. Dewald, «Narrative Surface and Authorial Voice in Herodotus'
Histories», Arethusa, 20 (1987), p. 147-70. Sur les limites de l'espace
historique chez Hérodote, voir aussi la contribution de M. Visintin dans le
présent volume.

19. Sur le problème controversé de l'attitude d'Hérodote dans son rapport
aux traditions mythiques, cf. spécialement B. Shimron, Politics and Belief
in Herodotus, Stuttgart: Steiner, 1989, p. 4-5; W. K. Pritchett, The
Liar School of Herodotus, Amsterdam: Gieben, 1993, p. 55-63, 79-85. et
J. A. S. Evans, Herodotus, Explorer of the Past, Princeton: Princeton Univ.
Press, 1991, p. 89-146.



18 ÉTUDES DE LETTRES

Le très rationnel Thucydide lui-même ne nie pas la réalité
historique de personnages comme Agamemnon ou Minos ou
d'événements comme la guerre de Troie, mais dénonçant autant les
célébrations des poètes que les récits encore trop imaginatifs des
logographes — visant entre autres et surtout Hérodote20 — il met
son lecteur en garde contre le charme dangereux du muthôdes
(l'élément fabuleux et invraisemblable) puisque l'œuvre historique

doit avoir un but d'utilité et de connaissance, comme il le
dit dans son chapitre programmatique en I, 22, 421.

D'ailleurs face à une tradition qui entraînait la création de
versions opposées et qui se confiait surtout à Yakoê, se soustrayant
donc au contrôle de Vopsis, sinon au jugement (gnômê)22, l'historien

devait affronter l'alternative entre croire et ne pas croire23, ou
bien, s'il se fiait à la tradition, il devait se demander quels critères
il pouvait adopter pour utiliser un matériel ambigu au service de
l'histoire.

Mais, si l'on considère que la cohabitation entre mythe et
histoire est une caractéristique permanente de l'historiographie
ancienne, on peut mesurer l'importance du problème qui se
présentait à chaque génération d'historiens : P. Veyne dans un livre
intelligent, bien que provocateur24, a abordé la question, dans le
cadre de toute l'évolution de l'historiographie ancienne, et il a

justement parlé, à ce propos, de «différents programmes de
vérité» grâce auxquels la culture historiographique a résolu, à

chaque fois, le problème du rapport avec le mythe ; il met ainsi en
évidence une attitude commune, dans « la doctrine des choses
actuelles », valable tant pour un Hérodote que pour un Pausanias, et

par laquelle l'historien peut utiliser la tradition mythique en
l'adaptant au présent.

20. Cf. Thucydide, I, 21, 1, avec le commentaire de A. W. Gomme,
A Historical Commentary on Thucydides, vol. I, Oxford : Clarendon Press,
19592, p. 138-9.

21. Sur le sens de muthôdes dans ce contexte, cf. A. W. Gomme, «Ree.
L. Pearson, Early Ionian Historians», Classical Review, 53 (1939), p. 207-8
{muthôdes comme « story-telling element»).

22. Pour la fonction de ces trois principes dans l'historiographie hérodo-
téenne (cf. Hérodote, II, 99, 1), voir G. Nenci, «Il motivo dell'autopsia
nella storiografia greca», Studi Classici e Orientali, 3 (1953), p. 14-46,
voir maintenant G. Schepens, L'« Autopsie » dans la méthode des historiens
grecs du Ve siècle avant J.-C., Bruxelles : Paleis der Academien, 1980.

23. Cf. Hérodote, VII, 152, 3.
24. P. Veyne, Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes Paris: Seuil, 1983.



HÉCATÉE 19

2. Généalogies

Entre mythe et histoire, le mariage est donc difficile, du moins
selon le jugement des deux plus grands historiens du Ve siècle. On
peut retrouver des traces assez consistantes de la méfiance thucy-
didéenne, mais hérodotéenne aussi, envers l'usage du mythe, par
exemple, dans les rares réflexions méthodologiques des traités
rhétoriques. S'appropriant le paradigme thucydidéen, puisque
dans le champ de l'histoire «Thucydide a dicté la loi sur tout25»,
Lucien critiquait le recours au mythe parce qu'il introduisait dans
le récit historique un élément de confusion d'origine poétique:
c'était comme mettre un manteau d'hétaïre à un athlète ou lui
maquiller le visage26. Tout aussi thucydidéen que Lucien, Polybe, en
qualifiant le genre historiographique de genre «pragmatique»,
destiné aux politiciens et choisi par lui pour son sérieux, son utilité

et son absence d'effets charmeurs, l'oppose et le juge supérieur

au tropos genealogikos, qui attire le « lecteur occasionnel »

(philêkoos), ainsi qu'au genre homologue qui traite des «colonies,

fondations et lignées», genre cher aux «curieux, amants de
curiosités rares27». On trouve un écho de cette dépréciation de
l'historiographie d'inspiration mythique chez le philologue
Asclépiade de Mirlea qui, dans sa Grammaire, classait «inventions

et mythes» (plasmata kai muthoi), auxquels appartient le

genre généalogique, du côté de l'histoire fausse28.
Dans sa fameuse liste des précurseurs de Thucydide, à côté des

auteurs d'histoires locales comme Charon de Lampsaque,
Héllanicos, etc., Denys d'Halicarnasse29 cite aussi les noms de
deux généalogistes connus, Hécatée de Milet et Acousilaos
d'Argos, auxquels s'ajoute ailleurs Phérécyde d'Athènes, explicitement

défini genealogos30. Une des caractéristiques de ce genre
d'histoire réside, d'après Denys, dans le contenu mythique
exprimé sous la forme de ces «péripéties théâtrales» (theatrikai

25. Lucien, Comment on doit écrire l'histoire, 42, 1.
26. Lucien, Comment on doit écrire l'histoire, 8; voir, sur ce traité, la

contribution de Jacyntho Lins Brandâo.
27. Polybe, IX, 1-2, avec le commentaire de F. W. Walbank, A Historical

Commentary on Polybius, vol. il, Oxford : Clarendon Press, 1967, p. 116-7.
28. Le classement d'Asclépiade est conservé par Sextus Empiricus,

Contre les mathématiciens, I, 252-3 Mau, cf. O. Schissel, «Die Einteilung
der 1ZTOPIA bei Asklepiades Myrleanos», Hermes, 48 (1913), p. 623-8.

29. Denys d'Halicarnasse, Sur Thucydide, 5, 21-3 Pavano.
30. Denys d'Halicarnasse, Antiquités romaines, I, 13, 1.



20 ÉTUDES DE LETTRES

peripeteiai) qui étaient méprisées par le goût contemporain. Il
n'est pas difficile de percevoir dans ce jugement de Denys un
écho direct de l'hostilité de l'historien athénien envers le mu-
thôdes, écho souligné par l'emploi d'expressions comme muthika
plasmata ou theatrika goêteiai, qui font allusion non seulement
au contenu mythique mais aussi à la dimension de communication
orale (akroasis) caractéristique de ce genre d'histoire et déjà
critiquée par Thucydide.

Toutefois, même si le fait est reconnu d'une manière critique,
dans toutes ces formes d'archéologies, le mythe représente l'ossature

du discours historique, comme le remarque Strabon, pour qui
les œuvres du mystérieux Cadmos de Milet, de Phérécyde (de
Syros) et d'Hécatée de Milet ne sont qu'«une traduction en prose»
(pezos logos) de la poésie homérique31. Même si Strabon, dans ces
chapitres de sa Géographie, s'applique surtout à prouver que du
«protogéographe» Homère sont issus ses successeurs savants,
Thalès, Anaximandre, Hécatée32, il n'en reste pas moins vrai
qu'Hécatée ex parte materiae dépend de la tradition du Catalogue
d'Hésiode et, mais de façon plus limitée, de l'épopée homérique33.

31. Strabon, I, 2, 6. Il est hors de doute que, dans le passage de Strabon, il
s'agit du théologien Phérécyde de Syros, qui, dans les sources (à partir du ivc
siècle av. J.-C.), passait pour le premier écrivain en prose, en concurrence
avec Cadmos : voir Pline, Histoire Naturelle, VII, 205 ; Diogène Laërce, I,
116 (=fr. 7 A 1 Diels-Kranz), d'après Théopompe: cfr. FGrHist, 115 F 71;
cf. Cicéron, Tusculanes, I, 16, 38 (=fr.7 A 5 Diels-Kranz); in Souda, s.v.
«hepeKÛêTiç Botß-uo5 et s.v. 'EKaraîoç 'HyriaàvSpou, Hécatée est, à son tour,
présenté comme le premier auteur d'une histoire en prose (jteÇcoç) et
Phérécyde de Syros comme le premier écrivain en prose (anyypaçfi). Voir sur
cette question, F. Jacoby, «The First Athenian Prose Writer», Mnemosyne,
III, 13 (1947), p. 13-64, en part. p. 20-2. Abhandlungen, p. 99-142), et
F. Jacoby, «Hekataios von Milet», in Realencyclopädie der classischen
Altertumswissenschaft, vol. vu, 1912, col. 2667, avec une référence au
passage de Strabon.

32. Strabon, I, 1, 1-2 (d'après Ératosthène), cf. G. Aujac, Strabon et la
science de son temps, Paris : Belles Lettres, 1966, p. 19-22.

33. La polémique dirigée contre la tradition hésiodique apparaît dans les

FGrHist, 1 F 13 ; 14 ; 18 a-b ; 19 et 26, cités comme « fr. » par la la suite ; les

« histoires d'Héraclès et des Héraclides» (fr. 23-30) ont également de bonnes
chances de remonter à la tradition hésiodique (cf. fr. 10a et 233 Merkelbach-
West, et M. L. West, The Hesiodic Catalogue of Women, Oxford: Clarendon
Press, 1985, p. 57-60, 112-4); les références à la tradition homérique sont
seulement indirectes (cf. fr. 10; 21 ; 22; et, dans la Périégèse, fr. 128; 307-9);
sur le «mythe» d'Hélène en Égypte, cf. Hérodote, II, 113-120.



HÉCATÉE 21

Il y a une vingtaine d'années, de cette prémisse François
Lasserre34 déduisait non seulement la deminutio capitis d'Hécatée
du rôle d'arkhêgetês de l'historiographie grecque, rôle qui lui
était reconnu d'un commun accord depuis Meyer35, mais il réduisait

aussi le penseur milésien à n'être que le «continuateur de la
tradition épique» plutôt que «le précurseur d'Hérodote», ne lui
accordant comme mérite que l'«historicisation de l'époque
héroïque par une chronologie rationnelle». Même si elle reconnaît
la différence d'attitude mentale et de style, cette thèse de la continuité,

défendue par Lasserre, tend inévitablement à sous-estimer
les écarts et la confrontation polémique existant entre la tradition
mythique de l'épopée et sa «révision» qui semble tout de même
être le but premier d'Hécatée dans ses Généalogies36.

Il est difficile de savoir, en toute certitude, comment Hécatée
organisait la matière des quatre livres de son œuvre : d'après la
disposition proposée par Jacoby, il semblerait qu'il y avait un
classement par famille —Deucalionides, Danaïdes, Héraclides, etc.—,
mais il y avait aussi une mise en évidence des «exploits
héroïques » liés à ces mêmes familles (Argonautes, cycle thébain), et
même une organisation géographique, peut-être d'après le cadre
organisant la Périégèse. Le livre I devait traiter des Deucalionides
(donc de la Thessalie: fr. 3; 5 ; 13-16), avec l'expédition des
Argonautes (fr. 17-18); les livres II et III étaient dédiés aux sagas ar-
giennes et arcadiennnes, avec les mythes des Danaïdes, d'Héraclès

34. F. Lasserre, «L'historiographie grecque à l'époque archaïque»,
Quaderni di Storia, 4 (1976), p. 113-42).

35. Cf. E. Meyer, Forschungen, vol. i, p. 169-72; E. Meyer, Geschichte
des Alterthums, vol. il, Stuttgart : Cotta, 1893, p. 7-11 ; F. Jacoby, « Hekataios
von Milet», col. 2667-8; G. De Sanctis, «Intorno al razionalismo di
Ecateo», Rivista di Filologia e di Istruzione Classica, 61 (1933), p. 1-15;
K. von Fritz, Die griechische Geschichtsschreibung, vol. i, Berlin: de

Gruyter, 1967, p. 48-53 ; C. W. Fornara, The Nature of History, p. 6-9.
36. L'œuvre est attestée avec les titres de 'Iaropiai et de 'HpaxAoyîa:

cf. F. Jacoby, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. ia,
Kommentar, Leiden : Brill, I9572, p. 318; L. Pearson, Early Ionian Historians,
Oxford: Clarendon Press, 1939, p. 27 et 97. Il est probable que le titre original

fût revea^oyiai — qui est aussi le plus attesté — si l'on peut déduire
quelque chose du YeveTiA,oyf|aavTi d'Hérodote, II, 143 FGrHist,
1 T 4); en tous les cas, 'Iccopia/ 'latopiai est le terme technique employé
dans la littérature érudite alexandrine pour indiquer les «récits mythiques»
comme ceux d'Hécatée et des autres généalogistes. Voir G. Arrighetti, «Il
POx XIII 1611: alcuni problemi di erudizione antica», Studi Classici e

Orientait, 17 (1968), p. 79-81.



22 ÉTUDES DE LETTRES

et des Héraclides (fr. 6-9 ; 23-30), auxquels se rattachait peut-être
la saga thébaine (fr. 31-32); le livre IV comprenait la guerre de
Troie et les histoires y relatives (fr. 10-12). L'unique référence à

l'Attique peut être trouvée au fr. 13 (Marathonios, fils de
Deucalion), qui, pour Jacoby, constituait aussi le terminus post
quem pour la datation de l'œuvre aux années 48037, tandis qu'il
rattachait le fragment controversé 127 à la Périégèse38.

L'attitude polémique à l'égard de la «vulgate» mythologique,
hésiodique ou non, peut être ultérieurement prouvée par ce qu'on
peut appeler de véritables «corrections hésiodiques». Dans la
souche de Deucalion, contrairement à Hésiode, Hécatée insérait
avant Hellen un certain Pronoos, et il ajoutait un Marathonios
(fr. 13); le nombre des enfants d'Aiguptos était ainsi réduit à la
mesure plus « acceptable » de vingt, réfutation explicite du chiffre
de cinquante donné par la version hésiodique ; le voyage à Argos,
lui-même, était démenti (fr. 19); la polémique se poursuivait dans
le récit du voyage des Argonautes, où le Milésien corrigeait le

poète épique à propos de l'embouchure du Phasis (fr. 18a-b), et sa

critique allait jusqu'à contester les connaissances géographiques
d'Homère (fr. 25).

Or ces variantes n'étaient pas le fait d'un esprit d'émulation,
comme le laisse entendre un peu malignement Flavius Josèphe
(Contre Apion, 25), mais le résultat d'un programme de révision
critique des logoi transmis par la tradition, un programme
qu'Hécatée annonce dans l'incipit de ses Généalogies: «Hécatée
de Milet parle ainsi : j'écris ces choses comme elles me semblent
être vraies, parce que les discours des Grecs sont nombreux et
ridicules, comme ils me semblent» (fr. 1). Une façon vraiment
étrange de commencer une œuvre: au lieu d'une proposition
thématique, on trouve, exprimée sur un ton solennel de défi et de

moquerie (on doit souligner aussi la rareté de l'expression initiale
ôde mutheitaï), une proposition méthodologique qui oppose nettement

l'opinion personnelle de l'historien à la tradition, c'est-à-
dire aux Hellênôn logoi39.

On s'est souvent demandé pourquoi Hécatée trouvait «ridi-

37. Cf. F. Jacoby, Die Fragmente, vol. la, p. 319 et 322, mais l'argumentation

n'est pas très convaincante.
38. Sur ce problème, cf. infra, p. 24.
39. Le syntagme œSe poSeuai est l'adaptation d'une rare expression

homérique {Iliade, VII, 76), mais pourrait également être influencé par des



HÉCATÉE 23

cules» les «nombreux» récits mythiques de la tradition et la
réponse habituelle a fait appel tantôt à une attitude «rationaliste»
— soit antireligieuse, soit simplement fondée sur la vraisemblance

ou la comparaison avec l'expérience — et tantôt à une
tendance à la systématisation de données épiques multiformes et
contradictoires, avec une préférence pour l'option d'une source
unique40. En réalité, il suffit de vérifier comment l'historien milé-
sien obéit à l'occasion à ses critères interprétatifs pour arriver à la
conclusion que son «rationalisme», si l'on peut employer ce mot,
répond à un type très particulier, et que, s'il a essayé de donner
une unité à la multiplicité des versions transmises, la «source
unique», supposée, soit se trouve à l'extérieur de la tradition
épique, soit s'identifie avec son interprétation personnelle des
histoires mythiques.

Dans la généalogie des Deucalionides (fr. 15), Hécatée introduit
un aition à propos de l'origine de la vigne en Étolie, pour expliquer,

d'après l'étymologie, les noms des membres de la famille :

Oresteus, fils de Deucalion, avait une chienne qui engendra un
rejeton de vigne (stelekhos), qui, enterré, produisit une vigne
avec beaucoup de sarments ; par conséquent le fils d'Oresteus fut
appelé Phutiôn, c'est-à-dire «le planteur de vignes»; de lui naquit
Oineus, « le vigneron », parce que, explique Hécatée, la vigne était
jadis appelée oinê. Mises à part les évidentes différences avec la
lignée hésiodique, Hécatée ne trouve pas du tout étrange qu'un

modèles orientaux, comme le suppose A. Corcella, «Ecateo di Mileto cosî
dice», Quaderni di Storia, 43 (1996), p. 295-301, ou par des modèles épi-
graphiques, comme le suggère J. Svenbro, Phrasikleia. Anthropologie de la
lecture en Grèce ancienne, Paris : La Découverte, 1988, p. 166. Il est certain
cependant que la sphragis d'Hécatée se différencie aussi bien des formules
introductives d'Hérodote ou de Thucydide, que de celle, un peu postérieure,
du Péri phuseôs d'AIcméon de Crotone (fr. 24 B 1 Diels-Kranz). Pour le
sens de tàSe yptxtpcû, cf. infra, p. 26.

40. Cf. F. Jacoby, «Hekataios», col. 2738; A. Momigliano, «Il raziona-
lismo di Ecateo di Mileto», Atene e Roma, 12 (1931), p. 133-42 (=A.
Momigliano, Terzo Contributo alla Storia degli Studi Classici e del Mondo
Antico, vol. i, Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1966, p. 323-33);
G. De Sanctis, «Intorno al razionalismo di Ecateo»; A. Gitti, «Sul proemio
delle "Genealogie" di Ecateo», Rendiconti dell'Accademia dei Lincei, VIII,
7 (1952), p. 389-98; R. Fertonani, «Ecateo e il suo razionalismo», Parola
del Passato, 1 (1952), p. 18-29; P. Tozzi, «Studi su Ecateo di Mileto II-IV»,
Athenaeum, 41 (1963), p. 318-26 ; 42 1964), p. 101 -10 ; 44 1966), p. 41 -76 ;

G. Nenci, «Ecateo di Mileto e la questione del suo razionalismo», Rendiconti

dell'Accademia dei Lincei, VIII, 6 (1951), p. 51-8.



24 ÉTUDES DE LETTRES

animal engendre une plante. Et pour expliquer cet aition, si l'on ne
se contente pas d'attribuer à Hécatée une propension naïve à « ne

pas dédaigner les récits avec des aspects surnaturels»41, il reste la
possibilité de renvoyer aux théories de la philosophie ionienne
(Anaximandre) concernant la generatio in utero heterogeneo42.
Quant à la source de ce fait merveilleux, Hécatée ne la trouvait
sûrement pas dans la tradition hésiodique qui attribuait l'invention
du vin à Dionysos ni ailleurs où, même si Oineus restait le
protagoniste de l'histoire, la découverte était racontée autrement. Il est
probable, au contraire, que ce soit la toponomastique étolienne et
locrienne — comme le soutient Tozzi43— qui «ait induit le
Milésien à accepter dans ses Généalogies la version de la découverte

de la vigne localisée en cet endroit»; il s'agirait donc d'un
aition local, probablement découvert pendant les enquêtes
géographiques du penseur milésien.

Comme exemple d'interprétation conjecturale44 ou rationaliste,

on pourrait citer le logos eikos, comme l'appelle Pausanias

(III, 25, 4 fr. 27), sur le chien d'Hadès près du Cap Ténare, ou
la correction de la version hésiodique du vol des bœufs de

Géryon, ou encore la démystification du refus de Céyx de donner
l'hospitalité aux descendants d'Héraclès (fr. 30).

De cette logique inspirée, pourrait-on dire, par la «raison
d'état» relève aussi une explication qu'Hérodote (VI, 137) lisait
chez Hécatée, sans préciser pourtant en quel endroit de son œuvre
il la trouvait. Ce fragment est placé par Jacoby dans la Périégèse
(fr. 127), mais par son caractère de «Volkssage45» et, vu les
critères interprétatifs employés, il pourrait se placer dans les
histoires des Généalogies*6. Il s'agit de l'expulsion des Pélasges hors
de l'Attique, à propos de laquelle Hérodote donne deux versions

41. Ainsi A. Momigliano, «Il razionaiismo di Ecateo di Mileto», p. 134.
42. Cf. K. von Fritz, «Die Bedeutung des Aristoteles», p. 72-4.
43. R Tozzi, « Studi su Ecateo di Mileto IV », p. 52.
44. Pour cette forme de connaissance, comparable à celle de Xénophane,

cf. J. Svenbro, La parola e il marmo, tr. P. Rosati, Torino : Boringhieri,
1984, p. 91-8, et sur les rapports entre Hécatée et Xénophane en général,
cf. W. A. Heidel, «Hecataeus and Xenophanes», American Journal of
Philology, 64 (1943), p. 257-77.

45. Cf. F. Jacoby, Die Fragmente, vol. la, p. 343.
46. Cf. G. Nenci, Hecataei Milesii Fragmenta, Firenze: La Nuova Italia,

1954, fr. 17 des Généalogies-, sur l'attribution de ce fragment à cette œuvre,
cf. aussi S. Mazzarino, Il pensiero storico classico, vol. i, Bari : Laterza,
19662, p. 80 et 550, n. 102.



HÉCATÉE 25

différentes. L'une, de tradition locale (logos epikhôrios), où les
Pélasges sont représentés comme de violents agresseurs de
femmes et donc justement chassés de la terre attique ; les particularités

du récit — hubris envers les femmes, absence d'esclaves à

cette époque — en font, de toute évidence, un aition local.
L'explication du même épisode par Hécatée est tout à fait différente :

d'après lui, les Pélasges étaient «injustement» chassés car le
motif de l'expulsion n'était pas la réponse à une offense, mais
seulement le phthonos des Athéniens lorsqu'ils découvrirent
comment les Pélasges avait transformé en terrain fertile la terre aride
qu'ils leur avaient donnée en récompense de la construction du
Pelasgikon. Ici Hécatée ne démontre pas seulement sa mentalité
rationaliste, mais aussi sa sympathie — ou du moins son objectivité,

d'ailleurs documentée —, pour les barbares47.
Donc dans le cas d'Hécatée — qui peut en même temps croire

que Zeus mit enceinte Danaé (fr. 21) ou qu'un bouc parla (fr. 17),
et réviser les merveilleux exploits d'Héraclès ou l'invention de la
vigne —, si l'on doit parler de «rationalisme», celui-ci ne doit pas
être interprété comme un programme cohérent d'Entmythisierung.
Il s'agit plutôt d'une «révision» de la tradition où le mythologue
mobilise plusieurs outils interprétatifs, qui vont de l'explication
étymologique jusqu'à la comparaison avec l'expérience
quotidienne pour atténuer les aspects les plus incroyables du muthôdes.
Hécatée ne pouvait pas éliminer entièrement le mythe pour la
simple raison qu'il n'existait pas d'autre tradition que celle-ci pour
reconstruire le passé. La marge de liberté dont il disposait se bornait

au choix des traditions, à la possibilité de privilégier ou non
des sources locales, ou même étrangères au monde grec48, afin de
ridiculiser les Hellênôn logoi. Mais surtout l'historien pouvait
employer un « programme de vérité » différent de ceux qui avaient
inspiré les rédactions antérieures du mythe, dépendantes elles de la
tradition orale ; il est évident que, sans éliminer tout le muthôdes,
Hécatée a suivi le principe d'adapter le récit mythique à l'expérience

de la réalité — se révélant par ce choix le digne élève de

47. Selon F. Jacoby, Die Fragmente, vol. ia, p. 343, la version athénienne
remonte déjà à l'époque de la conquête de Lemnos par Miltiade (environ
512 av. J.-C.): il est donc possible qu'Hécatée en ait eu connaissance et que
sa version ait précisément été une réfutation polémique de la version
athénienne. Pour le philobarbarisme d'Hécatée, cf. fr. 20 et 119, ainsi que S.

Mazzarino, Il pensiero storico classico, p. 111-3.
48. Cf. fr. 21, où Hécatée recourt à une étymologie phénicienne.



26 ÉTUDES DE LETTRES

l'école milésienne, d'Anaximandre surtout — mais sans aller
jusqu'au refus, comme Xénophane, des représentations mythologiques.

Face à la multiplicité des variantes contradictoires, son
attitude vise à passer les mythes au crible d'une interprétation
personelle et conjecturale, hôs moi dokei, d'après un critère de
vérité (alêtheia) qui s'inspire de la réalité vécue.

Cette disposition mentale émerge clairement dans l'opposition
entre l'affirmation de l'individualité propre du rédacteur et
l'anonymat multiforme et contradictoire des logoi traditionnels, qui,
bien que courants en forme écrite, étaient, avant tout, l'aboutissement

d'une tradition orale: un contraste exprimé, dans l'incipit,
par l'opposition entre tade graphô et hoi Hellênôn logoi. Cette
déclaration initiale, en effet, peut être lue comme l'expression désormais

consciente du franchissement de la phase de transmission
orale du mythe à une phase de réception écrite de cette même
tradition, à l'intérieur de laquelle seulement pouvait avoir lieu une
critique ponctuelle et quelquefois irrévérencieuse de la «vulgate»
mythologique49.

Cela ne signifie évidemment pas qu'Hécatée ait été le premier à

rédiger par écrit des généalogies héroïques grecques : la majeure
partie de l'héritage de la poésie généalogique, bien connu
d'Hécatée, était, entre le vme et le vie siècle, déjà confié à l'écriture,

même si sa diffusion suivait encore la communication orale.
La différence ne consistait donc pas dans l'emploi de l'écriture,
mais dans l'intention d'en exploiter «les vertus critiques» pour
faire exploser les contradictions de la tradition ; la déclaration de
cette intention est, chez Hécatée, marquée par le choix de l'inhabituel

tade graphô au lieu de l'expression plus habituelle tade legô.
Par sa forte affirmation d'autonomie critique, Hécatée se révèle,
face au mythe, bien plus l'héritier du scepticisme xénophanien que
le continuateur des Muses hésiodiques, qui savent «conter des

mensonges tout pareils aux réalités, mais aussi... proclamer des
vérités» (Théogonie, 27-8). Même un commentateur comme M.
Detienne, qui ne voit chez Hécatée « aucune rupture délibérée avec
la tradition50», doit toutefois admettre qu'il s'agit pour la première

49. Cf. R. Thomas, Oral Tradition, p. 181-95; J. Goody, L'addomestica-
mento del pensiero selvaggio, p. 24; M. Detienne, L'Invention de la mythologie,

Paris: Gallimard, 1983, p. 137.
50. M. Detienne, L'Invention, p. 145.



HÉCATÉE 27

fois «d'un regard critique porté sur les histoires de la tribu
grecque : le narrateur Hécatée pratique un savoir conjectural du
même ordre que l'opinion avancée dans la délibération
politique51». De la sélection du récit épique, on passe, avec le Milésien,
à la critique des donnés transmises par la tradition. C'est cette
différence qui justifie l'attribution à Hécatée du titre de «protohistorien».

Mais, comme le dit justement R. Thomas52, «l'emploi de

l'écriture et des méthodes fondées sur l'écriture pour l'organisation
des informations et son application à la tradition orale fluide

et changeante » entraîne des mutations considérables dans la structure

de la généalogie.
Alors que l'habituelle reconstruction généalogique confiée à la

mémoire familiale ne remonte normalement pas plus haut que le
troisième ou quatrième aïeul et de là saute, avec une sorte d'« effet
sablier», jusqu'à la souche ou aux souches mythiques53. Alors que
les catalogues des généalogies épiques, bien plus longs et
complexes, descendent de l'aïeul divin jusqu'aux derniers chaînons de
la lignée, mais ne franchissent jamais la limite de l'âge héroïque et
ne pénètrent en aucun cas dans le temps présent54, on assiste au
contraire chez Hécatée, pour la première fois, à la reconstruction
d'une «généalogie complète55» qui du sujet présent remonte
jusqu'à l'aïeul mythique.

51. Ibid., p. 140.
52. R. Thomas, Oral Tradition, p. 156.
53. Ibid., p. 123-31 et 158-61.
54. On sait que le catalogue hésiodique se conclut par ce que M. L. West

{The Hesiodic Catalogue of Women, p. 119) appelle 1 Heldendämmerung par
le biais de la guerre de Troie ; le temps des héros se concluait de cette façon,
et il n'y avait aucune suite après. Quant à la structure complexe des généalogies

du Catalogue, elle dépend avant tout de son développement progressif
à partir d'un noyau original, que l'on peut dater des environs du milieu

du VIIIe siècle av. J.-C., jusqu'aux plus récentes adjonctions du vic siècle:
selon West (The Hesiodic Catalogue of Women, p. 165), les généalogies
voyageaient non seulement dans le temps mais aussi dans l'espace puisque
de nouvelles zones du monde grec se trouvaient englobées et rattachées à la
vieille souche généalogique de la Grèce centrale ; comme cas typiques
d'expansion des généalogies pour des raisons géographiques ou politiques, on
peut évoquer celui des Éhées de Cyrène, sûrement postérieur à 631 av. J.-C.
environ (date de la fondation de la colonie), et à l'affiliation du héros
Sicyone à Érechtée, qui dut avoir lieu sous la tyrannie de Clisthène de

Sicyone, alors en conflit avec Argos {ibid., p. 132-4).
55. Sur ce concept, cf. R. Thomas, Oral Tradition, p. 159-61.



28 ÉTUDES DE LETTRES

Dans l'épisode bien connu de la rencontre d'Hécatée avec les
prêtres de Thèbes en Égypte (fr. 300), raconté par Hérodote
(II, 143, 1) pour comparer la jeunesse de la civilisation hellénique
avec l'ancienneté de la civilisation égyptienne, le logopoios milé-
sien est représenté «en train de reconstruire sa généalogie»
(geneêlogêsanti heôuton) et «d'en faire remonter la lignée au
seizième ancêtre qui était un dieu ». Je suis porté à croire qu'Hécatée
a introduit la démonstration de ce pedigree familial dans un
excursus, peut-être au début des Généalogies, pour en tirer un argument

destiné à démentir les prétentions des grandes familles
grecques (genê) de descendre, avec un intervalle de quelques
générations seulement, d'un ancêtre divin56: l'histoire égyptienne
démontrait, en effet, que les dieux avaient disparu de la scène
humaine depuis un temps infiniment plus long et qu'on ne pouvait le
mesurer sur la base des générations héroïques.

Si les renseignements d'Hérodote sont justes et si Hécatée a
vraiment calculé et comparé les seize générations de sa famille à

l'ancienneté des si longues lignées égyptiennes, on peut alors le
considérer comme le premier témoin de ce que F. Mitchel appelle,
avec une formule heureuse, une «genealogical chronology57»,
c'est-à-dire une généalogie calculée, jusqu'au présent, sur le
nombre des générations. On peut aussi se demander si Hécatée a
franchi le pas ultérieur pour calculer le nombre des générations de
manière absolue, en années, faisant équivaloir chaque génération à

une durée conventionnelle, comme Hérodote qui fixe l'équation à

56. Selon Jacoby, suivi par L. Pearson, Early Ionian Historians, p. 81-3,
et G. Nenci, Hecataei Milesii Fragmenta, p. 313, la citation hérodotéenne
dériverait de la Périégèse. Mais R. Drews, The Greek Accounts of Eastern
History, Cambridge Mass.: Harvard Univ. Press, 1973, p. 13, a avancé
l'hypothèse, qui me semble fondée, «that the story which Herodotus found
appeared in the Genealogies, since it would have constitued a perfect preface
for a work which was intended to show the foolishness of the Greek logoi. »
Cf. aussi W. Burkert, «Lydia between East and West or how to date the
Trojan War: a Study in Herodotus», in The Ages of Homer. A Tribute to
Emily T. Vermeule, ed. J. B. Carter, S. P. Morris, Austin : Univ. of Texas
Press, 1995, p. 147, n. 19 et p. 148, n. 38, où, avec une formule heureuse, le
récit est défini comme une conversion story dans laquelle «l'expérience
égyptienne prouve la fausseté des "logoi des Grecs"». En tous les cas, quelle
que soit la question de l'attribution, le fait significatif reste qu'Hécatée
reconstruit une généalogie complète remontant du présent au passé mythique.

57. F. Mitchel, «Herodotus'Use of Genealogical Chronology», Phoenix,
10 (1956), p. 49.



HÉCATÉE 29

«trois générations cent années58». La réponse la plus vraisemblable

est celle de F. Mitchel qui suppose qu'Hécatée connaissait
déjà la règle égyptienne de trois générations pour un siècle et
qu'Hérodote l'aurait reprise en la trouvant dans cet épisode59.

Malheureusement, Hérodote a oublié de nous transmettre le
pedigree complet d'Hécatée avec tous ses membres et surtout il ne
nous dit pas le nom de l'ancêtre mythique, qui pourrait remonter, à

peu près, aux temps de la migration ionienne60. Mais l'essentiel est

qu'il s'agissait d'une «full genealogy» qui descendait jusqu'à
Hégésandre et à son fils Hécatée. Or ce travail de reconstruction,
surtout s'il est accompagné par le calcul des années, n'est
possible, d'après R. Thomas, que parce que les premiers généalogistes
avaient pu recourir à l'écriture et comparer ainsi les différents
traditions pour aboutir à des séries cohérentes et continues de successions

jusqu'au présent61. Voilà l'aspect le plus innovateur de la
«généalogie complète» d'Hécatée en comparaison de la tradition
des catalogues épiques, limités à l'espace mythique et où le
passage de 1'«espace mythique» au présent est toujours imaginé
comme une «chute» ou, au moins, une coupure dans la série des

générations divines ou héroïques62. Au contraire, Hécatée
«ramène intégralement les histoires mythiques dans le contexte du
temps présent63». De plus, la liaison entre générations historiques
et mythiques permet de faire confluer la mémoire généalogique
familiale — privée et gardant le souvenir des ancêtres les plus
proches — avec la mémoire collective publique, d'où la première
peut tirer sa souche mythique. Mais, il s'en suit que la soudure
entre temporalité mythico-généalogique et histoire présente, loin
de désavouer la valeur du mythe, l'emploie, non seulement comme
scène du passé, mais aussi comme racine du présent.

58. Hérodote, II, 142, 2.
59. F. Mitchel, «Herodotus'Use of Genealogical Chronology», p. 67.
60. Cf. A. B. Lloyd, Herodotus. Book II. Commentary 99-182, Leiden :

Brill, 1988, p. 107; selon le Marmor Parium (FGrHist, 239 A 27), la
«migration ionienne» se situe vers 1075.

61. R. Thomas, Oral Tradition, p. 160.
62. Pour ce modèle, il suffit de renvoyer à Hésiode, Travaux, 174-9;

Éhées, fr. 204, 95-119 Merkelbach-West; Cypria, fr. 1 Davies.
63. K. Hübner, La verità del mito, tr. P. Capriolo, Milano : Feltrinelli,

1990, p. 156.



30 ÉTUDES DE LETTRES

3. Conclusions : rationalisation ou désacralisation

On ne saurait plus aujourd'hui, comme le faisaient encore
Meyer et Jacoby, parler à propos d'Hécatée, d'un passage du
gläubige Nacherzähler au kritische Historiker, prouvant la
«naissance» de la pensée rationnelle. C'est qu'aujourd'hui nous ne
raisonnons plus en termes de polarité « mythe /raison », mais en
termes de transformation et de contiguïté des formes de pensée. Il
va sans dire qu'Hécatée représente un épisode — pas du tout
marginal — du progrès de la «rationalité» qui veut se détacher du
lien de la tradition, bien qu'en en héritant les méthodes (c'est-à-
dire le modèle généalogique) et les contenus (Heldensage). Mais,
comme on l'a déjà dit, même s'il peut donner du passé une
représentation complexe, le schème généalogique mythique ne saurait
permettre d'établir avec le présent une relation et une liaison
chronologiques, c'est-à-dire historiques. Enracinée dans la
conception d'un temps/génération comme «valeur», la généalogie

mythique ne peut pas conférer dans la série des générations
une position positive au présent. Comme l'a bien montré Kirk64,
l'organisation systématique des mythes, à l'époque d'Homère et
d'Hésiode, en réduisant «l'expérience humaine à une sorte de
système », avait comme but premier de conférer une valeur exemplaire

à cette même tradition mythique. L'attitude envers la réalité
était réglée par la tradition et cela supposait que le temps originaire

des dieux et des héros était un temps privilégié. Ce n'est
donc pas un hasard si, chez Hésiode, le présent, vu comme une
période de décadence, ne se rencontre pas seulement dans le
mythe des âges mais aussi à la fin des souches héroïques des
Ehées. Le présent n'est pas le produit des générations
précédentes, mais c'est le renversement pur et simple de l'âge heureux
des origines, lorsque les hommes et les dieux vivaient ensemble.

La coupure avec cette conception mythique du temps dépend
moins d'un passage nécessaire et automatique de l'irrationnel
mythique à la rationalité que de la diversité des réponses données à

la relation entre passé et présent. Le modèle généalogique continue

avec Hécatée : mais il n'y a aucun signe dans ses Généalogies
que l'historien milésien ait aussi partagé la tendance à la surestimation

du temps mythique des héros. Pour autant que l'on puisse

64. G. S. Kirk, La natura dei miti greci, tr. M. Carpitella, Roma/Bari:
Laterza, 19802, p. 317-8.



HÉCATÉE 31

déduire quelque chose de sa généalogie personnelle, les générations

héroïques semblent n'être que des segments chronologiques
qui servent à lier passé et présent, et, si elles ont une fonction
extranarrative, c'est uniquement afin d'ennoblir les générations
actuelles. Le rapport avec le passé se trouve ici renversé car c'est
désormais le présent qui offre le modèle d'interprétation de la
tradition mythique: l'adaptation de la conduite héroïque à l'expérience

quotidienne entraîne non seulement une réduction de

l'espace du merveilleux à une mesure humaine, mais aussi son
usage comme clé de lecture de l'énigme du mythe. Ici, il ne s'agit
plus d'une rationalisation du mythe mais bien de sa désacralisation,

qui affecte sa valeur exemplaire pour la conduite des
hommes. À l'évidence, celui qui considère «ridicules» les récits
transmis par la tradition ne peut plus partager la croyance dans la
valeur indiscutable de 1'«encyclopédie tribale» mythique:
sûrement ira-t-il chercher ailleurs les critères de validité, tant pour
une action, que pour un comportement ou un événement. Et, si

tout cela ne suffit pas à convaincre, les interventions d'Hécatée
comme conseiller pendant la guerre entre l'Ionie et la Perse65

démontrent sans aucun doute que l'historien milésien se faisait guider

dans ses décisions par des considérations de probabilité et
d'avantage, les mêmes principes qu'il adapte à l'interprétation de
la tradition mythique.

Lucio Bertelli
Université de Turin

Traduit de l'italien par Lucio Bertelli et David Bouvier

65. Cf. Hérodote, V, 36.




	Des généalogies mythiques à la naissance de l'histoire : le cas d'Hécatée

