Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 2

Artikel: Des généalogies mythiques a la naissance de ['histoire : le cas
d'Hécatée

Autor: Bertelli, Lucio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DES GENEALOGIES MYTHIQUES
A LA NAISSANCE DE L’HISTOIRE :
LE CAS D’HECATEE

Dans la déclaration initiale des Généalogies, Hécatée dénonce le carac-
tere contradictoire de la tradition mythique : en analysant la méthode qu’il
utilise pour critiquer et interpréter les récits mythiques traditionnels, nous
pourrons mettre en évidence la conscience désormais acquise d’un «espace
historique » fondé sur le rapport « passé-présent» et calculable grice a la
mesure des générations. On peut donc soutenir que I’on doit attribuer a
Hécatée la découverte des instruments de base pour une vision historique
des événements.

1. Du mythe a I’histoire : une liaison contrariée

Comme prélude a une étude sur les rapports entre le mythe et
les origines de 1’historiographie grecque, on peut évoquer une
étrange analogie établie par Freud dans son essai Un souvenir
d’enfance de Leonardo Da Vinci (1910)!. Pour expliquer la fa-
meuse « fantaisie du vautour » de Léonard de Vinci, Freud recourt
au parallélisme entre la reconstruction a I’age adulte des souve-
nirs d’enfance, « modifiés, faussés, mis au service de tendances
ultérieures » et 1’historiographie des origines qui, apreés avoir
« commencé par consigner au jour le jour les expériences du pré-
sent, jeta également un regard en arriere, en direction du passé,
rassembla traditions et légendes, interpréta les survivances des
temps anciens dans les us et coutumes et créa ainsi une histoire
des temps archaiques». Cette «préhistoire» n’était pas encore

1. Cf. S. FREUD, Opere. 1909-1912 : Casi clinici e altri scritti, vol. v1, ed.
C. Musatti, Torino : Boringhieri, 19923, p. 207-8, ou Un souvenir d’enfance
de Léonard de Vinci, tr. J. Altounian et al., Paris : Gallimard, 1987, p. 91-2.



14 ETUDES DE LETTRES

«une reproduction objective du passé», mais tout au contraire,
précise Freud, la projection de conceptions et de désirs présents,
d’apres lesquels les traces du passé se trouvaient réinterpretées. Il
serait inutile de rappeler cette interprétation freudienne des ori-
gines de 1’historiographie, si on ne la retrouvait pas, sous une
forme plus raffinée et scientifiquement mieux fondée, au centre
d’un grand débat sur les rapports entre la tradition orale mythique
et les origines de I’historiographie écrite?.

Tous ont appris par F. Jacoby que I’Heldensage a fourni sa
matiere a la naissance de I’histoire grecque et que du « glaubige
Nacherzihler » est né le kritische Historiker?; bien connu aussi le
slogan de M. 1. Finley : « sans mythe, aucune histoire*». Mais, plus
qu’une réflexion ancienne, ces jugements sont le résultat d’une in-
terprétation moderne sur la genese et la nature de 1’ historié: tout le
monde sait en effet que la pensée ancienne n’est jamais parvenue
a élaborer une théorie organique et générale de I’historiographie,
mais qu’elle s’est bornée a énoncer, de maniere €épisodique et

2. Cf. surtout J. VANSINA, La tradizione orale. Saggio di metodologia
storica, tr. E. Simeoni, Roma: Officina Edizioni, 1976; J. VANSINA, Oral
Tradition as History, London : Currey, 1985 ; J. Gooby, L’addomesticamento
del pensiero selvaggio, tr. V. Messana, Milano: Angeli, 1993; J. Gooby,
I. WarT, «The Consequences of Literacy », Comparative Studies in Society
and History, 5 (1962/3), p. 304-45; D. P. HENIGE, The Chronology of Oral
Tradition, Oxford : Clarendon Press, 1974; R. THOMAS, Oral Tradition and
Written Record in Classical Athens, Cambridge : Cambridge Univ. Press,
19902, et Literacy and Orality in Ancient Greece, Cambridge /New York :
Cambridge Univ. Press, 1992.

3. F. JacoBy, «Griechische Geschichtsschreibung», Antike, 2 (1926),
p. 1-30, particuli¢rement p. 8 (=F. JAcoBY, Abhandlungen zur griechischen
Geschichtsschreibung, Leiden : Brill, 1956, p. 72-100); cf. aussi F. JACOBY,
Atthis. The Local Chronicles of Ancient Athens, Oxford : Clarendon Press,
1949 (réimpr. New York : Arno Press, 1973), p. 199 et 202.

4. Cf. M. 1. FINLEY, Uso e abuso della storia, tr. B. MacLeod, Torino :
Einaudi, 1981, p. 8; cf. aussi A. E. WARDMANN, « Myth in Greek Historio-
graphy », Historia, 9 (1960), p. 403-13 ; H. STRASBURGER, Homer und die
Geschichtsschreibung, Heidelberg: Winter, 1968 (=H. STRASBURGER,
Studien zur Alten Geschichte, vol. 11, Hildesheim/New York : Olms, 1982,
p. 1057-97); C. W. FORNARA, The Nature of History in Ancient Greece and
Rome, Berkeley/ Los Angeles/ London: Univ. of California Press, p. 4-9;
C. CALAME, Mythe et histoire dans |’Antiquité grecque, Lausanne : Payot,
1996, p. 30-46; cf. cependant la prudence requise de A. MOMIGLIANO,
« Storiografia greca», Rivista Storica Italiana, 87 (1975), p. 17-46 (=A.
MOMIGLIANO, Sesto Contributo alla Storia degli Studi Classici e del Mondo
Antico, vol. 1, Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1980, p. 33-67).



HECATEE 15

instrumentale, des régles sur la maniere d’écrire 1’histoire, sur les
objets de 1’enquéte historique ou encore sur les finalités de 1’écri-
ture historique. Des traités Sur [’histoire de Théophraste ou de
Praxiphane, nous ne savons pratiquement rien, si ce n’est I’exis-
tence d’un certain intérét pour 1’historiographie dans 1’école péri-
patéticienne’; 1’'unique «manuel» sur 1’écriture historique —
Comment on doit écrire [’histoire de Lucien — s’intéresse unique-
ment aux problemes de style et de crédibilité de 1’historienS.
D’autre part, comme le dit efficacement Finley, «ce que la philo-
sophie a écarté, fut repris par la rhétorique’», et, méme si 1’intru-
sion de la rhétorique dans le domaine de 1’historiographie remonte
au 1v® siecle déja, et put étre ensuite codifié par la formule cicéro-
nienne historia opus oratorium maximeS, pour un philosophe
comme Sextus Empiricus encore, I’histoire n’était qu'un ametho-
don parapégma, «un almanach sans méthode », que les rhéteurs
eux-mémes avaient de la peine a enseigner’.

Méme si I’on ne peut pas le considérer comme le seul respon-
sable de cette situation!?, Aristote est certainement 1’un des té-
moins les plus manifestes de cette absence d’une théorie générale
de I’historiographie : dans son encyclopédie du savoir, il n’a ja-

5. Pour le Peri historias de Théophraste, cf. DIOGENE LAERCE, V, 47; le
traité est peut-étre identifiable avec les Historika Hypomnémata du fr. 165
Wimmer; si le jugement de CICERON, L’Orateur, 39, renvoie bien a ce traité,
il est alors probable que Théophraste ait parlé de problémes stylistiques. Du
Peri historias de Praxiphane (MARCELLINUS, Vie de Thucydide, 29 =fr. 18
Wehrli), nous savons seulement qu’il traitait de problémes d’homonymie.

6. Cf. G. AVENARIUS, Lukians Schrift zur Geschichtsschreibung,
Meisenheim/Glan: Hain, 1956; L. CANFORA, Teorie e tecnica della storio-
grafia classica, Roma/Bari: Laterza, 1974.

7. M. 1. Finley, Uso e abuso della storia, p. 7.

8. CICERON, Des lois, 1, 5, 20; sur I’influence de la rhétorique dans
I’historiographie a partir du 1v® siecle, cf. C. W. Fornara, The Nature of
History, p. 108-9; A. MOMIGLIANO, «History between Medicine and
Rhetoric », Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, III, 15 (1985),
p. 767-80. (= A. MOMIGLIANO, Ottavo Contributo alla Storia degli Studi
Classici e del Mondo Antico, Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1987,
p. 13-25); et aussi R. NicoLAl, La storiografia nell’educazione antica,
Pisa: Giardini, 1992, p. 95-8.

9. SEXTUS EMPIRICUS, Contre les mathématiciens, I, 268-9 Mau.

10. Sur le réle joué par Platon dans la reconnaissance de I’ histoire comme
discipline intellectuelle, cf. D. BOUVIER, « Mythe ou histoire: le choix de
Platon. Réflexions sur les relations entre historiens et philosophes dans
I’ Athénes classique», in Filosofia, storia, immaginario mitologico, ed. M.
Guglielmo, G. F. Gianotti, Alessandria: Edizioni dell’Orso, 1997, p. 41-64.



16 ETUDES DE LETTRES

mais assigné un lieu autonome a I’ historié. Bien plus, il I’a réduite
au rang de connaissance auxiliaire au service des autres sciences
ou technai, comme la dialectique, la politique ou la rhétorique!!,
ou encore au niveau d’un discours du « particulier » non extensible
a une connaissance générale et donc inférieure a la poésie, c’est-a-
dire a I’épopée et a la tragédie (Poétique, 9, 1451a 36-b 11)'2,
Mais surtout Aristote laissait sans réponse la question du rapport
entre mythe et histoire, en ce sens que, dans la formulation de la
Poétique, il est évident que son modeéle du récit historique est
fondé sur des événements temporellement proches (en effet
I’exemple est «ce que fit et subit Alcibiade »)!3, alors que, dans
ses recherches antiquaires, il ne dédaigne pas du tout de recourir a
la tradition orale, déja codifiée dans I’ Arthis'®, pour reconstruire
les phases les plus archaiques des institutions athéniennes.

Non résolu au niveau théorique, le rapport de 1’historiographie
grecque au mythe se présente constamment dans la pratique de
I’écriture historique comme un rapport a la fois nécessaire et
contrasté, résolu chaque fois au gré des préférences particulieres
de chaque historien. Méme si le programme d’Hérodote — sauver
de I’oubli et transmettre la gloire des exploits — reléve du genre

11. Pour la politique et la rhétorique, cf. ARISTOTE, Rhétorique, 1, 4, 1360a
30-3.; sur le concept et la fonction de I’ historia chez Aristote, cf. la contri-
bution de A. Neschke dans le présent volume ainsi que R. WEIL, Aristote et
[’histoire. Essai sur La Politique, Paris: Klincksieck, 1960, p. 87-92;
L. BERTELLI, Historia e Methodos, Torino: Paravia, 1977, p. 10-2; sur le
role d’ Aristote dans I’historiographie, cf. K. voN Fritz, « Die Bedeutung des
Aristoteles fiir die Geschichtsschreibung », in Histoire et historiens dans
[’Antiguité, Vandceuvres/ Geneve : Fondation Hardt, 1956, p. 85-128, et les
articles de G. HUXLEY, « On Aristotle’s Historical Methods », Greek, Roman
and Byzantine Studies, 13 (1972), p. 157-69, et « Aristotle as Antiquary »,
Greek, Roman and Byzantine Studies, 14 (1973), p. 271-86.

12. Parmi les innombrables discussions sur ce locus classicus, cf.
B. L. ULLMAN, «History and Tragedy », Transactions and Proceedings of the
American Philological Association, 73 (1942), p. 25-53; F. W. WALBANK,
«History and Tragedy », Historia, 9 (1960), p. 216-34; H. ERBSE, Aristoteles
iiber Tragddie und Geschichtsschreibung, in Bonner Festgabe, hrsg.
A. Lippold, N. Himmelmann, Bonn : Habelt, 1977, p. 127-36; C. W. Fornara,
The Nature of History, p. 93-6.

13. Cf. aussi les exemples d’ ARISTOTE, Poétique, 23, 1459a 24-7.

14. Cf. en particulier G. CAMASsA, «Gli “elementi della tradizione”: il
caso dell’ Athenaion Politeia», in L’Athenaion Politeia di Aristotele 1891-
1991. Per un bilancio di cento anni di studi, ed. G. Maddoli, Napoli: E.S.I.,
1994, p. 149-65.



HECATEE 17

épique'’, il renonce toutefois explicitement a faire remonter son
enquéte au-dela de I’espace historique, qui commence pour lui
avec Crésus de Lydie'S; et, si son discours doit accidentellement
reparcourir des traditions mythiques ou légendaires, il se soucie
de rassembler et de confronter les différentes traditions pour les
juger d’apres leur crédibilité!”. En véritable histor'® — a la fois
témoin et juge de vérité — Hérodote recherche la « vérité » méme
dans les faits mythiques, et le doute ne touche pas leur réalité,
mais plutdt la tradition qui les a gardés: de ce point de vue,
Hérodote est toujours prét a critiquer la tradition poétique
grecque, trop tentée par le récit fantastique et invraisemblable, ou
contradictoire dans la multiplicité des différentes versions qu’elle
donne d’un méme récit'’.

15. Cf. HERODOTE, I, 1, pour le modeéle homérique du proéme hérodotéen,
cf. G. NAGY, « Herodotus the Logios », Arethusa, 20 (1987), p. 174-84; ainsi
que F. HARTOG, Le Miroir d’Hérodote, Paris : Gallimard, 1980, p. 12-3.

16. Hérodote, I, 5, 3; 6, 1; sur le probleme du spatium historicum
chez Hérodote, cf. E. MEYER, «Herodots Chronologie der griechischen
Sagengeschichte », in Forschungen zur alten Geschichte, vol. 1, Halle, 1892
(réimpr. Hildesheim: Olms, 1966), p. 151-62; H. STRASBURGER, « Herodots
Zeitrechnung », in Studien zur Alten Geschichte, cit., p. 627-75; M. MILLER,
« Herodots as Chronographer », Klio, 46 (1965), p. 109-28 ; D. MusTi, ed.,
La storiografia greca. Guida storica e critica, Roma/Bari: Laterza, 1979,
p. XVI-XXI11; P. VANNICELLI, Erodoto e la storia dell’Alto e Medio Arcaismo
(Sparta-Tessaglia-Cirene), Roma: Gruppo Editoriale Internazionale, 1993,
p. 9-14.

17. Comme exemples caractéristiques, cf. Hérodote, I, 1-5; II, 43-5; 113-
20; II, 116, 1-2 (ot Homere est accusé d’avoir volontairement falsifié les
faits); sur le probléme du recours au témoignage poétique chez Hérodote, cf.
H. VERDIN, «Les remarques critiques d’Hérodote et de Thucydide sur la
poésie en tant que source historique», in Historiographia Antiqua.
Commentationes Lovanienses in honorem W. Peremans, vol. vi, Leuven:
Univ. Press, 1977, p. 53-76.

18. Pour ce sens de histér chez Hérodote, cf. W. R. CONNOR, « The Histor
in History », in Nomodeiktes. Greek Studies in honor of M. Ostwald, ed.
R. M. Rosen, J. Farnell, Ann Arbor: Univ. of Michigan Press, 1993, p. 3-15,
et C. DEwWALD, «Narrative Surface and Authorial Voice in Herodotus’
Histories », Arethusa, 20 (1987), p. 147-70. Sur les limites de I’espace his-
torique chez Hérodote, voir aussi la contribution de M. Visintin dans le
présent volume.

19. Sur le probléme controversé de ’attitude d’Hérodote dans son rapport
aux traditions mythiques, cf. spécialement B. SHIMRON, Politics and Belief
in Herodotus, Stuttgart: Steiner, 1989, p. 4-5; W. K. PRITCHETT, The
Liar School of Herodotus, Amsterdam : Gieben, 1993, p. 55-63, 79-85. et
J. A. S. EvaNns, Herodotus, Explorer of the Past, Princeton : Princeton Univ.
Press, 1991, p. 89-146.



18 ETUDES DE LETTRES

Le tres rationnel Thucydide lui-méme ne nie pas la réalité his-
torique de personnages comme Agamemnon ou Minos ou d’évé-
nements comme la guerre de Troie, mais dénoncgant autant les
célébrations des poetes que les récits encore trop imaginatifs des
logographes — visant entre autres et surtout Hérodote?® — il met
son lecteur en garde contre le charme dangereux du muthddes
(I’él1ément fabuleux et invraisemblable) puisque 1’ceuvre histo-
rique doit avoir un but d’utilité et de connaissance, comme il le
dit dans son chapitre programmatique en I, 22, 4 21,

D’ailleurs face a une tradition qui entrainait la création de ver-
sions opposées et qui se confiait surtout a 1’akoé, se soustrayant
donc au contrdle de 1’opsis, sinon au jugement (gnomé)?*?, 1’histo-
rien devait affronter I’alternative entre croire et ne pas croire?*, ou
bien, s’il se fiait a la tradition, il devait se demander quels critéres
il pouvait adopter pour utiliser un matériel ambigu au service de
I’histoire.

Mais, si I’on consideére que la cohabitation entre mythe et
histoire est une caractéristique permanente de 1’historiographie
ancienne, on peut mesurer 1I’importance du probléeme qui se pré-
sentait a chaque génération d’historiens : P. Veyne dans un livre
intelligent, bien que provocateur?*, a abordé la question, dans le
cadre de toute I’évolution de I’historiographie ancienne, et il a
justement parlé, a ce propos, de «différents programmes de vé-
rit€é » grace auxquels la culture historiographique a résolu, a
chaque fois, le probleme du rapport avec le mythe ; il met ainsi en
évidence une attitude commune, dans « la doctrine des choses ac-
tuelles », valable tant pour un Hérodote que pour un Pausanias, et
par laquelle I’historien peut utiliser la tradition mythique en
I’adaptant au présent.

20. Cf. THucyDIDE, I, 21, 1, avec le commentaire de A. W. GOMME,
A Historical Commentary on Thucydides, vol. 1, Oxford : Clarendon Press,
19592, p. 138-9.

21. Sur le sens de muthédes dans ce contexte, cf. A. W. GOMME, «Rec.
L. Pearson, Early lonian Historians», Classical Review, 53 (1939), p. 207-8
(muthddes comme « story-telling element »).

22. Pour la fonction de ces trois principes dans I’ historiographie hérodo-
téenne (cf. Hérodote, II, 99, 1), voir G. NeNcI, «IlI motivo dell’autopsia
nella storiografia greca», Studi Classici e Orientali, 3 (1953), p. 14-46,
voir maintenant G. SCHEPENS, L'« Autopsie » dans la méthode des historiens
grecs du v¢ siécle avant J.-C., Bruxelles : Paleis der Academien, 1980.

23. Cf. Hérodote, VII, 152, 3.

24. P. VEYNE, Les Grecs ont-ils cru a leurs mythes ?, Paris: Seuil, 1983.



HECATEE 19
2. Généalogies

Entre mythe et histoire, le mariage est donc difficile, du moins
selon le jugement des deux plus grands historiens du v® siecle. On
peut retrouver des traces assez consistantes de la méfiance thucy-
didéenne, mais hérodotéenne aussi, envers 1’usage du mythe, par
exemple, dans les rares réflexions méthodologiques des traités
rhétoriques. S’appropriant le paradigme thucydidéen, puisque
dans le champ de I’histoire « Thucydide a dicté la loi sur tout®»,
Lucien critiquait le recours au mythe parce qu’il introduisait dans
le récit historique un élément de confusion d’origine poétique:
c’était comme mettre un manteau d’hétaire a un athléte ou lui ma-
quiller le visage?®. Tout aussi thucydidéen que Lucien, Polybe, en
qualifiant le genre historiographique de genre «pragmatique »,
destiné aux politiciens et choisi par lui pour son sérieux, son uti-
lit€ et son absence d’effets charmeurs, I’oppose et le juge supé-
rieur au tropos genealogikos, qui attire le «lecteur occasionnel »
(philékoos), ainsi qu’au genre homologue qui traite des «colo-
nies, fondations et lignées », genre cher aux « curieux, amants de
curiosités rares?’». On trouve un écho de cette dépréciation de
I’historiographie d’inspiration mythique chez le philologue
Asclépiade de Mirlea qui, dans sa Grammaire, classait «inven-
tions et mythes» (plasmata kai muthoi), auxquels appartient le
genre généalogique, du co6té de I’histoire fausse?s.

Dans sa fameuse liste des précurseurs de Thucydide, a coté des
auteurs d’histoires locales comme Charon de Lampsaque,
Héllanicos, etc., Denys d’Halicarnasse?® cite aussi les noms de
deux généalogistes connus, Hécatée de Milet et Acousilaos
d’ Argos, auxquels s’ajoute ailleurs Phérécyde d’ Atheénes, explici-
tement défini genealogos®. Une des caractéristiques de ce genre
d’histoire réside, d’aprés Denys, dans le contenu mythique ex-
primé sous la forme de ces «péripéties théatrales» (theatrikai

25. LucliEN, Comment on doit écrire [’histoire, 42, 1.

26. Lucien, Comment on doit écrire [’histoire, 8, voir, sur ce traité, la
contribution de Jacyntho Lins Brandao.

27. POLYBE, IX, 1-2, avec le commentaire de F. W. WALBANK, A Historical
Commentary on Polybius, vol. 1, Oxford : Clarendon Press, 1967, p. 116-7.

28. Le classement d’Asclépiade est conservé par Sextus Empiricus,
Contre les mathématiciens, 1, 252-3 Mau, cf. O. SCHISSEL, « Die Einteilung
der IZTOPIA bei Asklepiades Myrleanos », Hermes, 48 (1913), p. 623-8.

29. DENYS D’HALICARNASSE, Sur Thucydide, 5, 21-3 Pavano.

30. DENYS D’HALICARNASSE, Antiquités romaines, 1, 13, 1.



20 ETUDES DE LETTRES

peripeteiai) qui étaient méprisées par le goiit contemporain. Il
n’est pas difficile de percevoir dans ce jugement de Denys un
écho direct de I’hostilité de 1’historien athénien envers le mu-
thodes, écho souligné par I’emploi d’expressions comme muthika
plasmata ou theatrika goéteiai, qui font allusion non seulement
au contenu mythique mais aussi a la dimension de communication
orale (akroasis) caractéristique de ce genre d’histoire et déja cri-
tiquée par Thucydide.

Toutefois, méme si le fait est reconnu d’une maniére critique,
dans toutes ces formes d’archéologies, le mythe représente 1’ ossa-
ture du discours historique, comme le remarque Strabon, pour qui
les ceuvres du mystérieux Cadmos de Milet, de Phérécyde (de
Syros) et d’Hécatée de Milet ne sont qu’«une traduction en prose »
(pezos logos) de la poésie homérique?®'. Méme si Strabon, dans ces
chapitres de sa Géographie, s’applique surtout a prouver que du
« protogéographe » Homeére sont issus ses successeurs savants,
Thalés, Anaximandre, Hécatée??, il n’en reste pas moins vrai
qu’Hécatée ex parte materiae dépend de la tradition du Catalogue
d’Hésiode et, mais de fagon plus limitée, de I’épopée homérique™.

31. STRABON, I, 2, 6. Il est hors de doute que, dans le passage de Strabon, il
s’agit du théologien Phérécyde de Syros, qui, dans les sources (a partir du 1v°
siecle av. J.-C.), passait pour le premier écrivain en prose, en concurrence
avec Cadmos : voir PLINE, Histoire Naturelle, VII, 205 ; Diogene Laérce, I,
116 (=fr. 7 A 1 Diels-Kranz), d’aprés Théopompe: cfr. FGrHist, 115 F 71;
cf. CICERON, Tusculanes, 1, 16, 38 (=1fr.7 A 5 Diels-Kranz); in Souda, s.v.
Depexndng B&Puog et s.v. ‘Exaraiog ‘Hynoavdpov, Hécatée est, a son tour,
présenté comme le premier auteur d’une histoire en prose (neldg) et
Phérécyde de Syros comme le premier écrivain en prose (cvyypogn). Voir sur
cette question, F. JACOBY, « The First Athenian Prose Writer», Mnemosyre,
III, 13 (1947), p. 13-64, en part. p. 20-2. (=Abhandlungen, p. 99-142), et
F. JacoBY, «Hekataios von Milet», in Realencyclopiidie der classischen
Altertumswissenschaft, vol. v, 1912, col. 2667, avec une référence au pas-
sage de Strabon. )

32. Strabon, I, 1, 1-2 (d’apres Eratosthéne), cf. G. AulAc, Strabon et la
science de son temps, Paris : Belles Lettres, 1966, p. 19-22.

33. La polémique dirigée contre la tradition hésiodique apparait dans les
FGrHist, 1 F 13; 14; 18 a-b; 19 et 26, cités comme «fr.» par la la suite ; les
«histoires d’Héracles et des Héraclides » (fr. 23-30) ont également de bonnes
chances de remonter a la tradition hésiodique (cf. fr. 10a et 233 Merkelbach-
West, et M. L. WEST, The Hesiodic Catalogue of Women, Oxford : Clarendon
Press, 1985, p. 57-60, 112-4); les références a la tradition homérique sont
seulement indirectes (cf. fr. 10; 21; 22 et, dans la Périégese, fr. 128 ; 307-9);
sur le « mythe » d’Héléne en Egypte, cf. Hérodote, II, 113-120.



HECATEE 21

Il y a une vingtaine d’années, de cette prémisse Francois
Lasserre’* déduisait non seulement la deminutio capitis d’Hécatée
du r6le d’arkhégetés de 1I’historiographie grecque, role qui lui
était reconnu d’un commun accord depuis Meyer®, mais il rédui-
sait aussi le penseur milésien a n’étre que le «continuateur de la
tradition épique » plutdt que «le précurseur d’Hérodote », ne lui
accordant comme mérite que 1’ «historicisation de I’époque hé-
roique par une chronologie rationnelle ». Méme si elle reconnait
la différence d’attitude mentale et de style, cette theése de la conti-
nuité, défendue par Lasserre, tend inévitablement a sous-estimer
les écarts et la confrontation polémique existant entre la tradition
mythique de I’épopée et sa «révision » qui semble tout de méme
étre le but premier d’Hécatée dans ses Généalogies?S.

Il est difficile de savoir, en toute certitude, comment Hécatée
organisait la matiere des quatre livres de son ceuvre: d’apres la
disposition proposée par Jacoby, il semblerait qu’il y avait un clas-
sement par famille — Deucalionides, Danaides, Héraclides, etc.—,
mais il y avait aussi une mise en évidence des «exploits hé-
roiques » li€s a ces mémes familles (Argonautes, cycle thébain), et
méme une organisation géographique, peut-étre d’apres le cadre
organisant la Périégese. Le livre I devait traiter des Deucalionides
(donc de la Thessalie: fr. 3; 5; 13-16), avec I’expédition des Argo-
nautes (fr. 17-18); les livres II et III étaient dédiés aux sagas ar-
giennes et arcadiennnes, avec les mythes des Danaides, d’Héraclés

34. F. LASSERRE, «L’historiographie grecque a |’époque archaique »,
Quaderni di Storia, 4 (1976), p. 113-42).

35. Cf. E. Meyer, Forschungen, vol. 1, p. 169-72; E. MEYER, Geschichte
des Alterthums, vol. 11, Stuttgart : Cotta, 1893, p. 7-11; F. Jacoby, « Hekataios
von Milet», col. 2667-8; G. DE SANCTIS, «Intorno al razionalismo di
Ecateo», Rivista di Filologia e di Istruzione Classica, 61 (1933), p. 1-15;
K. voN Fritz, Die griechische Geschichtsschreibung, vol. 1, Berlin: de
Gruyter, 1967, p. 48-53; C. W. Fornara, The Nature of History, p. 6-9.

36. L’ceuvre est attestée avec les titres de ‘lotopiat et de ‘HpwoAoyio:
cf. F. JAcoBY, Die Fragmente der griechischen Historiker, vol. 1a, Kom-
mentar, Leiden : Brill, 19572 p. 318; L. PEARSON, Early lonian Historians,
Oxford : Clarendon Press, 1939, p. 27 et 97. 11 est probable que le titre origi-
nal flt Teveodoylon — qui est aussi le plus attesté — si I’on peut déduire
quelque chose du yevenloynoovti d’Hérodote, II, 143 (=FGrHist,
1 T 4); en tous les cas, ‘lotoplo/ ‘Iotopion est le terme technique employé
dans la littérature érudite alexandrine pour indiquer les «récits mythiques »
comme ceux d’Hécatée et des autres généalogistes. Voir G. ARRIGHETTI, «II
POx XIII 1611: alcuni problemi di erudizione antica», Studi Classici e
Orientali, 17 (1968), p. 79-81.



22 ETUDES DE LETTRES

et des Héraclides (fr. 6-9; 23-30), auxquels se rattachait peut-étre
la saga thébaine (fr. 31-32); le livre IV comprenait la guerre de
Troie et les histoires y relatives (fr. 10-12). L’unique référence a
I’ Attique peut étre trouvée au fr. 13 (Marathonios, fils de
Deucalion), qui, pour Jacoby, constituait aussi le terminus post
quem pour la datation de I’ceuvre aux années 480%7, tandis qu’il
rattachait le fragment controversé 127 a la Périégése’®,

L’attitude polémique a I’égard de la « vulgate » mythologique,
hésiodique ou non, peut étre ultérieurement prouvée par ce qu’on
peut appeler de véritables «corrections hésiodiques». Dans la
souche de Deucalion, contrairement a Hésiode, Hécatée insérait
avant Hellen un certain Pronoos, et il ajoutait un Marathonios
(fr. 13); le nombre des enfants d’ Aiguptos é€tait ainsi réduit a la
mesure plus «acceptable » de vingt, réfutation explicite du chiffre
de cinquante donné par la version hésiodique ; le voyage a Argos,
lui-méme, était démenti (fr. 19); la polémique se poursuivait dans
le récit du voyage des Argonautes, ol le Milésien corrigeait le
poete épique a propos de I’embouchure du Phasis (fr. 18a-b), et sa
critique allait jusqu’a contester les connaissances géographiques
d’Homere (fr. 25).

Or ces variantes n’étaient pas le fait d’un esprit d’émulation,
comme le laisse entendre un peu malignement Flavius Joséphe
(Contre Apion, 25), mais le résultat d’un programme de révision
critique des logoi transmis par la tradition, un programme
qu’Hécatée annonce dans I’incipit de ses Généalogies: « Hécatée
de Milet parle ainsi: j’écris ces choses comme elles me semblent
étre vraies, parce que les discours des Grecs sont nombreux et
ridicules, comme ils me semblent» (fr. 1). Une fagon vraiment
étrange de commencer une ceuvre: au lieu d’une proposition
thématique, on trouve, exprimée sur un ton solennel de défi et de
moquerie (on doit souligner aussi la rareté de I’expression initiale
dde mutheitai), une proposition méthodologique qui oppose nette-
ment I’opinion personnelle de 1’historien a la tradition, c’est-a-
dire aux Hellénén logoi®.

On s’est souvent demandé pourquoi Hécatée trouvait «ridi-

37. Cf. F. Jacoby, Die Fragmente, vol. 1a, p. 319 et 322, mais |’argumen-
tation n’est pas trés convaincante.

38. Sur ce probleme, cf. infra, p. 24.

39. Le syntagme ®d¢e pobeiton est I’adaptation d’une rare expression ho-
mérique (/liade, VII, 76), mais pourrait également &tre influencé par des



HECATEE 23

cules » les «nombreux » récits mythiques de la tradition et la ré-
ponse habituelle a fait appel tantét a une attitude «rationaliste »
— soit antireligieuse, soit simplement fondée sur la vraisem-
blance ou la comparaison avec I’expérience — et tantét a une ten-
dance a la systématisation de données épiques multiformes et
contradictoires, avec une préférence pour I’option d’une source
unique®’. En réalité, il suffit de vérifier comment 1’ historien milé-
sien obéit a I’occasion a ses critéres interprétatifs pour arriver a la
conclusion que son «rationalisme », si I’on peut employer ce mot,
répond a un type trés particulier, et que, s’il a essayé de donner
une unité a la multiplicité des versions transmises, la «source
unique », supposée, soit se trouve a l’extérieur de la tradition
épique, soit s’identifie avec son interprétation personnelle des
histoires mythiques.

Dans la généalogie des Deucalionides (fr. 15), Hécatée introduit
un aition a propos de I’origine de la vigne en Etolie, pour expli-
quer, d’apres I’étymologie, les noms des membres de la famille :
Oresteus, fils de Deucalion, avait une chienne qui engendra un
rejeton de vigne (stelekhos), qui, enterré, produisit une vigne
avec beaucoup de sarments ; par conséquent le fils d’Oresteus fut
appelé Phution, c’est-a-dire «le planteur de vignes »; de lui naquit
Oineus, «le vigneron », parce que, explique Hécatée, la vigne était
jadis appelée oiné. Mises a part les évidentes différences avec la
lignée hésiodique, Hécatée ne trouve pas du tout étrange qu’un

modeles orientaux, comme le suppose A. CORCELLA, «Ecateo di Mileto cosi
dice», Quaderni di Storia, 43 (1996), p. 295-301, ou par des modeles épi-
graphiques, comme le suggere J. SVENBRO, Phrasikleia. Anthropologie de la
lecture en Gréce ancienne, Paris : La Découverte, 1988, p. 166. Il est certain
cependant que la sphragis d’Hécatée se différencie aussi bien des formules
introductives d’Hérodote ou de Thucydide, que de celle, un peu postérieure,
du Peri phuseds d’ Alcméon de Crotone (fr. 24 B 1 Diels-Kranz). Pour le
sens de tade ypagw, cf. infra. p. 26.

40. Cf. F. Jacoby, « Hekataios », col. 2738 ; A. MOMIGLIANO, «Il raziona-
lismo di Ecateo di Mileto», Atene e Roma, 12 (1931), p. 133-42 (=A.
MOMIGLIANO, Terzo Contributo alla Storia degli Studi Classici e del Mondo
Antico, vol. 1, Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1966, p. 323-33);
G. De Sanctis, «Intorno al razionalismo di Ecateo »; A. GITTI, « Sul proemio
delle “Genealogie” di Ecateo », Rendiconti dell’Accademia dei Lincei, VIII,
7 (1952), p. 389-98; R. FERTONANI, «Ecateo e il suo razionalismo », Parola
del Passato, 7 (1952), p. 18-29; P. Tozzi, « Studi su Ecateo di Mileto II-IV »,
Athenaeum, 41 (1963), p. 318-26; 42 (1964), p. 101-10; 44 (1966), p. 41-76;
G. NeNcl, «Ecateo di Mileto e la questione del suo razionalismo», Rendi-
conti dell’Accademia dei Lincei, VIII, 6 (1951), p. 51-8.



24 ETUDES DE LETTRES

animal engendre une plante. Et pour expliquer cet aition, si I’on ne
se contente pas d’attribuer a Hécatée une propension naive a «ne
pas dédaigner les récits avec des aspects surnaturels »*!, il reste la
possibilité de renvoyer aux théories de la philosophie ionienne
(Anaximandre) concernant la generatio in utero heterogeneo*?.
Quant a la source de ce fait merveilleux, Hécatée ne la trouvait si-
rement pas dans la tradition hésiodique qui attribuait I’invention
du vin a Dionysos ni ailleurs ou, méme si Oineus restait le prota-
goniste de 1’histoire, la découverte était racontée autrement. Il est
probable, au contraire, que ce soit la toponomastique étolienne et
locrienne — comme le soutient Tozzi**— qui «ait induit le
Milésien a accepter dans ses Généalogies la version de la décou-
verte de la vigne localisée en cet endroit »; il s’agirait donc d’un
aition local, probablement découvert pendant les enquétes géogra-
phiques du penseur milésien.

Comme exemple d’interprétation conjecturale** ou rationa-
liste, on pourrait citer le logos eikos, comme |’appelle Pausanias
(II1, 25, 4 = fr. 27), sur le chien d’Hadeés prés du Cap Ténare, ou
la correction de la version hésiodique du vol des bceufs de
Géryon, ou encore la démystification du refus de Céyx de donner
I’hospitalité aux descendants d’Héracles (fr. 30).

De cette logique inspirée, pourrait-on dire, par la «raison
d’état » reléve aussi une explication qu’Hérodote (VI, 137) lisait
chez Hécatée, sans préciser pourtant en quel endroit de son ceuvre
il 1a trouvait. Ce fragment est placé par Jacoby dans la Périégese
(fr. 127), mais par son caractére de « Volkssage®» et, vu les cri-
teres interprétatifs employés, il pourrait se placer dans les his-
toires des Généalogies*®. 1l s’agit de I’expulsion des Pélasges hors
de I’ Attique, a propos de laquelle Hérodote donne deux versions

41. Ainsi A. Momigliano, «Il razionalismo di Ecateo di Mileto », p. 134.

42. Cf. K. von Fritz, « Die Bedeutung des Aristoteles », p. 72-4.

43. P. Tozzi, « Studi su Ecateo di Mileto IV », p. 52.

44. Pour cette forme de connaissance, comparable a celle de Xénophane,
cf. J. SVENBRO, La parola e il marmo, tr. P. Rosati, Torino : Boringhieri,
1984, p. 91-8, et sur les rapports entre Hécatée et Xénophane en général,
cf. W. A. HEIDEL, «Hecataeus and Xenophanes», American Journal of
Philology, 64 (1943), p. 257-77.

45. Cf. F. Jacoby, Die Fragmente, vol. 1a, p. 343.

46. Cf. G. NENcl1, Hecataei Milesii Fragmenta, Firenze : La Nuova Italia,
1954, fr. 17 des Généalogies; sur I’attribution de ce fragment a cette ceuvre,
cf. aussi S. MAZZARINO, Il pensiero storico classico, vol. 1, Bari: Laterza,
19662, p. 80 et 550, n. 102.



HECATEE 25

différentes. L’une, de tradition locale (logos epikhdrios), ou les
Pélasges sont représentés comme de violents agresseurs de
femmes et donc justement chassés de la terre attique ; les particu-
larités du récit — hubris envers les femmes, absence d’esclaves a
cette époque — en font, de toute évidence, un aition local. L’ex-
plication du méme épisode par Hécatée est tout a fait différente :
d’apres lui, les Pélasges étaient «injustement» chassés car le
motif de I’expulsion n’était pas la réponse a une offense, mais
seulement le phthonos des Athéniens lorsqu’ils découvrirent com-
ment les Pélasges avait transformé en terrain fertile la terre aride
qu’ils leur avaient donnée en récompense de la construction du
Pelasgikon. Ici Hécatée ne démontre pas seulement sa mentalité
rationaliste, mais aussi sa sympathie — ou du moins son objecti-
vité, d’ailleurs documentée —, pour les barbares*’.

Donc dans le cas d’Hécatée — qui peut en méme temps croire
que Zeus mit enceinte Danaé (fr. 21) ou qu’un bouc parla (fr. 17),
et réviser les merveilleux exploits d’Héracles ou I’invention de la
vigne —, si I’on doit parler de «rationalisme », celui-ci ne doit pas
étre interprété comme un programme cohérent d’ Entmythisierung.
Il s’agit plutét d’une «révision » de la tradition ou le mythologue
mobilise plusieurs outils interprétatifs, qui vont de 1’explication
étymologique jusqu’a la comparaison avec |’expérience quoti-
dienne pour atténuer les aspects les plus incroyables du muthddes.
Hécatée ne pouvait pas éliminer entierement le mythe pour la
simple raison qu’il n’existait pas d’autre tradition que celle-ci pour
reconstruire le passé. La marge de liberté dont il disposait se bor-
nait au choix des traditions, a la possibilité de privilégier ou non
des sources locales, ou méme étrangéres au monde grec*®, afin de
ridiculiser les Hellénon logoi. Mais surtout 1’historien pouvait em-
ployer un «programme de vérité» différent de ceux qui avaient
inspiré les rédactions antérieures du mythe, dépendantes elles de la
tradition orale ; il est évident que, sans éliminer tout le muthédes,
Hécatée a suivi le principe d’adapter le récit mythique a I’expé-
rience de la réalité — se révélant par ce choix le digne éléve de

47. Selon F. Jacoby, Die Fragmente, vol. 1a, p. 343, la version athénienne
remonte déja a I’époque de la conquéte de Lemnos par Miltiade (environ
512 av. J.-C.): il est donc possible qu’Hécatée en ait eu connaissance et que
sa version ait précisément été une réfutation polémique de la version athé-
nienne. Pour le philobarbarisme d’Hécatée, cf. fr. 20 et 119, ainsi que S.
Mazzarino, Il pensiero storico classico, p. 111-3.

48. Cf. fr. 21, ot Hécatée recourt a une étymologie phénicienne.



26 ETUDES DE LETTRES

I’école milésienne, d’Anaximandre surtout — mais sans aller
jusqu’au refus, comme Xénophane, des représentations mytholo-
giques. Face a la multiplicité des variantes contradictoires, son at-
titude vise a passer les mythes au crible d’une interprétation
personelle et conjecturale, hds moi dokei, d’aprés un critére de vé-
rité (alétheia) qui s’inspire de la réalité vécue.

Cette disposition mentale émerge clairement dans 1’opposition
entre 1’affirmation de I’individualité propre du rédacteur et 1’ ano-
nymat multiforme et contradictoire des logoi traditionnels, qui,
bien que courants en forme écrite, étaient, avant tout, 1’aboutisse-
ment d’une tradition orale : un contraste exprimé, dans 1’incipit,
par I’opposition entre tade graphé et hoi Hellénén logoi. Cette dé-
claration initiale, en effet, peut étre lue comme I’expression désor-
mais consciente du franchissement de la phase de transmission
orale du mythe a une phase de réception écrite de cette méme tra-
dition, a I’intérieur de laquelle seulement pouvait avoir lieu une
critique ponctuelle et quelquefois irrévérencieuse de la « vulgate »
mythologique®.

Cela ne signifie évidemment pas qu’Hécatée ait été€ le premier a
rédiger par écrit des généalogies héroiques grecques : la majeure
partie de I’héritage de la poésie généalogique, bien connu
d’Hécatée, était, entre le vii® et le vi° siecle, déja confié a I’écri-
ture, méme si sa diffusion suivait encore la communication orale.
La différence ne consistait donc pas dans I’emploi de 1’écriture,
mais dans I’intention d’en exploiter «les vertus critiques » pour
faire exploser les contradictions de la tradition ; la déclaration de
cette intention est, chez Hécatée, marquée par le choix de I’inhabi-
tuel tade graphoé au lieu de I’expression plus habituelle tade legé.
Par sa forte affirmation d’autonomie critique, Hécatée se révele,
face au mythe, bien plus I’héritier du scepticisme xénophanien que
le continuateur des Muses hésiodiques, qui savent «conter des
mensonges tout pareils aux réalités, mais aussi... proclamer des
vérités » (Théogonie, 27-8). Méme un commentateur comme M.
Detienne, qui ne voit chez Hécatée « aucune rupture délibérée avec
la tradition>%», doit toutefois admettre qu’il s’agit pour la premiére

49. Cf. R. Thomas, Oral Tradition, p. 181-95; J. Goody, L’addomestica-
mento del pensiero selvaggio, p. 24 ; M. DETIENNE, L’Invention de la mytho-
logie, Paris : Gallimard, 1983, p. 137.

50. M. Detienne, L’Invention, p. 145.



HECATEE 27

fois «d’un regard critique porté sur les histoires de la tribu
grecque : le narrateur Hécatée pratique un savoir conjectural du
méme ordre que I’opinion avancée dans la délibération politi-
que’!». De la sélection du récit épique, on passe, avec le Milésien,
a la critique des donnés transmises par la tradition. C’est cette dif-
férence qui justifie I’attribution a Hécatée du titre de « protohisto-
rien». Mais, comme le dit justement R. Thomas>?, «1’emploi de
I’écriture et des méthodes fondées sur I’écriture pour I’organisa-
tion des informations et son application a la tradition orale fluide
et changeante » entraine des mutations considérables dans la struc-
ture de la généalogie.

Alors que 1’habituelle reconstruction généalogique confiée a la
mémoire familiale ne remonte normalement pas plus haut que le
troisieme ou quatrieme aieul et de la saute, avec une sorte d’ « effet
sablier », jusqu’a la souche ou aux souches mythiques®. Alors que
les catalogues des généalogies €piques, bien plus longs et com-
plexes, descendent de 1’aieul divin jusqu’aux derniers chainons de
la lignée, mais ne franchissent jamais la limite de I’4ge héroique et
ne pénétrent en aucun cas dans le temps présent®, on assiste au
contraire chez Hécatée, pour la premiére fois, a la reconstruction
d’une «généalogie compléte’>» qui du sujet présent remonte
jusqu’a I’aieul mythique.

51. Ibid., p. 140.

52. R. Thomas, Oral Tradition, p. 156.

53. Ibid., p. 123-31 et 158-61.

54. On sait que le catalogue hésiodique se conclut par ce que M. L. West
(The Hesiodic Catalogue of Women, p. 119) appelle I’ Heldenddmmerung par
le biais de la guerre de Troie ; le temps des héros se concluait de cette fagon,
et il n’y avait aucune suite aprés. Quant a la structure complexe des généa-
logies du Catalogue, e¢lle dépend avant tout de son développement progres-
sif a partir d’un noyau original, que I’on peut dater des environs du milieu
du vure siecle av. J.-C., jusqu’aux plus récentes adjonctions du vI® siecle:
selon West (The Hesiodic Catalogue of Women, p. 165), les généalogies
voyageaient non seulement dans le temps mais aussi dans I’espace puisque
de nouvelles zones du monde grec se trouvaient englobées et rattachées a la
vieille souche généalogique de la Grece centrale ; comme cas typiques d’ex-
pans1on des généalogies pour des raisons géographiques ou polmques on
peut évoquer celui des Ehées de Cyréne, sirement posterleur a631av.J.-C.
environ (date de la fondation de la colonie), et a I’affiliation du héros
Sicyone a Erechtée, qui dut avoir lieu sous la tyrannie de Clisthéne de
Sicyone, alors en conflit avec Argos (ibid., p. 132-4).

55. Sur ce concept, cf. R. Thomas, Oral Tradition, p. 159-61.



28 ETUDES DE LETTRES

Dans I’épisode bien connu de la rencontre d’Hécatée avec les
prétres de Thebes en Egypte (fr. 300), raconté par Hérodote
(II, 143, 1) pour comparer la jeunesse de la civilisation hellénique
avec I’ancienneté de la civilisation égyptienne, le logopoios milé-
sien est représenté «en train de reconstruire sa généalogie »
(geneélogésanti heouton) et «d’en faire remonter la lignée au sei-
zieme ancétre qui était un dieu ». Je suis porté a croire qu’Hécatée
a introduit la démonstration de ce pedigree familial dans un ex-
cursus, peut-&tre au début des Généalogies, pour en tirer un argu-
ment destiné a démentir les prétentions des grandes familles
grecques (gené) de descendre, avec un intervalle de quelques gé-
nérations seulement, d’un ancétre divin®®: I’histoire égyptienne
démontrait, en effet, que les dieux avaient disparu de la scéne hu-
maine depuis un temps infiniment plus long et qu’on ne pouvait le
mesurer sur la base des générations héroiques.

Si les renseignements d’Hérodote sont justes et si Hécatée a
vraiment calculé et comparé les seize générations de sa famille a
I’ancienneté des si longues lignées égyptiennes, on peut alors le
considérer comme le premier témoin de ce que F. Mitchel appelle,
avec une formule heureuse, une «genealogical chronology’’»,
c’est-a-dire une généalogie calculée, jusqu’au présent, sur le
nombre des générations. On peut aussi se demander si Hécatée a
franchi le pas ultérieur pour calculer le nombre des générations de
maniére absolue, en années, faisant équivaloir chaque génération a
une durée conventionnelle, comme Hérodote qui fixe 1’équation a

56. Selon Jacoby, suivi par L. Pearson, Early Ionian Historians, p. 81-3,
et G. Nenci, Hecataei Milesii Fragmenta, p. 313, la citation hérodotéenne
dériverait de la Périégése. Mais R. DREWS, The Greek Accounts of Eastern
History, Cambridge Mass.: Harvard Univ. Press, 1973, p. 13, a avancé I'hy-
pothése, qui me semble fondée, «that the story which Herodotus found ap-
peared in the Genealogies, since it would have constitued a perfect preface
for a work which was intended to show the foolishness of the Greek logoi. »
Cf. aussi W. BURKERT, «Lydia between East and West or how to date the
Trojan War: a Study in Herodotus », in The Ages of Homer. A Tribute to
Emily T. Vermeule, ed. J. B. Carter, S. P. Morris, Austin: Univ. of Texas
Press, 1995, p. 147, n. 19 et p. 148, n. 38, ou, avec une formule heureuse, le
récit est défini comme une conversion story dans laquelle «1’expérience
égyptienne prouve la fausseté des “logoi des Grecs”». En tous les cas, quelle
que soit la question de 1I’attribution, le fait significatif reste qu’Hécatée re-
construit une généalogie compléte remontant du présent au passé mythique.

57. F. MITCHEL, « Herodotus’Use of Genealogical Chronology », Phoenix,
10 (1956), p. 49.



HECATEE 29

«trois générations = cent années>®». La réponse la plus vraisem-
blable est celle de F. Mitchel qui suppose qu’Hécatée connaissait
déja la regle egyptlenne de trois générations pour un 51ecle et
qu’Hérodote 1’aurait reprise en la trouvant dans cet épisode™.

Malheureusement, Hérodote a oublié de nous transmettre le pe-
digree complet d’Hécatée avec tous ses membres et surtout il ne
nous dit pas le nom de 1’ancétre mythique, qui pourrait remonter, a
peu pres, aux temps de la migration ionienne®, Mais I’essentiel est
qu’il s’agissait d’une «full genealogy» qui descendait jusqu’a
Hégésandre et a son fils Hécatée. Or ce travail de reconstruction,
surtout s’il est accompagné par le calcul des années, n’est pos-
sible, d’apres R. Thomas, que parce que les premiers généalogistes
avaient pu recourir a I’écriture et comparer ainsi les différents tra-
ditions pour aboutir a des séries cohérentes et continues de succes-
sions jusqu’au présent®'. Voila ’aspect le plus innovateur de la
« généalogie complete » d’Hécatée en comparaison de la tradition
des catalogues épiques, limités a I’espace mythique et ou le pas-
sage de I’«espace mythique» au présent est toujours imaginé
comme une «chute » ou, au moins, une coupure dans la série des
générations divines ou héroiques®?. Au contraire, Hécatée «ra-
mene intégralement les histoires mythiques dans le contexte du
temps présent®». De plus, la liaison entre générations historiques
et mythiques permet de faire confluer la mémoire généalogique fa-
miliale — privée et gardant le souvenir des ancétres les plus
proches — avec la mémoire collective publique, d’ou la premiére
peut tirer sa souche mythique. Mais, il s’en suit que la soudure
entre temporalité mythico-généalogique et histoire présente, loin
de désavouer la valeur du mythe, I’emploie, non seulement comme
scene du passé, mais aussi comme racine du présent.

58. Hérodote, II, 142, 2.

59. F. MITCHEL, « Herodotus’Use of Genealogical Chronology », p. 67.

60. Cf. A. B. LLoYD, Herodotus. Book II. Commentary 99-182, Leiden :
Brill, 1988, p. 107; selon le Marmor Parium (FGrHist, 239 A 27), la « mi-
gration ionienne » se situe vers 1075.

61. R. Thomas, Oral Tradition, p. 160.

62. Pour ce modele, il suffit de renvoyer a HESIODE, Travaux, 174-9;
Ehées, fr. 204, 95-119 Merkelbach-West ; Cypria, fr. 1 Davies.

63. K. HUBNER, La verita del mito, tr. P. Capriolo, Milano: Feltrinelli,
1990, p. 156.



30 ETUDES DE LETTRES
3. Conclusions : rationalisation ou désacralisation ?

On ne saurait plus aujourd’hui, comme le faisaient encore
Meyer et Jacoby, parler a propos d’Hécatée, d’un passage du
gldubige Nacherzdhler au kritische Historiker, prouvant la «nais-
sance » de la pensée rationnelle. C’est qu’aujourd’hui nous ne rai-
sonnons plus en termes de polarité « mythe/raison», mais en
termes de transformation et de contiguité des formes de pensée. Il
va sans dire qu’Hécatée représente un épisode — pas du tout mar-
ginal — du progres de la «rationalité » qui veut se détacher du
lien de la tradition, bien qu’en en héritant les méthodes (c’est-a-
dire le modele généalogique) et les contenus (Heldensage). Mais,
comme on I’a déja dit, méme s’il peut donner du passé une repré-
sentation complexe, le scheme généalogique mythique ne saurait
permettre d’établir avec le présent une relation et une liaison
chronologiques, c’est-a-dire historiques. Enracinée dans la
conception d’un temps/génération comme « valeur », la généalo-
gie mythique ne peut pas conférer dans la série des générations
une position positive au présent. Comme 1’a bien montré Kirk%4,
I’organisation systématique des mythes, a I’époque d’Homere et
d’Hésiode, en réduisant «|’expérience humaine a une sorte de
systeme », avait comme but premier de conférer une valeur exem-
plaire a cette méme tradition mythique. L’attitude envers la réalité
était réglée par la tradition et cela supposait que le temps origi-
naire des dieux et des héros était un temps privilégié. Ce n’est
donc pas un hasard si, chez Hésiode, le présent, vu comme une
période de décadence, ne se rencontre pas seulement dans le
mythe des dges mais aussi a la fin des souches héroiques des
Ehées. Le présent n’est pas le produit des générations précé-
dentes, mais c’est le renversement pur et simple de 1’age heureux
des origines, lorsque les hommes et les dieux vivaient ensemble.

La coupure avec cette conception mythique du temps dépend
moins d’un passage nécessaire et automatique de 1’irrationnel my-
thique a la rationalité que de la diversité des réponses données a
la relation entre passé et présent. Le modele généalogique conti-
nue avec Hécatée : mais il n’y a aucun signe dans ses Généalogies
que I’historien milésien ait aussi partagé la tendance a la suresti-
mation du temps mythique des héros. Pour autant que I’on puisse

64. G. S. KIrK, La natura dei miti greci, tr. M. Carpitella, Roma/Bari:
Laterza, 19802, p. 317-8.



HECATEE 31

déduire quelque chose de sa généalogie personnelle, les généra-
tions héroiques semblent n’étre que des segments chronologiques
qui servent a lier passé et présent, et, si elles ont une fonction ex-
tranarrative, c¢’est uniquement afin d’ennoblir les générations ac-
tuelles. Le rapport avec le passé se trouve ici renversé car c’est
désormais le présent qui offre le modele d’interprétation de la tra-
dition mythique : I’adaptation de la conduite héroique a I’expé-
rience quotidienne entraine non seulement une réduction de
I’espace du merveilleux a une mesure humaine, mais aussi son
usage comme clé de lecture de 1’énigme du mythe. Ici, il ne s’agit
plus d’une rationalisation du mythe mais bien de sa désacralisa-
tion, qui affecte sa valeur exemplaire pour la conduite des
hommes. A 1’évidence, celui qui considére «ridicules » les récits
transmis par la tradition ne peut plus partager la croyance dans la
valeur indiscutable de I’«encyclopédie tribale » mythique : siire-
ment ira-t-il chercher ailleurs les critéres de validité, tant pour
une action, que pour un comportement ou un événement. Et, si
tout cela ne suffit pas a convaincre, les interventions d’Hécatée
comme conseiller pendant la guerre entre 1’Ionie et la Perse® dé-
montrent sans aucun doute que |’historien milésien se faisait gui-
der dans ses décisions par des considérations de probabilité et
d’avantage, les mémes principes qu’il adapte a I’interprétation de
la tradition mythique.

Lucio BERTELLI
Université de Turin

Traduit de I’italien par Lucio Bertelli et David Bouvier

65. Cf. Hérodote, V, 36.






	Des généalogies mythiques à la naissance de l'histoire : le cas d'Hécatée

