Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 1

Artikel: Les grandes-prétresses du culte impérial provincial en Asie mineure :
état de la question

Autor: Hayward, Cécile

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870327

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES GRANDES-PRETRESSES DU CULTE IMPERIAL
PROVINCIAL EN ASIE MINEURE,
ETAT DE LA QUESTION

La grande-prétrise du culte impérial provincial est la charge la plus presti-
gieuse qu’un citoyen puisse endosser dans une cité et I’aboutissement de sa car-
riere civique. Le fait qu’elle puisse étre exercée par une femme implique une
approche é€largie de la condition féminine dans I’ Antiquité. Le prestige qui res-
sort de la grande-prétrise féminine, méme si elle ne représente pas I’aboutisse-
ment d’une carriere (les femmes n’ont pas de cursus organisé), est a inclure dans
une thématique plus générale de «visibilité» de la femme, avec ses limites. Les
diverses études actuelles sur la femme dans le monde gréco-romain, études éco-
nomiques ou sociologiques, sont indispensables a la compréhension du rayonne-
ment de la grande-prétrise pour le sexe féminin, avec les controverses qui en
découlent. La grande-prétrise ne représente qu’une étape dans notre compréhen-
sion du statut de la femme dans 1’ Antiquité!.

Cet article se divise en deux parties. La premiére est une introduction générale
au culte impérial et a la question féminine telle qu’elle a été étudiée depuis le
début de ce siecle, tandis que la seconde partie traite plus spécifiquement des di-
verses directions de recherche actuelles concernant la femme dans 1’ Antiquité.

1. Depuis les années 70, un renouvellement des études sur les femmes nous
est proposé: études féministes pronant la subordination et la soumission des
femmes dans I’ Antiquité, ou gender history qui se propose d’étudier des sphéres
séparées masculines/féminines mises en relation I’une avec 1’autre pour définir
la place des hommes et des femmes dans la société. Ainsi notre interprétation de
la femme antique a pu évoluer grace a 1I’apport de nouvelles preuves archéolo-
giques (ou a la relecture de celles-ci) et de nouvelles perspectives de recherches.
Voir la sélection suivante: Women in the Ancient World. The Arethusa Papers,
New York, 1984 (recueil d’articles); S.B. POMEROY, Goddesses, Whores, Wives
and Slaves: Women in Classical Antiquity, New York, 1975; S.B. POMEROY,
«The Study of Women in Antiquity: Past, Present, and Future», AJPh, 112
(1991), p. 263-8; S.B. POMEROY, Women in Antiquity, Oxford, 1996 (recueil
d’articles); K. HAUSEN et H. WUNDER, Frauengeschichte, Geschlechter-
geschichte, Frankfurt/New York, 1992.



118 ETUDES DE LETTRES
I. Introduction

I. 1. Le culte impérial

Quand en 29 avant J.-C. I’empereur Auguste, successeur de
César, permet ’'institution d’un culte en son nom et en celui de la
déesse Roma, a Pergame (province d’ Asie), c’est tout un systéme
politique qui se met en place, permettant 23 Rome de faire
connaitre sa politique impériale dans les régions éloignées d’un
empire multiculturel en perpétuelle mutation®. Son instauration
en Asie Mineure n’est pas fortuite, car les Grecs sont depuis
longtemps habitués a honorer et a rendre des cultes aux rois,
bienfaiteurs ou chefs militaires grecs, puis romains. Toutefois, ce
culte dédié au nouvel empereur est établi désormais a 1’échelle
provinciale : proposé par 1’assemblée de la province, il doit rece-
voir I’aval officiel de Rome. De la part des Grecs, ce culte refléte
un désir de poursuivre des pratiques religieuses en vigueur sous
la République tout en signifiant 8 Rome qu’ils se soumettent a la
nouvelle politique impériale.

A la téte de ce culte impérial provincial se trouve le grand-
prétre, élu par I’assemblée de la province, certainement pour une
année. Officiant dans un premier temps seul a la té€te du culte de
Pergame, le grand-prétre aura des collégues quand plusieurs
autres cités d’ Asie Mineure recevront 1’autorisation officielle de
dédier un culte et de batir un temple au nom des empereurs.

1. 2. Les sources

L’épigraphie, ici étudiée, nous a fourni les noms d’un grand
nombre de ces prétres, mais également d’un nombre élevé de

2. Les principaux ouvrages concernant le monde grec et le culte impérial
sont les suivants: L. CERFAUX et J. TONDRIAU, Le culte des souverains dans la
civilisation gréco-romaine, Tournai, 1957; G.W. BOWERSOCK, Augustus and
the Greek World, Oxford, 1965; G.W. BOWERSOCK, «Greek Intellectuals and
the Imperial Cult in the Second Century A.D.», in Studies on the Eastern
Roman Empire, Goldbach, 1994; M.D. CAMPANILE, «Osservazioni sul culto
provinciale di Augusto in Asia Minore», Epigraphica, 60 (1993), p. 207-11;
M.D. CAMPANILE, I sacerdoti del koinon d’Asia, Pisa, 1994 (dresse une liste des
archiereiai); M.D. CAMPANILE, «I sommi sacerdoti del koinon d’Asia: numero,
rango e criteri di elezione», ZPE, 100 (1994), p. 422-6; S.R.F. PRICE, «Gods and
Emperors: The Greek Language of the Roman Imperial Cult», JHS, 104 (1984),
p- 79-95. D’autres ouvrages sont mentionnés infra, notamment n. 3-11.



LES GRANDES-PRETRESSES DU CULTE IMPERIAL 19

grandes-prétresses®. Le fait que des femmes aient été depuis des
siecles attestées dans des fonctions religieuses en Grece n’est pas
étranger a cette relative profusion. Mais la grande-prétrise du
culte impérial provincial est la fonction la plus illustre et la plus
prestigieuse qu’une personne puisse exercer au sein d’une cité, re-
vétant un caractére social, public, voire politique qui aurait di
d’emblée exclure les femmes. Dées lors, comment comprendre les
inscriptions ou figurent des femmes, parfois honorées sans qu’il
soit fait mention d’une quelconque ascendance, descendance ou
mariage, qui cumulent la grande-prétrise du culte impérial provin-
cial avec d’autres fonctions publiques (par ailleurs souvent liées a
I’organisation du culte lui-méme) comme 1’agonothésie ou la
gymnasiarchie et font étalage de leur richesse dans le cadre de
dons ou de restaurations parfois trés onéreux ?

Le premier probleme est celui des sources. M.T. Boatwright af-
firme justement que les preuves épigraphiques (et numismatiques)
sont en contradiction avec les documents 1égaux et littéraires qui
pronent le silence et la soumission des femmes, contradiction qui,
selon I’historienne, a fait 1’objet de peu d’études?.

Un autre probléme est la constance avec laquelle la plupart des
historiens, depuis le début des études sur les questions féminines,
ont réduit 1’étendue de la participation des femmes a la vie
civique. S’il est vrai que, pour les femmes, ces diverses fonctions

3. Le nombre d’archiereiai en Asie Mineure est en effet comparativement
plus élevé que dans les autres provinces ou ce sujet a été étudié, sans que cela ne
soit entierement dii aux aléas des découvertes archéologiques. Voir les travaux
de R. ETIENNE, Le culte impérial dans la péninsule ibérique d’Auguste a
Dioclétien, Paris, 1958 (environ 15 grandes-prétresses); L. LADIIMI SEBAI, «A
propos du flaminat féminin dans les provinces africaines», MEFRA, 102 (1990),
p. 651-86 (2 grandes-prétresses au niveau provincial); A. BIELMAN et R. FrEI-
STOLBA, «Les flaminiques du culte impérial: contribution au rdle de la femme
sous ’Empire romain», Efudes de Lettres, 1994.2, p. 113-26 (étude des flami-
niques municipales des Trois Gaules et de Germanie). Voir encore les travaux de
M.S. BASSIGNANO, Il flaminato nelle province romane dell’Africa, Rome, 1974;
W. SPICKERMANN, «Priesterinnen im romischen Gallien, Germanien und den
Alpenprovinzen (1.-3. Jahrhundert n. Chr.)», Historia, 43 (1994), p. 189-240;
F. KIRBIHLER, «Les femmes magistrats et liturges en Asie Mineure», Ktéma, 19
(1994), p. 51-78, qui dresse un bilan des recherches sur le sujet.

4. M.T. BOATWRIGHT, «Plancia Magna of Perge: Women’s Role and Status in
Roman Asia Minor», in Women’s History and Ancient History, Chapel Hill,
London, 1991, p. 258. Méme remarque chez A.J. MARSHALL, «Roman Women
and the Provinces», AncSoc, 6 (1975), p. 109.



120 ETUDES DE LETTRES

étaient honorifiques et cérémonielles, elles doivent plutdt étre
considérées, dans la bouche de certains auteurs, comme une limi-
tation de I’activité féminine. Pierre Paris, pionnier des études sur
les femmes (deés 1891), affirme que les femmes qui apparaissent
dans les inscriptions comme détentrices a titre unique de la fonc-
tion de grande-prétresse 1’ont obtenue dans le seul but d’en assu-
mer la charge financiére, sous la supervision d’un homme. Pour P.
Paris, la grande-prétrise ne serait que religieuse et cérémonielle’,
a I’instar de Vincent Chapot qui, en 1904, admet que les femmes
ont pu étre indépendantes dans des liturgies (apport financier)
onéreuses comme la grande-prétrise, mais leur refuse le droit de
les exercer de facon réelle: «On ne la [la femme] voit pas,
comme agonothéte, le fouet a 1a main au milieu des athlétes et des
esclaves, ou, a titre de gymnasiarque, veillant au bon ordre, pen-
dant les ébats des neoi ou des éphebes [...] » sous le prétexte que
«certaines liturgies pouvaient en effet présenter quelque danger
pour la femme, au point de vue des mceurs®». Sa conclusion est
ainsi la suivante: les honneurs et les titulatures conférés aux
femmes interviennent en remerciement de dons en argent dont la
raison est la compétitivité des cités entre elles sur des questions
de vanité et d’opulence : « En abaissant, politiquement et morale-
ment ’homme, les maitres du pays ont affranchi et relevé la
femme’». En 1911, O. Braunstein émet une autre théorie : la posi-
tion de la femme dans les magistratures et liturgies est héritée du
systeme matriarcal pré-grec du sud-ouest de 1’ Asie Mineure, théo-
rie peu développée par la suite. Sa conclusion n’en demeure pas
moins que les diverses fonctions conférées aux femmes sont de
nature purement honorifiques®.

Par la suite, la vision du statut de la femme dans I’ Antiquité
commence a se modifier peu a peu, sans toutefois que 1’on parle
d’indépendance ou d’émancipation, car ce serait inconcevable en
regard de la position classique de ces auteurs. Dans son étude spé-
cifiquement liée au culte impérial dans la péninsule ibérique,

5. P. PARIS, Quatenus feminae res publicas in Asia minore, romanis impe-
rantibus, attingerint, Paris, 1891.

6. V. CHAPOT, La province romaine proconsulaire d’Asie, Paris, 1904,
p. 160-1.

7. Ibid., p. 163.

8. O. BRAUNSTEIN, Die politische Wirksamheit der griechischen Frau,
Leipzig, 1911.



LES GRANDES-PRETRESSES DU CULTE IMPERIAL 121

R. Etienne, en 1958, suppose que la grande-prétresse (la flami-
nique, en Occident) obtenait son titre conjointement avec son
mari: «L’impératrice participe également a la souveraineté et,
comme ’empereur, est candidate apres sa mort a la divinisation.
La présence d’une flaminique est donc nécessaire [...].°» Dans le
cas d’une inscription faisant mention uniquement d’une flami-
nique, Etienne préfere avancer la théorie selon laquelle par modes-
tie le flamine, mari de la flaminique, aurait fait abstraction de sa
propre fonction quand il honorait sa femme dans une inscription ;
’auteur ne fournit toutefois pas de plus amples informations (et il
semble peu probable que la grande-prétrise, qui représentait
’aboutissement d’une carriére civique, ne figure pas dans un cur-
sus). Dans les ouvrages plus récents ayant spécifiquement trait au
culte impérial, le role de la grande-prétresse ne fait pas toujours
I’objet d’études particulieres, ni chez D. Fishwick, ni chez S.R.F.
Price, hormis une simple mention qui atteste de sa présence'?. En
revanche, en 1993, S.J. Friesen nous livre une liste de 42 grandes-
prétresses provinciales de I’ Asie Mineure comportant 29 noms dif-
férents!!. Selon I’auteur, les changements dans 1’interprétation du
statut des grandes-prétresses interviennent des 1986, avec 1’article
de R.A. Kearsley, «Asiarchs», dont nous allons reparler. Sa
conclusion est que la déification de Livie en 42 ap. J.-C. a poussé
les femmes a s’occuper du culte de I’impératrice et a entrainé un
développement soudain des charges ouvertes aux femmes.

Comme nous pouvons le constater, les auteurs modernes ont su
relever 1’aspect financier qui représentait un trait important de la
participation féminine a la vie civique dans 1’ Antiquité. C’est
principalement de cet aspect financier dont vont se nourrir cer-
taines études actuelles, qui se focalisent sur la fortune méme de
ces femmes, puis par extension sur les motivations de ces der-
nieres a accepter des charges civiques, donc publiques. Nous al-
lons maintenant aborder ces différents points.

9. R. Etienne, op. cit. (n. 3), p. 172.

10. D. Fisuwick, The Imperial Cult in the Latin West, Leiden, 1991; S.R.F.
PRICE, Rituals and Power: the Roman Imperial Cult in Asia Minor, Cambridge,
1984, p. 211.

11. S.J. FrRIESEN, Twice Neokoros, Leiden, 1993, p. 89.



122 ETUDES DE LETTRES
I1. Visibilité des femmes

I1. 1. Sphere privée/sphere publique

Nous I’avons vu auparavant, la sphere féminine dans I’ Antiquité
a été reléguée, dans les textes littéraires, au domaine domestique
dans un esprit de soumission et de dévotion au mari et a la famille,
en contradiction avec ce que nous apprennent les inscriptions.

L’historienne R. Van Bremen en particulier, dans un article!?,
puis dans un livre!3 relie la visibilité des femmes dans la vie
publique des cités au processus d’évergétisme qui apparait des le
11° s. av. J.-C., processus qui trouve son apogée aux I et II°s. de
notre ere. L’élite financiere des cités monopolise petit a petit les
magistratures, en principe accessibles a tout citoyen, et les litur-
gies qui sont en général des contributions financiéres. La distinc-
tion entre une magistrature et une liturgie tend a disparaitre car
toutes sont prises en charge par la riche élite : les magistrats, pour
des raisons de prestige et d’honneur, paient plus que nécessaire
leur charge ; pour les mémes raisons, les liturgies deviennent pri-
sées. En retour, la cité reconnaissante mais dépendante comble
d’honneurs magistrats, liturges et bienfaiteurs. En fin de compte,
les femmes possédant une grande fortune vont a la fois subir ce
systeme de I’évergétisme et en profiter, presque de la méme ma-
niere que les hommes : elles sont évergetes tres tot mais sont éga-
lement trés tot «invitées» par les cités a remplir certaines
obligations onéreuses, principalement religieuses. L’évolution des
magistratures, liturgies et bienfaits suit donc 1’évolution du sys-
teme de 1’évergétisme, par lequel la notion de sphére privée tend
a disparaitre, englobée dans la participation a la vie publique,
ainsi que J. Nollé, le premier, I’a démontré!'4. Les femmes bienfai-
trices appartiennent a 1’élite locale qui est au centre de 1’attention
générale, annulant la notion de sphere privée. Cette théorie
est partagée par M.T. Boatwright: la concentration des richesses
dans 1’élite explique les donations onéreuses, qu’elles soient ou

12. R. VAN BREMEN, «Women and Wealth», in Images of Women in Antiquity,
London, 1983.

13. R. VAN BREMEN, The Limits of Participation. Women and Civic Life in the
Greek East in the Hellenistic and Roman Periods, Amsterdam, 1996.

14. J. NOLLE, «Frauen wie Omphale?», in Reine Mannersache? Frauen in
Mdnnerdomdnen der antiken Welt (M.H. Dettenhofer hsg.), Kéln, 1994. Sur cet
ouvrage, voir le compte-rendu de P. HERz, Miinstersche Beitrige zur Antiken
Handelgeschichte, XV1. 1 1997, p. 85-92.



LES GRANDES-PRETRESSES DU CULTE IMPERIAL 123

non spontanées. L’évergétisme est un attribut du pouvoir, phéno-
mene social, économique et politique dans lequel les femmes au-
ront un rdle a jouer (voir les donations et autres fonctions tenues
par les archiereiai Plancia Magna, Claudia Métrodora ou
Ménodora, par exemple'?).

I1. 2. La fortune des femmes

L’épigraphie ne manque pas d’exemples de femmes bienfai-
trices faisant des dons en espéces ou participant aux frais de
construction ou de rénovation de béatiments publics. De la méme
maniere, tel qu’il a été montré précédemment, le lien entre la ri-
chesse et ’accession des femmes aux rdles publics est évident,
comme le souligne L. Ladjimi-Sebai : «Il fallait compter avec les
femmes, enfin, parce que le flaminat est une charge et que les
femmes ont de I’argent!®. » R. Van Bremen est une des premiéres 2
avoir abordé le sujet de la fortune des femmes. Pour 1’historienne,
il s’agit d’insister sur le montant de la fortune des femmes, 1’as-
pect financier : la sphere traditionnelle religieuse s’étend a des li-
turgies qui présupposent une grande fortune et une certaine
indépendance financiére: « An adult woman’s ability to manage
her own affairs, despite the formal restrictions of the law (in its
widest sense : Greek or Roman), is a condition immediately rele-
vant to our understanding of the public roles women played and
were expected to play in Greek cities!”. » Sans entrer dans des dé-
tails 1égaux complexes, nous nous contenterons dans un premier
temps de résumer les restrictions affectant les femmes dont R. Van
Bremen fait mention : pendant la période hellénistique, une forme
de tutelle s’exergait sur les femmes au travers d’un
kyrios, dont I’importance est difficile a montrer. La présence de ce
tuteur est également attestée pendant la domination romaine. Petit
a petit, les élites provinciales ont recu la citoyenneté romaine et
ont donc été soumises a la loi romaine, assez restrictive pour les
femmes, concernant les héritages, les cadeaux et les questions
d’argent. R. Van Bremen affirme que cette tutelle masculine va
diminuer (il y a dés Auguste, pour les femmes ayant trois enfants

15. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 254. Pour les inscriptions concernant
Plancia Magna: Epigraphica Anatolica, 11 (1988), p. 97-170; Claudia
Métrodora: Bull. Ep., 213 (1956); Ménodora: /GR III 800, 801, 802.

16. L. Ladjimi-Sebati, op. cit. (n. 3), p. 669.

17. R. Van Bremen, op. cit. (n. 13), p. 206.



124 ETUDES DE LETTRES

et plus, une possibilité d’émancipation, le ius trium liberorum);
mais le kyrios ne demeure pas moins pour elle une expression
parmi d’autres d’un contrdle masculin sur la femme!8. Sa présence
est une norme grecque et romaine, plus ou moins exigée. L’ab-
sence relative du kyrios dans les inscriptions ne représente pas
pour R. Van Bremen une preuve de 1’émancipation de la femme.
Pour elle, le débat n’est pas de savoir si une femme peut s’affran-
chir du contr6le masculin et disposer de ses biens pour ensuite en-
treprendre une carriere publique ou devenir évergéte. Les
décisions concernant 1’argent ne sont pas a prendre a titre privé
mais sont a considérer a 1’échelle familiale, pour le renom de la fa-
mille, comme nous allons le voir. Cet avis est partagé par
M.T. Boatwright: les largesses de Plancia Magna (qui sont faites
en son nom propre), ont été permises grace a 1’héritage de son pére
et sont a relier avec le grand renom de sa famille, une des plus
illustres d’ Asie Mineure, les Plancii.

II. 3. Contexte familial

R. Van Bremen, loin de parler des limitations du rdle des ar-
chiereiai, cherche a leur donner une place dans un contexte poli-
tico-familial d’avancement social, de représentation publique de
la famille. Ainsi, le pouvoir d’une femme ne viendrait pas de son
indépendance affichée dans les inscriptions mais plut6t de son ap-
partenance a un milieu: «Both on a provincial and on a civic
level, female status and power were expressed not in terms of “in-
dependence from” but in terms of “belonging to”!%. » C’est égale-
ment la théorie défendue par M.T. Boatwright dans son étude
d’un cas particulier, celui de Plancia Magna, qui lui permet de re-
définir la position de cette femme par son appartenance a une fa-
mille?®. Les femmes sont intégrées a la vie civique a travers des
liturgies et des charges, mais, en tant que membres d’une famille,
elles sont placées dans des relations familiales vis-a-vis de la cité
et du corps politique. Pour R. Van Bremen, les femmes sont
considérées comme des partenaires par leurs époux mais on
attend également d’elles qu’elles perpétuent des traditions fami-
liales ; 1a représentation publique des familles de 1’élite se fait a
travers des charges communes et des bienfaits communs. C’est ce

18. Ibid., p. 225.
19. Ibid., p. 121.
20. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 253.



LES GRANDES-PRETRESSES DU CULTE IMPERIAL 125

qui explique la présence dans les inscriptions de la mention de
I’ascendance ou de la descendance des femmes citées, mais seule-
ment accessoirement de leurs alliances matrimoniales. Pour 1’his-
torienne, la visibilité des femmes est donc due a une richesse en
augmentation et a I’évergétisme issu de la période hellénistique,
qui brouille les distinctions antérieures entre spheére privée et
sphere publique. De plus, les membres masculins des familles de
I’élite étaient souvent absents et il revenait aux femmes de perpé-
tuer le renom de la famille par des actions ou des dons. Réussir un
devoir civique de génération en génération est 1’idéologie prédo-
minante parmi 1’élite des cités grecques impériales ; les titres et
les activités des femmes dépendaient grandement de ce systéme
basé sur la richesse et les traditions familiales.

I1. 4. Représentation publique du couple

Comme on peut le remarquer, les conditions préalables a 1’ob-
tention d’une fonction pour une femme devaient étre sa fortune,
son appartenance a un milieu social élevé et son intégration au
sein de sa famille. Malgré tout, I’aspect sur lequel ont insisté la
plupart des historiens est la dépendance de la femme envers son
mari telle que les inscriptions en témoignent. R. Van Bremen, a la
suite de S. J. Friesen et de R. Etienne, insiste plus encore sur le
partage des fonctions entre époux, notamment pour la grande-pré-
trise. Le partage des fonctions est courant deés le milieu du 1°’s.
ap. J.-C., en méme temps que s’ouvre de maniere effective la
grande-prétrise pour les femmes. Mais I’interprétation de R. Van
Bremen est différente de celle de ces prédécesseurs en ceci: les
femmes, selon elle, ont obtenu un titre civique en méme temps
que leur mari pour marquer leur participation a la vie publique. Il
ne s’agit pas ici d’un titre honorifique mais de complémentarité
dans la fonction exercée. Ainsi le partage des fonctions civiques
entre époux, opposé a I’indépendance de la femme telle qu’elle
peut étre percue dans les inscriptions, est important pour notre
perception de la participation féminine a la vie publique. Le
couple de bienfaiteurs apparait surtout des Flaviens aux Sévéres,
reflétant une tendance a 1’accentuation du couple plut6t que du ci-
toyen isolé. La grande-prétrise n’était pas au départ une charge
double, mais, par la suite, le couple s’est présenté comme une
unité en public, présidant ensemble jeux et festivals, mais sépa-
rant leurs autres responsabilités. Les raisons peuvent étre di-
verses : pour R. Van Bremen, I’image du couple impérial a eu une



126 ETUDES DE LETTRES

influence sur les élites qui I’ont imité en mettant a la téte du culte
impérial une grande-prétresse et un grand-prétre. Les efforts
d’ Auguste cherchant a créer une image de la famille impériale
basée sur la Domus Augusta et tentant de promouvoir le mariage
ont eu un effet dans les cités de I’Empire ou 1’élite imitait le mo-
dele impérial et s’affichait en public pour donner 1I’image du
couple heureux?!.

11. 5. Motivations

Un probléme peu étudié est celui des motivations des femmes
a occuper des fonctions publiques. M.T. Boatwright parle d’ému-
lation créée par les femmes de la maison impériale qui souvent,
des les Julio-Claudiens, voyageaient avec I’empereur, ce qui ren-
forcait le phénomene de visibilité des femmes en public.
L’exemple des femmes de magistrats romains qui, des Tibere, ont
obtenu le droit de voyager dans les provinces en compagnie de
leur famille est également retenu??. Selon une autre interprétation,
cette «visibilité » des femmes dans les magistratures et les litur-
gies viendrait de la rivalité des cités d’ Asie Mineure entre elles?.
Une largesse dans une cité aurait été immédiatement imitée dans
une cité voisine. L’exemple de la restauration onéreuse de 1’arc de
Pergé par Plancia Magna a ainsi été imité dans une cité voisine
par une largesse quasi équivalente. De méme, I’élection d’une
femme de 1’élite a un poste éponyme pouvait étre pergue comme
un modele a suivre pour la cité voisine. Une fois qu’un poste avait
été occupé par une femme, il pouvait servir de précédent et les
femmes ont su tirer parti de cette concurrence. A.S. Hall, N.P.
Milner et J.J. Coulton ont insisté sur une autre forme de motiva-
tion, qui est la contribution de la femme au rayonnement et au
prestige de sa famille, soit en 1’absence de son mari qui pouvait
étre en fonction officielle en dehors de la province, soit par désir
d’accroitre de maniére personnelle le renom de sa famille?4,

21. R. Van Bremen, op. cit. (n. 13), p. 137.

22. A.J. Marshall, op. cit. (n. 4), p. 126.

23. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 261. Pour un exemple précis de rivalité
entre les cités d’ Asie Mineure et I’importance d’obtenir la permission de créer un
culte au niveau provincial, voir S.J. Friesen, op. cit. (n. 11), et TACITE (Ann. IV,
55-56) sur le culte provincial finalement accordé a Smyrne parmi 11 cités, apres
deux ans de pourparlers de la part de ces cités.

24. C’est la conclusion de I’article de A.S. HALL, N.P. MILNER et J.J. COULTON,
«The Mausoleum of Licinnia Flavilla and Flavianus Diogenes of Oinoanda:
Epigraphy and Architecture», Anatolian Studies (1996), p. 111-46.



LES GRANDES-PRETRESSES DU CULTE IMPERIAL 127

II. 6. L’indépendance des grandes-prétresses provinciales

Revenons a R.A. Kearsley: son étude de 15 archiereiai du
culte impérial provincial a Ephese lui permet d’établir la liste sui-
vante : 8 prétresses étaient mariées a des grands-prétres ou des
asiarques (les discussions sur 1’identité des deux fonctions datent
de plus d’un siécle et ne sont toujours pas résolues) et ont donc pu
obtenir leur titre grice a leur mari®>. Mais ’intérét de ces docu-
ments, selon R.A. Kearsley, vient surtout des prétresses restantes,
pour lesquelles l’inscription ne mentionne aucun mari. Ces
archiereiai sont honorées par la cité pour avoir accompli la ou les
taches qui leur étaient confiées; elles semblent avoir accompli
cette tiche en toute indépendance, comme un homme 1’aurait fait.
R.A. Kearsley prend un exemple a Magnésie oul une inscription
montre une certaine Iuliané, honorée pour la grande-prétrise
d’Asie, de méme que son mari, mais sa titulature est mentionnée
dans I’inscription avant celle de son époux. L’attention particu-
liere portée a la grande-prétrise de cette femme permet a Kearsley
d’émettre la théorie suivante: les époux ont effectué cette charge
a des périodes différentes, Iuliané n’a donc pas eu besoin de son
mari pour revétir cette charge, qui n’était pas seulement honori-
fique : « There is one final and conclusive proof that women could
and did serve as archiereiai of Asia in their own right». Cette
théorie est reprise dans son article « Asiarchs, archiereis and ar-
chiereiai of Asia: new evidence from Amorium in Phrygia®®».

En 1992 intervient une réponse a ces articles de la part de
Peter Herz?’, qui reprend la méthodologie et 1’argumentation de
R.A. Kearsley pour donner sa propre définition du réle de la
grande-prétresse. Il se tourne pour cela vers les provinces de
I’Occident ou les grandes-prétresses, les flaminiques, avaient le
devoir d’honorer les impératrices divinisées. Pour P. Herz, cela ne
pouvait étre différent en Asie Mineure. Le culte des empereurs
était un culte collectif, il incluait donc les membres féminins de la
maison impériale. P. Herz fait remonter I’origine de la grande-
prétrise féminine a 1’an 38 ap. J.-C. a la mort de Drusilla, qui est
la premiére femme de la maison impériale a étre divinisée, par
Caligula. Le véritable essor de cette fonction intervient surtout
apres la divinisation de Livie, en 42 ap. J.-C.

25. R.A. KEARSLEY, «Asiarchs, archiereis and the archiereiai of Asia», Greek,
Roman and Byzantine Studies, 27 (1986), p. 187.

26. R.A. KEARSLEY, Epigraphica Anatolica, 16 (1990), p. 78.

27. P. HErz, Tyche, 7 (1992), p. 95-115.



128 ETUDES DE LETTRES

Le fait que beaucoup d’archiereiai soient mariées a des
grands-prétres permet a Herz de dire qu’en régle générale le
koinon a procédé, des 38 ap. J.-C., a I’élection d’un grand-prétre,
marié si possible. La prétendue indépendance des grandes-
prétresses relevée dans les inscriptions par Kearsley ne concerne-
rait donc que des femmes pas encore mariées, veuves ou séparées
qui auraient été uniquement prétresses des impératrices divinisées
et cela de facon complémentaire a une charge de grand-prétre. Par
12 méme, si la grande-prétrise exigeait une représentation des
deux sexes a la téte du culte, et ce dés 38 ap. J.-C., le grand-prétre
qui n’était pas marié, ou était veuf ou séparé, pouvait donc inclure
sa mere, sa sceur ou encore sa fille dans ses devoirs religieux, ce
qui éclairerait d’un jour nouveau les différentes inscriptions de
prétresses sans présence d’un mari mais dont la filiation est
connue et inclut un pere ou un fils grand-prétre.

L’interprétation de P. Herz est ainsi la suivante : les grandes-
prétresses pouvaient officier avec leur mari mais n’avaient que des
tdches ornementales jusqu’a la divinisation de Drusilla et surtout
de Livie, date a partir de laquelle les archiereiai furent désormais
nécessaires, mais furent cependant élues en méme temps que leur
mari. Au lieu de parler d’indépendance, P. Herz parle plutdt de li-
mitation de 1’activité féminine, confinée a des fonctions reli-
gieuses et cultuelles, bien slir respectables. Les grandes-
prétresses ne doivent en aucun cas €tre considérées comme
uniques représentantes du koinon d’Asie a la place d’un homme,
pour les raisons suivantes : la grande-prétresse aurait dii, en tant
que représentante du koinon, siéger et présider 1’assemblée provin-
ciale, agir en tant que porte-parole de la province aupres du pro-
consul, voire auprés de I’empereur, ce qui est inimaginable selon
P. Herz : «Das bedeutet aber vor allem Ehrenrecht und Befreiung
von den rechtlichen Vorschriften, die die Masse der Frauen iibli-
cherweise einschriinkten, aber keinesfalls administative Rechte?®».

L’hypotheése de R.A. Kearsley a suscité également une réaction
de M. Worrle : 1a mauvaise lecture des textes épigraphiques fait
s’annuler la théorie de Kearsley sur I’indépendance des grandes-
prétresses : 1’archiereia étudiée a en fait effectué la grande-pré-
trise en compagnie de son fils. La reconstitution du texte par
M. Worrle fait que sa théorie rejoint celle de R. Van Bremen: le
statut de la femme vient de son appartenance a une famille, a un

28. Ibid., p. 108.



LES GRANDES-PRETRESSES DU CULTE IMPERIAL 129

milieu, et ne prouve en aucun cas une quelconque forme d’éman-
cipation féminine?.

Conclusion : aspects des limitations de la sphére féminine

La plupart des auteurs s’accordent a relever que le réle de la
femme dans 1’ Antiquité n’est pas a considérer du point de vue
d’une certaine émancipation, mais est plutét a mettre en relation
avec le contexte familial dont la femme est issue : « For women,
private preceded public : when public roles existed, they develo-
ped from family relationships ». C’est le point de vue de certaines
historiennes telles que R. Frei-Stolba, A. Bielman, L. Ladjimi-
Sebai, et dans une moindre mesure d’historiens tels que P. Herz
et M. Worrle. Un point d’achoppement est le pouvoir éventuel
de ces femmes, pouvoir quasi inexistant en dehors de tout
contexte familial selon P. Herz, car ce serait empiéter sur le pou-
voir des hommes (droit de vote, carriere militaire, rencontre avec
I’empereur), alors que R. Van Bremen et d’autres historiens a sa
suite affirment que le pouvoir de ces femmes n’est pas a considé-
rer du point de vue politique parce qu’elles n’ont en effet pas le
droit de vote ou de délibération, mais ils relévent que le role pu-
blic de la grande-prétrise, par son prestige, fait entrer les femmes
dans le droit civique®’. Le pouvoir qu’elles avaient n’est pas sy-
nonyme de droit de vote. Pour M.T. Boatwright, s’il est vrai
qu’on ignore si ces femmes effectuaient elles-mémes leurs de-
voirs civiques (ce qui aurait signifié commander a des hommes),
le vrai pouvoir était d’obtenir le respect public3!. Ce que confirme
A.J. Marshall : « However all the contributors to this interesting
controversy seem to have missed the essential truth about the rea-
lities of power under Roman rule. In Roman eyes, the influence
and prestige of these wealthy women was not really based upon,
or expressed by, the degree of actual political power vested in
whatever civic offices they might hold. Vis-a-vis the Roman
governor, city magistracies probably afforded little effective poli-
tical “power” whether held by men or women32. » De la part de
ces auteurs, c’est saluer I’acquis.

29. M. WORRLE, «Neue Inschriftenfunde aus Aizanoi I», Chiron, 22 (1992),
p. 368-9.

30. R. Van Bremen, «Women and Wealth» (n. 12), p. 57.

31. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 259-60.

32. A.J. Marshall, op. cit. (n. 4), p. 125.



130 ETUDES DE LETTRES

Pour délimiter le statut de la femme, R. Van Bremen préfere
parler de sphéres d’activités séparées homme /femme, au niveau
domestique et dans la cité. Cette idée de complémentarité remonte
a la période classique. Cette division se refléte dans les générosi-
tés différentes mais complémentaires accomplies par des femmes,
tout en faisant remarquer le paradoxe suivant, déja mentionné: en
dépit des titres et de I’influence de ces femmes, le langage des
inscriptions fait appel a des qualités féminines typiquement do-
mestiques. R. Van Bremen note également une contradiction entre
le role prééminent que la femme était amenée a remplir au niveau
municipal et provincial, comme nous 1’avons vu, et la fagcon dont
la femme était percue dans 1’idéologie commune. Pour R. Van
Bremen, les idées traditionnelles sur les femmes se retrouvent
dans les inscriptions qui mentionnent la modestie, la dévotion au
mari et aux enfants, qualités qui réduisent la femme a la sphere
privée et domestique traditionnelle, nonobstant le réle public
qu’elle a pu endosser®.

Comme on peut le constater, ce sujet n’est arrivé a aucun
consensus. En ce qui concerne la visibilité des femmes dans la vie
civique des normes ont pu étre établies sur la base des inscriptions.
Ces normes ne sont en aucun cas statiques car il faut tenir compte
du matériel a disposition et des particularismes régionaux inhé-
rents a I’Asie Mineure. De plus, des travaux particuliers sur une
famille ou une femme, comme en a effectués M.T. Boatwright,
permettent d’infirmer certains modeles établis de la participation
féminine et sont a I’origine de nouvelles recherches. En effet,
Plancia Magna n’est de loin pas le seul exemple fourni par les ins-
criptions d’une femme qui présente une forme d’indépendance
dans sa carriére et dans sa vie, ce qui est contradictoire avec 1’atti-
tude de 1’époque.

Cécile HAYWARD

33. R. Van Bremen, op. cit. (n. 13), p. 133.



	Les grandes-prêtresses du culte impérial provincial en Asie mineure : état de la question

