
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 1

Artikel: Les grandes-prêtresses du culte impérial provincial en Asie mineure :
état de la question

Autor: Hayward, Cécile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES GRANDES-PRÊTRESSES DU CULTE IMPÉRIAL
PROVINCIAL EN ASIE MINEURE,

ÉTAT DE LA QUESTION

La grande-prêtrise du culte impérial provincial est la charge la plus
prestigieuse qu'un citoyen puisse endosser dans une cité et l'aboutissement de sa
carrière civique. Le fait qu'elle puisse être exercée par une femme implique une
approche élargie de la condition féminine dans l'Antiquité. Le prestige qui
ressort de la grande-prêtrise féminine, même si elle ne représente pas l'aboutissement

d'une carrière (les femmes n'ont pas de cursus organisé), est à inclure dans
une thématique plus générale de «visibilité» de la femme, avec ses limites. Les
diverses études actuelles sur la femme dans le monde gréco-romain, études
économiques ou sociologiques, sont indispensables à la compréhension du rayonnement

de la grande-prêtrise pour le sexe féminin, avec les controverses qui en
découlent. La grande-prêtrise ne représente qu'une étape dans notre compréhension

du statut de la femme dans l'Antiquité1.
Cet article se divise en deux parties. La première est une introduction générale

au culte impérial et à la question féminine telle qu'elle a été étudiée depuis le
début de ce siècle, tandis que la seconde partie traite plus spécifiquement des
diverses directions de recherche actuelles concernant la femme dans l'Antiquité.

1. Depuis les années 70, un renouvellement des études sur les femmes nous
est proposé: études féministes prônant la subordination et la soumission des
femmes dans l'Antiquité, ou gender history qui se propose d'étudier des sphères
séparées masculines/féminines mises en relation l'une avec l'autre pour définir
la place des hommes et des femmes dans la société. Ainsi notre interprétation de
la femme antique a pu évoluer grâce à l'apport de nouvelles preuves archéologiques

(ou à la relecture de celles-ci) et de nouvelles perspectives de recherches.
Voir la sélection suivante: Women in the Ancient World. The Arethusa Papers,
New York, 1984 (recueil d'articles); S.B. Pomeroy, Goddesses, Whores, Wives
and Slaves: Women in Classical Antiquity, New York, 1975; S.B. POMEROY,
«The Study of Women in Antiquity: Past, Present, and Future», AJPh, 112

(1991), p. 263-8; S.B. Pomeroy, Women in Antiquity, Oxford, 1996 (recueil
d'articles); K. Hausen et H. Wunder, Frauengeschichte, Geschlechtergeschichte,

Frankfurt/New York, 1992.



118 ÉTUDES DE LETTRES

I. Introduction

I. 1. Le culte impérial

Quand en 29 avant J.-C. l'empereur Auguste, successeur de
César, permet l'institution d'un culte en son nom et en celui de la
déesse Roma, à Pergame (province d'Asie), c'est tout un système
politique qui se met en place, permettant à Rome de faire
connaître sa politique impériale dans les régions éloignées d'un
empire multiculturel en perpétuelle mutation2. Son instauration
en Asie Mineure n'est pas fortuite, car les Grecs sont depuis
longtemps habitués à honorer et à rendre des cultes aux rois,
bienfaiteurs ou chefs militaires grecs, puis romains. Toutefois, ce
culte dédié au nouvel empereur est établi désormais à l'échelle
provinciale : proposé par l'assemblée de la province, il doit recevoir

l'aval officiel de Rome. De la part des Grecs, ce culte reflète
un désir de poursuivre des pratiques religieuses en vigueur sous
la République tout en signifiant à Rome qu'ils se soumettent à la
nouvelle politique impériale.

À la tête de ce culte impérial provincial se trouve le grand-
prêtre, élu par l'assemblée de la province, certainement pour une
année. Officiant dans un premier temps seul à la tête du culte de

Pergame, le grand-prêtre aura des collègues quand plusieurs
autres cités d'Asie Mineure recevront l'autorisation officielle de
dédier un culte et de bâtir un temple au nom des empereurs.

7. 2. Les sources

L'épigraphie, ici étudiée, nous a fourni les noms d'un grand
nombre de ces prêtres, mais également d'un nombre élevé de

2. Les principaux ouvrages concernant le monde grec et le culte impérial
sont les suivants: L. Cerfaux et J. Tondriau, Le culte des souverains dans la
civilisation gréco-romaine, Tournai, 1957; G.W. Bowersock, Augustus and
the Greek World, Oxford, 1965; G.W. Bowersock, «Greek Intellectuals and
the Imperial Cult in the Second Century A.D.», in Studies on the Eastern
Roman Empire, Goldbach, 1994; M.D. Campanile, «Osservazioni sul culto
provinciale di Augusto in Asia Minore», Epigraphica, 60 (1993), p. 207-11;
M.D. Campanile,1 sacerdoti del koinon d'Asia, Pisa, 1994 (dresse une liste des

archiereiai); M.D. Campanile, «I sommi sacerdoti del koinon d'Asia: numéro,
rango e criteri di elezione», ZPE, 100 (1994), p. 422-6; S.R.F. Price, «Gods and
Emperors: The Greek Language of the Roman Imperial Cuit», JHS, 104 (1984),
p. 79-95. D'autres ouvrages sont mentionnés infra, notamment n. 3-11.



LES GRANDES-PRÊTRESSES DU CULTE IMPÉRIAL 119

grandes-prêtresses3. Le fait que des femmes aient été depuis des
siècles attestées dans des fonctions religieuses en Grèce n'est pas
étranger à cette relative profusion. Mais la grande-prêtrise du
culte impérial provincial est la fonction la plus illustre et la plus
prestigieuse qu'une personne puisse exercer au sein d'une cité,
revêtant un caractère social, public, voire politique qui aurait dû
d'emblée exclure les femmes. Dès lors, comment comprendre les
inscriptions où figurent des femmes, parfois honorées sans qu'il
soit fait mention d'une quelconque ascendance, descendance ou
mariage, qui cumulent la grande-prêtrise du culte impérial provincial

avec d'autres fonctions publiques (par ailleurs souvent liées à

l'organisation du culte lui-même) comme l'agonothésie ou la
gymnasiarchie et font étalage de leur richesse dans le cadre de
dons ou de restaurations parfois très onéreux

Le premier problème est celui des sources. M.T. Boatwright
affirme justement que les preuves épigraphiques (et numismatiques)
sont en contradiction avec les documents légaux et littéraires qui
prônent le silence et la soumission des femmes, contradiction qui,
selon l'historienne, a fait l'objet de peu d'études4.

Un autre problème est la constance avec laquelle la plupart des
historiens, depuis le début des études sur les questions féminines,
ont réduit l'étendue de la participation des femmes à la vie
civique. S'il est vrai que, pour les femmes, ces diverses fonctions

3. Le nombre d'archiereiai en Asie Mineure est en effet comparativement
plus élevé que dans les autres provinces où ce sujet a été étudié, sans que cela ne
soit entièrement dû aux aléas des découvertes archéologiques. Voir les travaux
de R. Etienne, Le culte impérial dans la péninsule ibérique d'Auguste à

Dioclétien, Paris, 1958 (environ 15 grandes-prêtresses); L. Ladjimi Sebai, «A
propos du flaminat féminin dans les provinces africaines», MEFRA, 102 (1990),
p. 651-86 (2 grandes-prêtresses au niveau provincial); A. Bielman et R. Frei-
Stolba, «Les flaminiques du culte impérial: contribution au rôle de la femme
sous l'Empire romain», Études de Lettres, 1994.2, p. 113-26 (étude des
flaminiques municipales des Trois Gaules et de Germanie). Voir encore les travaux de
M.S. Bassignano, Il flaminato nelleprovince romane dell'Africa, Rome, 1974;
W. Spickermann, «Priesterinnen im römischen Gallien, Germanien und den

Alpenprovinzen (1.-3. Jahrhundert n. Chr.)», Historia, 43 (1994), p. 189-240;
F. Kirbihler, «Les femmes magistrats et liturges en Asie Mineure», Ktèma, 19

(1994), p. 51-78, qui dresse un bilan des recherches sur le sujet.
4. M.T. Boatwright, «Plancia Magna of Perge: Women's Role and Status in

Roman Asia Minor», in Women's History and Ancient History, Chapel Hill,
London, 1991, p. 258. Même remarque chez A.J. Marshall, «Roman Women
and the Provinces», AncSoc, 6 (1975), p. 109.



120 ÉTUDES DE LETTRES

étaient honorifiques et cérémonielles, elles doivent plutôt être
considérées, dans la bouche de certains auteurs, comme une
limitation de l'activité féminine. Pierre Paris, pionnier des études sur
les femmes (dès 1891), affirme que les femmes qui apparaissent
dans les inscriptions comme détentrices à titre unique de la fonction

de grande-prêtresse l'ont obtenue dans le seul but d'en assumer

la charge financière, sous la supervision d'un homme. Pour P.

Paris, la grande-prêtrise ne serait que religieuse et cérémonielle5,
à l'instar de Vincent Chapot qui, en 1904, admet que les femmes
ont pu être indépendantes dans des liturgies (apport financier)
onéreuses comme la grande-prêtrise, mais leur refuse le droit de
les exercer de façon réelle: «On ne la [la femme] voit pas,
comme agonothète, le fouet à la main au milieu des athlètes et des
esclaves, ou, à titre de gymnasiarque, veillant au bon ordre, pendant

les ébats des neoi ou des éphèbes [...] » sous le prétexte que
« certaines liturgies pouvaient en effet présenter quelque danger
pour la femme, au point de vue des mœurs6». Sa conclusion est
ainsi la suivante : les honneurs et les titulatures conférés aux
femmes interviennent en remerciement de dons en argent dont la
raison est la compétitivité des cités entre elles sur des questions
de vanité et d'opulence : «En abaissant, politiquement et moralement

l'homme, les maîtres du pays ont affranchi et relevé la
femme7». En 1911, O. Braunstein émet une autre théorie : la position

de la femme dans les magistratures et liturgies est héritée du
système matriarcal pré-grec du sud-ouest de l'Asie Mineure, théorie

peu développée par la suite. Sa conclusion n'en demeure pas
moins que les diverses fonctions conférées aux femmes sont de
nature purement honorifiques8.

Par la suite, la vision du statut de la femme dans l'Antiquité
commence à se modifier peu à peu, sans toutefois que l'on parle
d'indépendance ou d'émancipation, car ce serait inconcevable en
regard de la position classique de ces auteurs. Dans son étude
spécifiquement liée au culte impérial dans la péninsule ibérique,

5. P. Paris, Quatenus feminae res publicas in Asia minore, romanis impe-
rantibus, attingerint, Paris, 1891.

6. V. Chapot, La province romaine proconsulaire d'Asie, Paris, 1904,

p. 160-1.
7. Ibid., p. 163.
8. O. Braunstein, Die politische Wirksamheit der griechischen Frau,

Leipzig, 1911.



LES GRANDES-PRÊTRESSES DU CULTE IMPÉRIAL 121

R. Étienne, en 1958, suppose que la grande-prêtresse (la flami-
nique, en Occident) obtenait son titre conjointement avec son
mari: «L'impératrice participe également à la souveraineté et,
comme l'empereur, est candidate après sa mort à la divinisation.
La présence d'une flaminique est donc nécessaire [,..].9» Dans le
cas d'une inscription faisant mention uniquement d'une flaminique,

Étienne préfère avancer la théorie selon laquelle par modestie

le flamine, mari de la flaminique, aurait fait abstraction de sa

propre fonction quand il honorait sa femme dans une inscription ;

l'auteur ne fournit toutefois pas de plus amples informations (et il
semble peu probable que la grande-prêtrise, qui représentait
l'aboutissement d'une carrière civique, ne figure pas dans un
cursus). Dans les ouvrages plus récents ayant spécifiquement trait au
culte impérial, le rôle de la grande-prêtresse ne fait pas toujours
l'objet d'études particulières, ni chez D. Fishwick, ni chez S.R.F.
Price, hormis une simple mention qui atteste de sa présence10. En
revanche, en 1993, S.J. Friesen nous livre une liste de 42 grandes-
prêtresses provinciales de l'Asie Mineure comportant 29 noms
différents11. Selon l'auteur, les changements dans l'interprétation du
statut des grandes-prêtresses interviennent dès 1986, avec l'article
de R.A. Kearsley, «Asiarchs», dont nous allons reparler. Sa
conclusion est que la déification de Livie en 42 ap. J.-C. a poussé
les femmes à s'occuper du culte de l'impératrice et a entraîné un
développement soudain des charges ouvertes aux femmes.

Comme nous pouvons le constater, les auteurs modernes ont su
relever l'aspect financier qui représentait un trait important de la
participation féminine à la vie civique dans l'Antiquité. C'est
principalement de cet aspect financier dont vont se nourrir
certaines études actuelles, qui se focalisent sur la fortune même de
ces femmes, puis par extension sur les motivations de ces
dernières à accepter des charges civiques, donc publiques. Nous
allons maintenant aborder ces différents points.

9. R. Étienne, op. cit. (n. 3), p. 172.
10. D. Fishwick, The Imperial Cult in the Latin West, Leiden, 1991; S.R.F.

Price, Rituals and Power: the Roman Imperial Cult in Asia Minor, Cambridge,
1984, p. 211.

11. S.J. Friesen, Twice Neokoros, Leiden, 1993, p. 89.



122 ÉTUDES DE LETTRES

II. Visibilité des femmes

II. 1. Sphère privée/sphère publique

Nous l'avons vu auparavant, la sphère féminine dans l'Antiquité
a été reléguée, dans les textes littéraires, au domaine domestique
dans un esprit de soumission et de dévotion au mari et à la famille,
en contradiction avec ce que nous apprennent les inscriptions.

L'historienne R. Van Bremen en particulier, dans un article12,
puis dans un livre13 relie la visibilité des femmes dans la vie
publique des cités au processus d'évergétisme qui apparaît dès le
IIe s. av. J.-C., processus qui trouve son apogée aux Ier et IIe s. de
notre ère. L'élite financière des cités monopolise petit à petit les
magistratures, en principe accessibles à tout citoyen, et les liturgies

qui sont en général des contributions financières. La distinction

entre une magistrature et une liturgie tend à disparaître car
toutes sont prises en charge par la riche élite : les magistrats, pour
des raisons de prestige et d'honneur, paient plus que nécessaire
leur charge ; pour les mêmes raisons, les liturgies deviennent
prisées. En retour, la cité reconnaissante mais dépendante comble
d'honneurs magistrats, liturges et bienfaiteurs. En fin de compte,
les femmes possédant une grande fortune vont à la fois subir ce
système de l'évergétisme et en profiter, presque de la même
manière que les hommes : elles sont évergètes très tôt mais sont
également très tôt «invitées» par les cités à remplir certaines
obligations onéreuses, principalement religieuses. L'évolution des

magistratures, liturgies et bienfaits suit donc l'évolution du
système de l'évergétisme, par lequel la notion de sphère privée tend
à disparaître, englobée dans la participation à la vie publique,
ainsi que J. Nollé, le premier, l'a démontré14. Les femmes bienfaitrices

appartiennent à l'élite locale qui est au centre de l'attention
générale, annulant la notion de sphère privée. Cette théorie
est partagée par M.T. Boatwright : la concentration des richesses
dans l'élite explique les donations onéreuses, qu'elles soient ou

12. R. Van Bremen, «Women and Wealth», in Images of Women in Antiquity,
London, 1983.

13. R. Van Bremen, The Limits ofParticipation. Women and Civic Life in the
Greek East in the Hellenistic and Roman Periods, Amsterdam, 1996.

14. J. Nolle, «Frauen wie Omphale?», in Reine Männersache? Frauen in
Männerdomänen der antiken Welt (M.H. Dettenhofer hsg.), Köln, 1994. Sur cet
ouvrage, voir le compte-rendu de P. Herz, Münstersche Beiträge zur Antiken
Handelgeschichte, XVI. 1 1997, p. 85-92.



LES GRANDES-PRÊTRESSES DU CULTE IMPÉRIAL 123

non spontanées. L'évergétisme est un attribut du pouvoir, phénomène

social, économique et politique dans lequel les femmes
auront un rôle à jouer (voir les donations et autres fonctions tenues
par les archiereiai Plancia Magna, Claudia Métrodora ou
Ménodora, par exemple15).

II. 2. La fortune des femmes

L'épigraphie ne manque pas d'exemples de femmes bienfaitrices

faisant des dons en espèces ou participant aux frais de
construction ou de rénovation de bâtiments publics. De la même
manière, tel qu'il a été montré précédemment, le lien entre la
richesse et l'accession des femmes aux rôles publics est évident,
comme le souligne L. Ladjimi-Sebai : «Il fallait compter avec les
femmes, enfin, parce que le flaminat est une charge et que les
femmes ont de l'argent16. » R. Van Bremen est une des premières à

avoir abordé le sujet de la fortune des femmes. Pour l'historienne,
il s'agit d'insister sur le montant de la fortune des femmes, l'aspect

financier : la sphère traditionnelle religieuse s'étend à des
liturgies qui présupposent une grande fortune et une certaine
indépendance financière: «An adult woman's ability to manage
her own affairs, despite the formal restrictions of the law (in its
widest sense : Greek or Roman), is a condition immediately relevant

to our understanding of the public roles women played and
were expected to play in Greek cities17. » Sans entrer dans des
détails légaux complexes, nous nous contenterons dans un premier
temps de résumer les restrictions affectant les femmes dont R. Van
Bremen fait mention : pendant la période hellénistique, une forme
de tutelle s'exerçait sur les femmes au travers d'un
kyrios, dont l'importance est difficile à montrer. La présence de ce
tuteur est également attestée pendant la domination romaine. Petit
à petit, les élites provinciales ont reçu la citoyenneté romaine et
ont donc été soumises à la loi romaine, assez restrictive pour les
femmes, concernant les héritages, les cadeaux et les questions
d'argent. R. Van Bremen affirme que cette tutelle masculine va
diminuer (il y a dès Auguste, pour les femmes ayant trois enfants

15. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 254. Pour les inscriptions concernant
Plancia Magna: Epigraphica Anatolica, 11 (1988), p. 97-170; Claudia
Métrodora: Bull. Ep., 213 (1956); Ménodora: IGR III 800, 801, 802.

16. L. Ladjimi-Sebaï, op. cit. (n. 3), p. 669.
17. R. Van Bremen, op. cit. (n. 13), p. 206.



124 ÉTUDES DE LETTRES

et plus, une possibilité d'émancipation, le ius trium liberorum);
mais le kyrios ne demeure pas moins pour elle une expression
parmi d'autres d'un contrôle masculin sur la femme18. Sa présence
est une norme grecque et romaine, plus ou moins exigée.
L'absence relative du kyrios dans les inscriptions ne représente pas
pour R. Van Bremen une preuve de l'émancipation de la femme.
Pour elle, le débat n'est pas de savoir si une femme peut s'affranchir

du contrôle masculin et disposer de ses biens pour ensuite
entreprendre une carrière publique ou devenir évergète. Les
décisions concernant l'argent ne sont pas à prendre à titre privé
mais sont à considérer à l'échelle familiale, pour le renom de la
famille, comme nous allons le voir. Cet avis est partagé par
M.T. Boatwright : les largesses de Plancia Magna (qui sont faites
en son nom propre), ont été permises grâce à l'héritage de son père
et sont à relier avec le grand renom de sa famille, une des plus
illustres d'Asie Mineure, les Plancii.

II. 3. Contexte familial
R. Van Bremen, loin de parler des limitations du rôle des ar-

chiereiai, cherche à leur donner une place dans un contexte
politico-familial d'avancement social, de représentation publique de
la famille. Ainsi, le pouvoir d'une femme ne viendrait pas de son
indépendance affichée dans les inscriptions mais plutôt de son
appartenance à un milieu: «Both on a provincial and on a civic
level, female status and power were expressed not in terms of
"independence from" but in terms of "belonging to"19. » C'est également

la théorie défendue par M.T. Boatwright dans son étude
d'un cas particulier, celui de Plancia Magna, qui lui permet de
redéfinir la position de cette femme par son appartenance à une
famille20. Les femmes sont intégrées à la vie civique à travers des

liturgies et des charges, mais, en tant que membres d'une famille,
elles sont placées dans des relations familiales vis-à-vis de la cité
et du corps politique. Pour R. Van Bremen, les femmes sont
considérées comme des partenaires par leurs époux mais on
attend également d'elles qu'elles perpétuent des traditions familiales

; la représentation publique des familles de l'élite se fait à

travers des charges communes et des bienfaits communs. C'est ce

18. Ibid., p. 225.
19. Ibid., p. 121.
20. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 253.



LES GRANDES-PRÊTRESSES DU CULTE IMPÉRIAL 125

qui explique la présence dans les inscriptions de la mention de
l'ascendance ou de la descendance des femmes citées, mais seulement

accessoirement de leurs alliances matrimoniales. Pour
l'historienne, la visibilité des femmes est donc due à une richesse en
augmentation et à l'évergétisme issu de la période hellénistique,
qui brouille les distinctions antérieures entre sphère privée et
sphère publique. De plus, les membres masculins des familles de
l'élite étaient souvent absents et il revenait aux femmes de perpétuer

le renom de la famille par des actions ou des dons. Réussir un
devoir civique de génération en génération est l'idéologie
prédominante parmi l'élite des cités grecques impériales ; les titres et
les activités des femmes dépendaient grandement de ce système
basé sur la richesse et les traditions familiales.

II. 4. Représentation publique du couple

Comme on peut le remarquer, les conditions préalables à

l'obtention d'une fonction pour une femme devaient être sa fortune,
son appartenance à un milieu social élevé et son intégration au
sein de sa famille. Malgré tout, l'aspect sur lequel ont insisté la
plupart des historiens est la dépendance de la femme envers son
mari telle que les inscriptions en témoignent. R. Van Bremen, à la
suite de S. J. Friesen et de R. Etienne, insiste plus encore sur le
partage des fonctions entre époux, notamment pour la grande-prêtrise.

Le partage des fonctions est courant dès le milieu du Ier s.

ap. J.-C., en même temps que s'ouvre de manière effective la
grande-prêtrise pour les femmes. Mais l'interprétation de R. Van
Bremen est différente de celle de ces prédécesseurs en ceci : les
femmes, selon elle, ont obtenu un titre civique en même temps
que leur mari pour marquer leur participation à la vie publique. Il
ne s'agit pas ici d'un titre honorifique mais de complémentarité
dans la fonction exercée. Ainsi le partage des fonctions civiques
entre époux, opposé à l'indépendance de la femme telle qu'elle
peut être perçue dans les inscriptions, est important pour notre
perception de la participation féminine à la vie publique. Le
couple de bienfaiteurs apparaît surtout des Flaviens aux Sévères,
reflétant une tendance à l'accentuation du couple plutôt que du
citoyen isolé. La grande-prêtrise n'était pas au départ une charge
double, mais, par la suite, le couple s'est présenté comme une
unité en public, présidant ensemble jeux et festivals, mais séparant

leurs autres responsabilités. Les raisons peuvent être
diverses : pour R. Van Bremen, l'image du couple impérial a eu une



126 ÉTUDES DE LETTRES

influence sur les élites qui l'ont imité en mettant à la tête du culte
impérial une grande-prêtresse et un grand-prêtre. Les efforts
d'Auguste cherchant à créer une image de la famille impériale
basée sur la Domus Augusta et tentant de promouvoir le mariage
ont eu un effet dans les cités de l'Empire où l'élite imitait le
modèle impérial et s'affichait en public pour donner l'image du
couple heureux21.

II. 5. Motivations

Un problème peu étudié est celui des motivations des femmes
à occuper des fonctions publiques. M.T. Boatwright parle d'émulation

créée par les femmes de la maison impériale qui souvent,
dès les Julio-Claudiens, voyageaient avec l'empereur, ce qui
renforçait le phénomène de visibilité des femmes en public.
L'exemple des femmes de magistrats romains qui, dès Tibère, ont
obtenu le droit de voyager dans les provinces en compagnie de
leur famille est également retenu22. Selon une autre interprétation,
cette « visibilité » des femmes dans les magistratures et les liturgies

viendrait de la rivalité des cités d'Asie Mineure entre elles23.

Une largesse dans une cité aurait été immédiatement imitée dans
une cité voisine. L'exemple de la restauration onéreuse de l'arc de

Pergé par Plancia Magna a ainsi été imité dans une cité voisine
par une largesse quasi équivalente. De même, l'élection d'une
femme de l'élite à un poste éponyme pouvait être perçue comme
un modèle à suivre pour la cité voisine. Une fois qu'un poste avait
été occupé par une femme, il pouvait servir de précédent et les
femmes ont su tirer parti de cette concurrence. A.S. Hall, N.P.
Milner et J.J. Coulton ont insisté sur une autre forme de motivation,

qui est la contribution de la femme au rayonnement et au
prestige de sa famille, soit en l'absence de son mari qui pouvait
être en fonction officielle en dehors de la province, soit par désir
d'accroître de manière personnelle le renom de sa famille24.

21. R. Van Bremen, op. cit. (n. 13), p. 137.
22. AJ. Marshall, op. cit. (n. 4), p. 126.
23. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 261. Pour un exemple précis de rivalité

entre les cités d'Asie Mineure et l'importance d'obtenir la permission de créer un
culte au niveau provincial, voir S J. Friesen, op. cit. (n. 11), et Tacite {Ann. IV,
55-56) sur le culte provincial finalement accordé à Smyrne parmi 11 cités, après
deux ans de pourparlers de la part de ces cités.

24. C'est la conclusion de l'article de A.S. Hall, N.P. Milner et J.J. Coulton,
«The Mausoleum of Licinnia Flavilla and Flavianus Diogenes of Oinoanda:
Epigraphy and Architecture», Anatolian Studies (1996), p. 111-46.



LES GRANDES-PRÊTRESSES DU CULTE IMPÉRIAL 127

II. 6. L'indépendance des grandes-prêtresses provinciales

Revenons à R.A. Kearsley : son étude de 15 archiereiai du
culte impérial provincial à Ephèse lui permet d'établir la liste
suivante : 8 prêtresses étaient mariées à des grands-prêtres ou des

asiarques (les discussions sur l'identité des deux fonctions datent
de plus d'un siècle et ne sont toujours pas résolues) et ont donc pu
obtenir leur titre grâce à leur mari25. Mais l'intérêt de ces
documents, selon R.A. Kearsley, vient surtout des prêtresses restantes,
pour lesquelles l'inscription ne mentionne aucun mari. Ces
archiereiai sont honorées par la cité pour avoir accompli la ou les
tâches qui leur étaient confiées ; elles semblent avoir accompli
cette tâche en toute indépendance, comme un homme l'aurait fait.
R.A. Kearsley prend un exemple à Magnésie où une inscription
montre une certaine Iuliané, honorée pour la grande-prêtrise
d'Asie, de même que son mari, mais sa titulature est mentionnée
dans l'inscription avant celle de son époux. L'attention particulière

portée à la grande-prêtrise de cette femme permet à Kearsley
d'émettre la théorie suivante : les époux ont effectué cette charge
à des périodes différentes, Iuliané n'a donc pas eu besoin de son
mari pour revêtir cette charge, qui n'était pas seulement honorifique

: « There is one final and conclusive proof that women could
and did serve as archiereiai of Asia in their own right». Cette
théorie est reprise dans son article « Asiarchs, archiereis and
archiereiai of Asia : new evidence from Amorium in Phrygia26».

En 1992 intervient une réponse à ces articles de la part de
Peter Herz27, qui reprend la méthodologie et l'argumentation de
R.A. Kearsley pour donner sa propre définition du rôle de la
grande-prêtresse. Il se tourne pour cela vers les provinces de
l'Occident où les grandes-prêtresses, les flaminiques, avaient le
devoir d'honorer les impératrices divinisées. Pour P. Herz, cela ne
pouvait être différent en Asie Mineure. Le culte des empereurs
était un culte collectif, il incluait donc les membres féminins de la
maison impériale. P. Herz fait remonter l'origine de la grande-
prêtrise féminine à l'an 38 ap. J.-C. à la mort de Drusilla, qui est
la première femme de la maison impériale à être divinisée, par
Caligula. Le véritable essor de cette fonction intervient surtout
après la divinisation de Livie, en 42 ap. J.-C.

25. R.A. Kearsley, «Asiarchs, archiereis and the archiereiai of Asia», Greek,
Roman and Byzantine Studies, 27 (1986), p. 187.

26. R.A. Kearsley, Epigraphica Anatolica, 16 (1990), p. 78.
27. P. Herz, Tychè, 1 (1992), p. 95-115.



128 ÉTUDES DE LETTRES

Le fait que beaucoup d'archiereiai soient mariées à des

grands-prêtres permet à Herz de dire qu'en règle générale le
koinon a procédé, dès 38 ap. J.-C., à l'élection d'un grand-prêtre,
marié si possible. La prétendue indépendance des grandes-
prêtresses relevée dans les inscriptions par Kearsley ne concernerait

donc que des femmes pas encore mariées, veuves ou séparées
qui auraient été uniquement prêtresses des impératrices divinisées
et cela de façon complémentaire à une charge de grand-prêtre. Par
là même, si la grande-prêtrise exigeait une représentation des
deux sexes à la tête du culte, et ce dès 38 ap. J.-C., le grand-prêtre
qui n'était pas marié, ou était veuf ou séparé, pouvait donc inclure
sa mère, sa sœur ou encore sa fille dans ses devoirs religieux, ce
qui éclairerait d'un jour nouveau les différentes inscriptions de
prêtresses sans présence d'un mari mais dont la filiation est
connue et inclut un père ou un fils grand-prêtre.

L'interprétation de P. Herz est ainsi la suivante : les grandes-
prêtresses pouvaient officier avec leur mari mais n'avaient que des
tâches ornementales jusqu'à la divinisation de Drusilla et surtout
de Livie, date à partir de laquelle les archiereiai furent désormais
nécessaires, mais furent cependant élues en même temps que leur
mari. Au lieu de parler d'indépendance, P. Herz parle plutôt de
limitation de l'activité féminine, confinée à des fonctions
religieuses et cultuelles, bien sûr respectables. Les grandes-
prêtresses ne doivent en aucun cas être considérées comme
uniques représentantes du koinon d'Asie à la place d'un homme,
pour les raisons suivantes : la grande-prêtresse aurait dû, en tant
que représentante du koinon, siéger et présider l'assemblée provinciale,

agir en tant que porte-parole de la province auprès du
proconsul, voire auprès de l'empereur, ce qui est inimaginable selon
P. Herz : « Das bedeutet aber vor allem Ehrenrecht und Befreiung
von den rechtlichen Vorschriften, die die Masse der Frauen
üblicherweise einschränkten, aber keinesfalls administative Rechte28».

L'hypothèse de R.A. Kearsley a suscité également une réaction
de M. Worrle : la mauvaise lecture des textes épigraphiques fait
s'annuler la théorie de Kearsley sur l'indépendance des grandes-
prêtresses : Varchiereia étudiée a en fait effectué la grande-prêtrise

en compagnie de son fils. La reconstitution du texte par
M. Worrle fait que sa théorie rejoint celle de R. Van Bremen : le
statut de la femme vient de son appartenance à une famille, à un

28. Ibid., p. 108.



LES GRANDES-PRÊTRESSES DU CULTE IMPÉRIAL 129

milieu, et ne prouve en aucun cas une quelconque forme d'émancipation

féminine29.

Conclusion : aspects des limitations de la sphère féminine

La plupart des auteurs s'accordent à relever que le rôle de la
femme dans l'Antiquité n'est pas à considérer du point de vue
d'une certaine émancipation, mais est plutôt à mettre en relation
avec le contexte familial dont la femme est issue : « For women,
private preceded public : when public roles existed, they developed

from family relationships ». C'est le point de vue de certaines
historiennes telles que R. Frei-Stolba, A. Bielman, L. Ladjimi-
Sebaï, et dans une moindre mesure d'historiens tels que P. Herz
et M. Wôrrle. Un point d'achoppement est le pouvoir éventuel
de ces femmes, pouvoir quasi inexistant en dehors de tout
contexte familial selon P. Herz, car ce serait empiéter sur le pouvoir

des hommes (droit de vote, carrière militaire, rencontre avec
l'empereur), alors que R. Van Bremen et d'autres historiens à sa
suite affirment que le pouvoir de ces femmes n'est pas à considérer

du point de vue politique parce qu'elles n'ont en effet pas le
droit de vote ou de délibération, mais ils relèvent que le rôle
public de la grande-prêtrise, par son prestige, fait entrer les femmes
dans le droit civique30. Le pouvoir qu'elles avaient n'est pas
synonyme de droit de vote. Pour M.T. Boatwright, s'il est vrai
qu'on ignore si ces femmes effectuaient elles-mêmes leurs
devoirs civiques (ce qui aurait signifié commander à des hommes),
le vrai pouvoir était d'obtenir le respect public31. Ce que confirme
A.J. Marshall : « However all the contributors to this interesting
controversy seem to have missed the essential truth about the
realities of power under Roman rule. In Roman eyes, the influence
and prestige of these wealthy women was not really based upon,
or expressed by, the degree of actual political power vested in
whatever civic offices they might hold. Vis-à-vis the Roman
governor, city magistracies probably afforded little effective political

"power" whether held by men or women32. » De la part de
ces auteurs, c'est saluer l'acquis.

29. M. Wörrle, «Neue Inschriftenfunde aus Aizanoi I», Chiron, 22 (1992),
p. 368-9.

30. R. Van Bremen, «Women and Wealth» (n. 12), p. 57.
31. M.T. Boatwright, op. cit. (n. 4), p. 259-60.
32. A.J. Marshall, op. cit. (n. 4), p. 125.



130 ÉTUDES DE LETTRES

Pour délimiter le statut de la femme, R. Van Bremen préfère
parler de sphères d'activités séparées homme/femme, au niveau
domestique et dans la cité. Cette idée de complémentarité remonte
à la période classique. Cette division se reflète dans les générosités

différentes mais complémentaires accomplies par des femmes,
tout en faisant remarquer le paradoxe suivant, déjà mentionné : en
dépit des titres et de l'influence de ces femmes, le langage des
inscriptions fait appel à des qualités féminines typiquement
domestiques. R. Van Bremen note également une contradiction entre
le rôle prééminent que la femme était amenée à remplir au niveau
municipal et provincial, comme nous l'avons vu, et la façon dont
la femme était perçue dans l'idéologie commune. Pour R. Van
Bremen, les idées traditionnelles sur les femmes se retrouvent
dans les inscriptions qui mentionnent la modestie, la dévotion au
mari et aux enfants, qualités qui réduisent la femme à la sphère
privée et domestique traditionnelle, nonobstant le rôle public
qu'elle a pu endosser33.

Comme on peut le constater, ce sujet n'est arrivé à aucun
consensus. En ce qui concerne la visibilité des femmes dans la vie
civique des normes ont pu être établies sur la base des inscriptions.
Ces normes ne sont en aucun cas statiques car il faut tenir compte
du matériel à disposition et des particularismes régionaux inhérents

à l'Asie Mineure. De plus, des travaux particuliers sur une
famille ou une femme, comme en a effectués M.T. Boatwright,
permettent d'infirmer certains modèles établis de la participation
féminine et sont à l'origine de nouvelles recherches. En effet,
Plancia Magna n'est de loin pas le seul exemple fourni par les
inscriptions d'une femme qui présente une forme d'indépendance
dans sa carrière et dans sa vie, ce qui est contradictoire avec l'attitude

de l'époque.

Cécile Hayward

33. R. Van Bremen, op. cit. (n. 13), p. 133.


	Les grandes-prêtresses du culte impérial provincial en Asie mineure : état de la question

