
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 1

Artikel: Les prêtresses campaniennes sous l'empire romain

Autor: Zimmermann, Tabea / Frei-Stolba, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES
SOUS L'EMPIRE ROMAIN

Dans cette étude1, les auteurs présentent et commentent la documentation épi-
graphique relative aux prêtresses campaniennes ayant exercé leur charge à la fin
de la République et sous l'Empire romain. Elles s'attachent tout particulièrement
à l'examen du statut social et de l'origine familiale des prêtresses, ainsi qu'aux
manifestations de leur prestige et de leur influence publique.

Introduction

En histoire ancienne, l'histoire des femmes et l'histoire de

genre a commencé à susciter l'intérêt des spécialistes depuis une
dizaine d'années2, mais tous les domaines historiques n'ont pas
encore été explorés ; ainsi, en ce qui concerne les prêtresses, des
études spécifiques font défaut.

Cette étude, basée sur l'examen de documents épigraphiques,
se penche sur le statut social et familial, le rôle et les activités des

prêtresses d'une région particulière de l'Empire romain, la
Campanie, qui abritait notamment la ville de Pompéi3.

1. Cette étude a été réalisée en 1994 par Tabea Zimmermann (Zurich), alors
étudiante à l'Université de Berne, sous la direction du Prof. R. Frei-Stolba. Elle a
été traduite en français par Doris Märki, que nous remercions vivement de sa
collaboration, puis remise à jour et restructurée par R. Frei-Stolba.

2. Sur l'histoire des femmes à Rome et sur le courant de «l'histoire de

genre», cf. supra, R. Frei-Stolba, «Recherches sur la position juridique et sociale
de Livie, l'épouse d'Auguste», p. 70, n. 16 et infra, C. Hayward, «Les grandes
prêtresses du culte impérial provincial en Asie Mineure», p. 117, n. 1.

3. Pompéi a fait l'objet de recherches prosopographiques effectuées par
P. Castrén, Orda populusque Pompeianus. Polity and Society in Roman
Pompeii (Acta Instituti Romani Finlandiae, VIII), Rome, 1975, ce qui facilite
l'examen du statut social des prêtresses pompéiennes.



92 ÉTUDES DE LETTRES

Il n'existe pas encore d'études sur les prêtresses campa-
niennes4. À l'exception de Pompéi, la documentation provenant
de cette région est d'ailleurs disparate et peu d'inscriptions se
réfèrent à des prêtresses. En outre, rares sont les sources littéraires
qui décrivent des cultes ou des faits religieux campaniens. Pour
des raisons de limites de l'étude, un choix s'avérait nécessaire:
seront présentées et discutées ici les prêtresses attestées à Pompéi,
à Sorrente, à Pouzzoles et à Capoue, en laissant de côté les
officiantes d'autres sites et en excluant les prêtresses du culte de

Magna Mater5. Une dernière restriction doit être mentionnée qui
fait de cet article une étude préliminaire : nous nous limiterons
aux inscriptions latines, ne prenant pas en considération les
inscriptions grecques. Mais nous restons conscientes que la région
campanienne était profondément multiculturelle.

Rappelons encore qu'au contraire de notre société séculière, les

charges publiques et les prêtrises n'étaient pas séparées dans le
monde romain. Les prêtres appartenaient généralement aux

4. Entre l'achèvement de cette étude (1994) et aujourd'hui, plusieurs articles
consacrés aux femmes de Pompéi nous ont été accessibles; cependant, ces études
visent uniquement à étudier la participation des femmes aux campagnes électorales

(noms de femmes sur les dipinti, p. ex. CIL IV 1062), F.S. Bernstein,
«Pompeian Women and the Programmata», in Studia Pompeiana & Classica in
Honor of Wilhelmina F. Jashemski (ed. R.I. Curtis), New York, 1988,

p. 1-18 (étude basée sur la thèse de doctorat de l'auteur, non imprimée, mais dont
le contenu est diffusé dans les Dissertations Abstracts, cf. F.S. Bernstein, The
Public Role of Pompeian Women, Ph. D. Diss. University of Maryland, 1987,
Dissertation Abstracts International, vol. 48, n° 8, p. 2139-A; toutefois, la thèse
semble être plus large et inclure tout le matériel documentaire concernant les
femmes, donc aussi les prêtresses); L. Savunen, «Women and Elections in
Pompeii», dans Women in Antiquity: New Assessments, ed. R. Hawley and
B. Levick, London, 1995, p. 194-206, qui annonce l'édition de sa thèse plus complète

Women and Public Sphere in Pompeii. Cf. également E. Fantham,
H.P. Fooley, N.B. Kampen, S.B. Pomeroy, H.A. Shapiro, Women in the
Classical World. Image and Text, Oxford, 1994, p. 330-44. Les études plus
anciennes, citées dans ces deux articles, sont périmées, p. ex. M. d'Avino, The
Women in Pompeii, Naples, 1967 (non vidi) ou E.L. Will, «Women in Pompeii»,
Archaeology, 32.5 (1979), p. 34-43.

5. Abella: CILX 1207: Avillia Aeliana, sacerdos loviae Veneris. Misenum:
M.R. Lefkowitz, M.B. Fant, Women's Life in Greece and Rome, London, 1982,

p. 260, n° 257, (cf. en outre, p. 281, n. 25), parlent d'une prêtresse Cassia C.f.
Victoria, sans donner le texte latin de l'inscription inédite; c'est pourquoi nous
n'avons pas pu l'intégrer à notre étude. Teanum Sidicinum: CIL X 4794: Staia
M.f. Pietas, sacerdos Cereris publica prima. CIL X 4793: [- - -] sacerdos
Cereris publica summa; CIL X 4789-4791: sacerdotes lunonis populonae.
Venafrum: CIL X 4889, Tillia Eutychia, sacerdos. Pour les prêtresses de Magna
Mater: CIL X 4726: Munatia Reddita, sacerdos XV vir(alis), 186 ap. J.-C.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 93

couches sociales supérieures et les divers titres sacerdotaux
octroyés (pontifex, praefectus sacrorum, flamen, sacerdos) autorisent

quelques conclusions sur le statut social des prêtres. L'usage
d'attribuer aux femmes les seuls titres de sacerdos et éventuellement

de flaminica6 montre clairement que si les femmes
pouvaient obtenir des prêtrises publiques, elle n'accédaient jamais au
sommet de l'appareil politico-religieux.

I Les cultes campaniens

Les cultes les plus importants attribués aux prêtresses de

Campanie étaient ceux de Cérès et de Vénus.

1.1. Le culte de Cérès

Sous l'empire romain, le culte de la déesse Cérès7 jouissait
d'une grande popularité dans toute la Campanie. Peut-être était-ce
dû à sa similitude avec le culte de la déesse Déméter, culte majeur

6. Sur les flaminiques, cf. notamment A. Bielman, R. Frei-Stolba, «Les
flaminiques du culte impérial: contribution au rôle de la femme sous l'empire
romain», Études de lettres, 1994.2, p. 113-26, et également W. Spickermann,
«Priesterinnen im römischen Gallien, Germanien und in den Alpenprovinzen
(1.-3. Jahrhundert n. Chr.)», Historia, 43 (1994), p. 189-240, en part. p. 191-229.
Cf. également le bref article de F. Delsine, «Notes sur une inscription de
Pollentia (Inscriptiones Italiae IX, 1, 129)», Latomus, 56 (1997), p. 614-8, qui
renvoie au récent mémoire de licence de l'auteur, intitulé Le culte des divae.
Apothéose des impératrices et princesses romaines (sans date de parution,
consultable à la Bibliothèque des Sciences Humaines de l'Université libre de

Bruxelles).
7. Sur le culte de Cérès en Italie romaine, il faut consulter I. Chirassi

Colombo, «Funzioni politiche ed implicazioni culturali nell'ideologia religiosa
di Ceres nell'impero romano», ANRW, II, 17, 1 (1981), p. 403-28, en part. 420-8;
p. 425, n. 74, l'auteur remarque l'absence d'une étude approfondie sur les
prêtrises féminines, surtout sur les prêtrises publiques, en mentionnant quelques
inscriptions. Pour Cérès en général, on peut maintenant se référer à l'ouvrage de
B.S. Spaeth, The Roman Goddess Ceres, Univ. of Texas Press, 1996, en part,
chap. 5 qui concerne les officiantes du culte; l'auteur renvoie à certaines inscriptions

mais de manière non exhaustive. Sur ce point, la référence la plus utile
demeure G. Wissowa, Religion und Kultus der Römer (Handbuch der
Altertumswissenschaft, IV.5), München, 1912. G. Wissowa, op. cit., p. 299,
n. 10, énumère les inscriptions suivantes mentionnant des prêtresses de Cérès en
Campanie et dans les régions voisines: CIL X 5073; 5145; 6103; 6109; 6640; XI
3933; IX 3170; 3358; 4200. Pour des prêtresses de Cérès et de Vénus: CIL X
5191; IX 3087; 3089; 3090; et M. Ihm, «Additamenta ad CIL vol. X», Ephemeris
epigraphica, VIII (1899), n° 855. Une sacerdos Liberi publica est mentionnée



94 ÉTUDES DE LETTRES

dans la civilisation grecque qui avait imprégné la Campanie
pendant des siècles8. Cérès étant la déesse de l'agriculture et du blé,
son culte se concentrait dans les régions fertiles de la Campanie9.
En tant que déesse-mère, elle était également la protectrice des
femmes, du mariage et des accouchements10. Il semble que le
culte de Cérès pratiqué en Campanie se distinguait passablement
de celui que l'on rendait à la déesse à Rome11. A Rome, le culte
de Cérès était des plus complexes, conservant des traces de son
origine italique, de son attachement à la plebs durant le conflit
des Ordres et de sa réintroduction sous l'influence de la Grande
Grèce au IIIe s. av. J.-C.; témoigne de ces multiples racines le fait
qu'un culte ait été rendu à Cérès par le/7amen Cerialis, donc par
un homme, mais aussi par des sacerdotes publicae p(opuli)
R(omani) Q(uiritium), des étrangères venues des colonies
grecques d'Italie du Sud12. Du 12 au 19 avril avaient lieu à Rome
les Céréalies, la fête principale de la déesse. Les festivités s'achevaient

par les ludi Ceriales. La cérémonie principale, le 19 avril,
était une cérémonie secrète réservée aux femmes. On connaît
d'autres jours fériés consacrés à la déesse, le 4 octobre, le 13

dans CIL X 5422. G. Wissowa., op. cit., p. 300, n. 1, signale une sacerdos
Cerialis Deia Libera dans CIL IX 2670. Cependant, la liste de Wissowa n'est pas
complète, tout au moins en ce qui concerne la Campanie et l'auteur n'analyse pas
en détail ces prêtresses et leur rôle; une autre liste des prêtresses de Cérès,
légèrement ajournée, se trouve dans Diz. Epigr., II, 1900, col. 207-209.

8. P. Castrén, op. cit., (n. 3), p. 70 ss.
9. Strabon, V, 4, 3, loue la fertilité de la terre campanienne. Il rapporte que

lors des bonnes années, il y avait, dans certaines plaines de la Campanie, deux
semailles d'épeautre et trois ensemencements de millet et que, dans d'autres
plaines de la région, on pouvait planter jusqu'à quatre fois des légumes par
année. Sur ce point, cf. W. Jongman, The Economy and Society of Pompeii
(Dutch Monographs on Ancient History and Archeology, IV), Amsterdam, 1988,

p. 101, p. 103 ss.
10. Cf. R.M. Peterson, The Cults of Campania (Papers and Monographs

of the American Academy in Rome, 1), Rome, 1919, p. 7.
11. Cf. les ouvrages mentionnés supra n. 7.
12. Pour les différentes strates du culte de Cérès, cf. B.S. Spaeth, op. cit.

(n. 7), p. 1-19, p. 33 ss., 81 ss., 103 ss. Les attestations du flamen Cerialis sont
rares et littéraires, cf. B.S. Spaeth, op. cit. (n. 7), p. 34-6; les prêtresses sont
attestées aussi par des inscriptions CIL VI2181 32443; VI 2182. Ces prêtresses
étrangères, originaires de la Grande Grèce, obtinrent la citoyenneté romaine
(Cic., pro Balbo, 55). Pour le problème du sexe du prêtre, on se rapportera à

J. Scheid, «D'indispensables "étrangères". Les rôles religieux des femmes à

Rome», in Histoire des femmes en Occident, I. L'Antiquité (éd. P. Schmitt-
Pantel), Paris, 1990, p. 405-37, en part. 407 et 413.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 95

décembre et les feriae sementiuae à la fin du mois de janvier. Ces
jours correspondaient aux périodes qui précédaient et qui
suivaient l'ensemencement; on faisait alors des offrandes pour la
déesse. Nous ignorons malheureusement dans quelle mesure ces
fêtes, cérémonies et jeux étaient repris en Campanie.

1.2. Le culte de Vénus

En Campanie, le culte de Vénus qui, à Rome, ne faisait pas partie
du panthéon original13, existait avant l'implantation des colonies

romaines14; preuve en est l'attestation de Vénus accompagnée
d'épithètes indigènes15. La Vénus Fisica, attestée à Pompéi, avait
une certaine ressemblance avec l'Aphrodite Urania grecque et
l'Astarté phénicienne. A Pompéi, il faut noter la grande popularité
de Vénus qui présentait des caractères différents de ceux de la
Vénus romaine. En tant que Grande Mère, déesse protectrice et
créatrice de l'univers, déesse du ciel et de la terre, elle régnait sur
la vie et la mort, ainsi que sur la nature16.

13. Pour l'origine très discutée de cette déesse, cf. R. Schilling, La religion
romaine de Vénus, Paris, 1954 (rééd. 1982) et J. Scheid, s.v. dans The Oxford
Classical Dictionary, 3e éd., Oxford, 1996, p. 1587. Dès le IIIe s. av. J.-C., son
importance s'agrandit sous l'influence de la Vénus Érycine (cf. R. Schilling,
Rites, cultes et dieux de Rome, Paris, 1979, p. 94-102, 137 ss.). Au Ier s. av.
J.-C., elle assuma un rôle politique (déesse tutélaire de Sylla, de Pompée et de
César). Pour une nouvelle approche, cf. E. Stehle, «Venus, Cybele and the
Sabine Women: the Roman Construction of Female Sexuality», Helios, 16

(1989), p. 143-64.
14. Pour l'histoire de la Campanie cf. K.J. Beloch, Campanien. Geschichte

und Topographie des antiken Neapel und seiner Umgebung, Breslau, 1890
(réédité sous le titre K.J. Beloch, Campania: storia e topografia delle Napoli
antica e dei suoi dintorni [C. Ferone et F.P. Carratelli, ed.], Napoli, 1989),
p. 258; ensuite M. Frederiksen, Campania, (éd. et ajourn. par N. Purcell, Rom,
1984), mais l'auteur ne consacre aucun chapitre à l'étude des cultes campaniens,
à l'exception de quelques remarques sur Cérès, p. 91, 159, et sur Vénus,
p. 160. Pour ce sujet, il faut encore se référer à R.M. Peterson (supra, n. 11).
Pour les colonies romaines, cf. L. Keppie, Colonisation and Veteran Seulement
in Italy. 47-14 B.C., Rome, 1983, p. 136-52.

15. Venus Iovia à Capoue: CIL X 3776. Venus Fisica à Pompéi: CIL IV 520;
X 928.Cf. G. Wissowa, op. cit. (n. 7), p. 291, n. 8, et C. Koch, RE, A, VIII, 1,

1955, col. 828-887, s.v., en part. col. 833-844.
16. Cf. pour une vue générale E. La Rocca, M. de Vos, A. de Vos, Pompeji.

Archäologischer Führer, Bergisch Gladbach, 1990 (éd. traduite de E. La Rocca
et alii, Guida archeologica di Pompei (F. Coarelli, ed.), Roma, 1976, p. 116. Cf.
également une étude plus spécifique: Tran Tam Tinh, «La vita religiosa»



96 ÉTUDES DE LETTRES

Après la conquête de Pompéi par Sylla, alors légat d'un des
consuls en fonction en 89 av. J.-C., la ville devint peut-être muni-
cipium\ ensuite, en 80 av. J.-C., Pompéi a été sûrement constituée
en une colonie romaine, nommée Colonia Cornelia Veneria
Pompeianorum, des vétérans de Sylla y ayant été déduits par
P. Cornelius Sylla, un parent du dictateur17. À cette occasion,
Vénus, qui était, en tant que Venus Felix, la divinité protectrice de
Sylla, fut déclarée déesse protectrice de la cité18. Peu de temps
après, Vénus fut honorée d'un temple au sud-ouest de la ville et
les maisons situées sur le flanc sud de la cité étaient habitées par
des prêtresses de Vénus19.

II Pompéi

II.l. Les prêtrises à Pompéi

Avant de passer à l'étude des exemples épigraphiques, il
convient de faire quelques remarques générales sur l'exercice du
sacerdoce à Pompéi.

On ne connaît aucun prêtre pompéien qui n'aurait pas été pas
en même temps un magistrat important. Il semble que parfois, et

in Pompéi 79. Raccolta di studi per il decimonono centenario dell'eruzione
vesuviana, (F. Zevi, ed.), Naples, 1984, p. 59 ss.; R.M. Peterson, op. cit. (n. 10),
p. 250 ss.

17. L'histoire constitutionnelle de Pompéi durant les années mouvementées du
Ier s. av. J.-C. n'est pas facile à saisir, cf. en part. V. Weber, «Entstehung und
Rechtsstellung der römischen Gemeinde Pompeji», Klio, 57 (1975), p. 179-206;
H.-J. Gehrke, «Zur Gemeindeverfassung von Pompeji», Hermes, 111 (1983),
p. 471-90; et maintenant E. Lo Cascio, «Pompei dalla città sannitica alla colonia
sillana: le vicende istituzionali», in Les élites municipales de l'Italie péninsulaire
des Gracques à Néron, (M. Cébeillac-Gervasoni, éd.), Naples/Rome, 1996,

p. 111-23; brièvement P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 49-55, p. 122, et R. Étienne,
Pompéi, la cité ensevelie, Paris, 1993, p. 106-7.

18. R. Étienne, op. cit. (n. 17), p. 220.
19. E. La Rocca, op. cit. (n. 16), p. 116 ss. L. Richardson Jr., Pompeii, an

Architectural History, The Johns Hopkins University Press, Baltimore and
London, 1988, p. 277-81. E. La Rocca, ibid., émet cette hypothèse, retenue dans
le texte, du logement des prêtresses de Vénus dans les maisons du flanc sud de la
cité. Malheureusement, l'auteur ne décrit pas précisément l'organisation et
l'agencement intérieur de ces maisons. On ne peut donc pas en déduire si l'époux
d'une prêtresse emménageait dans la maison de son épouse ou si, au contraire,
les prêtresses considéraient les maisons du flanc sud comme des «résidences de
travail» dans lesquelles elles exerçaient uniquement leurs devoirs de prêtresses.



LES PRÊTRESSES CAMPANTENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 97

notamment pendant les périodes augustéenne et julio-claudienne,
les sacerdoces publics ont été exclusivement réservés à des
membres des familles dominantes de la cité, qu'il s'agisse
d'anciennes familles de la région ou de familles immigrées à la suite
de la colonisation romaine. Ces familles étaient actives dans des
domaines économiques importants tels que l'agriculture, la
viticulture, la poterie (amphores et tuiles) et le commerce.

À Pompéi, on trouve deux prêtrises ouvertes aux femmes, celle
de Cérès et celle de Vénus. Il semble que le terme sacerdos
publica ait désigné la prêtresse de Vénus, la déesse protectrice de la
cité, tandis qu'une prêtresse de Cérès était désignée explicitement
comme telle20. On peut donc supposer que la prêtrise de Vénus
était plus importante que celle de Cérès21. Lors des processions en
l'honneur de Venus Pompeiana, durant lesquelles de grandes
statues de la déesse étaient transportées sur des chars tandis que des

porteurs promenaient sur leurs épaules des statues en bois et en
cire de la divinité, les prêtres, et donc probablement aussi les
prêtresses, pouvaient se donner en spectacle, exposer leur richesse et
leur influence22. À travers les marques d'honneurs publics qui leur
étaient rendues, ces femmes pouvaient accroître la position sociale
de leurs familles. Les largesses qu'elles offraient à la foule et à la
cité (temples et autres bâtiments) n'avaient dès lors pas seulement
une signification religieuse mais également politique.

11.2. Les prêtresses pompéiennes de Vénus et de Cérès

Nous connaissons actuellement cinq sacerdotes publicae
Veneris de l'époque julio-claudienne, à savoir Mamia P. f.,
Holconia M.f., Istacidia N.f. Rufilla, Eumachia L.f., qui datent

20. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 70-2; R.M. Peterson, op. cit. (n. 10), p. 252.
Dans CIL X 812 sont nommées côte à côte une sacerdos publica et une sacerdos
publica Cereris (une attestation fragmentaire que nous laissons de côté ici); la
sacerdos publica est donc la prêtresse de Vénus. Pour l'inscription CIL X 812,
cf. infra, n. 68.

21. Martial vante la ville de Pompéi comme le siège de Vénus (Martial, 4,
44, 5: haec Veneris sedes), cf. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 71.

22. Pour les cérémonies du culte impérial, cf. D. Fishwick, The Imperial Cuit
in the Latin West, Leiden, 1991, p. 554. Savoir si les prêtresses du culte impérial
agissaient de la même façon en public que leurs collègues mâles reste une question

ouverte (cf. C. Hayward, «Les grandes-prêtresses du culte impérial provincial

en Asie Mineure: état de la question», infra, p. 123-4). Toutefois, dans le cas
de prêtresses du culte civique, il faut de toute évidence admettre un rôle public et
officiel de ces femmes.



98 ÉTUDES DE LETTRES

toutes de l'époque d'Auguste, ensuite Alleia M.f. Decimilla,
remontant à l'époque tibérienne. Nous sont ensuite connues deux
prêtresses de Cérès, Lassia M.f. et Clodia A.f., de l'époque au-
gustéenne, auxquelles s'ajoutent Aquuia M. f. Quarta, ainsi que
deux autres prêtresses anonymes de Cérès23. Sous le règne de
Néron, une prêtresse de Vénus et de Cérès est attestée dans la
personne de Alleia Nigidia Maia, qui témoigne peut-être par ce
cumul des fonctions du déclin de l'une de ces prêtrises.
Finalement, il faut citer la seule flaminique du culte impérial qui
nous soit connue et qui portait le titre de sacerdos et non celui de

flaminica, Vibia C.f. Sabina, sacerdos Iuliae Augustae. Nous
présenterons d'abord les prêtresses de Vénus, ensuite celles de
Cérès et, à la fin, la flaminique du culte impérial.

a. Mamia, P.f., sacerdos publica24
Des Mamii étaient établis à Pompéi avant les guerres civiles

déjà25. Il s'agit de l'une des premières familles non-coloniales dont
certains membres ont exercé une fonction publique dans la cité26.
Leur activité principale était l'agriculture. Les Mamii ont
vraisemblablement été des partisans d'Octavien durant les guerres
civiles27. La représentante la plus éminente de la famille est une
femme, la prêtresse Mamia P.f. En tant que sacerdos publica, elle
était à la tête du culte de Venus Pompeiana. Elle a fait construire, à

ses frais28, un temple29 dont on a longtemps soutenu qu'il était
dédié au Genius Augusti\ cette interprétation doit aujourd'hui être

23. Cf. le résumé de P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 71.
24. Pour Mamia P.f., on connaît deux inscriptions: l'inscription funéraire CIL

X 998, cf. V. Rockel, Die Grabbauten vor dem Herkulaner Tor in Pompeji
(Beiträge zur Erschliessung hellenistischer und kaiserzeitlichen Skulptur und
Architektur, 1), Mainz, 1983, p. 58 ss„ et la dédicace (fragmentaire) CIL X 816,
cf. I. Gradel, «Mamia's Dedication: Emperor and Genius. The Imperial Cult in
Italy and the Genius Coloniae in Pompeii», Analecta Romana Instituti Danici, 20
(1992), p. 43-58, et D. Fishwick, «The Inscription of Mamia again: the Cult of
the Genius Augusti and the Temple of the Imperial Cult on the Forum of
Pompeii», Epigraphica 57 (1995), p. 17-38. Cf. également supra M. Corbier,
«Impératrices et prêtresses: des premiers rôles au féminin», p. VI et n. 12-13.

25. V. Rockel, op. cit. (n. 24), p. 59.
26. Un certain C. Mamius L.f. fut aedilis durant la période 80-49 av.

J.-C.; P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 188 et 270 ss.
27. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 70, p. 96 ss., p. 102.
28. CIL X 816. La dédicace de ce temple était visible sur le forum, cf.

R. Laurence, Roman Pompeii, Space and Society, London, 1994, p. 28 et 33.
29. Sur l'emplacement et l'identification archéologique de ce temple, cf.

L. Richardson, op. cit. (n. 19), p. 191-4, et E. La Rocca, op. cit. (n. 16), p. 162.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 99

abandonnée au profit d'un temple du Genius coloniae30. La fondation

du sanctuaire montre la position éminente de la prêtresse
publique31, une position encore soulignée par le fait que, à son
décès, les décurions pompéiens ont accordé officiellement une
place prestigieuse à son tombeau, à l'extérieur de la porte
d'Herculanum32, sur la Via dei Sepolcri33. Les tombeaux individuels

étaient alors beaucoup plus rares que les tombeaux destinés
à une famille ou à un clan familial34; on peut donc en déduire soit
que Mamia n'avait plus de parenté proche soit que les honneurs
funèbres lui étaient explicitement et personnellement destinés en
récompense de son sacerdoce et non pas en tant que membre d'une
famille éminente.

30. Nous remercions vivement les participants à la table ronde de l'USR 710,
CNRS, réunis à Paris le 13 juin 1998, pour leurs remarques au sujet de ce
temple. Sur ce temple cf. notamment J. Dobbins, «Problems of Chronology.
Decoration and Urban Design in the Forum of Pompeii», AJA 98 (1994), p. 663;
I. Gradel, op. cit.; D. Fishwick, op. cit. Notons que D. Fishwick, op. cit., p. 28
ss., estime inadmissible qu'une prêtresse élève un temple à un Genius coloniae
de sexe masculin; il en conclut que, dans ce cas, le Genius de Pompéi était une
divinité féminine, peut-être Vénus.

31. A titre comparatif, le temple de la Fortuna Augusti fut construit par
M. Tullius M.f. (CIL X 820) dans les mêmes conditions que le temple élevé par
Mamia. Cet homme qui fut duouir à trois reprises, quinquennalis, augur et tribu-
nus militum a populo était l'un des Pompéiens les plus en vue à l'époque augus-
téenne. Sur ce temple, cf. E. La Rocca, op. cit. (n. 17), p. 182-4.

32. CIL X 998. En ce qui concerne 1efiinus publicum et les honneurs destinés
aux défuntes, cf. G. Wesch-Klein, Funus publicum. Eine Studie zur öffentlichen
Beisetzung und Gewährung von Ehrengräbern in Rom und den Westprovinzen,
Stuttgart 1993, p. 143 ss.; sur les hommages publics rendus à Mamia, cf.
également E. Fantham et alii, op. cit. (n. 4), p. 339, et, en général, A. Bielman,
R. Frei-Stolba, «Femmes et funérailles publiques dans l'Antiquité gréco-
romaine», supra, p. 5 ss.

33. Le tombeau qui avait la forme d'une schola, découvert en 1763, a suscité
l'admiration des voyageurs du xvme, dont J.W. Goethe, qui note le monument
dans Italienische Reise, Zweiter Teil, Neapel 1787, 13 mars. Comme le tombeau
paraissait plus ancien que le temple du Genius coloniae, on a longtemps cru qu'il
appartenait à une autre Mamia. Ce n'est que par la découverte du tombeau
d'Eumachia à l'extérieur de la Porta di Nocera que l'on a pu constater un lien
entre les lettres augustéennes des inscriptions funéraires d'Eumachia et de
Mamia et l'architecture du temple du Genius. Sur ce point, cf. L. Richardson,
op. cit. (n. 19), p. 91 et supra, n. 30.

34. Cf. E. La Rocca, op. cit. (n. 16), p. 437.



100 ÉTUDES DE LETTRES

b. Eumachia L. f., sacerdos publica
La famille des Eumachii, peut-être d'origine grecque, était une

ancienne gens campanienne, établie à Pompéi de longue date. On
ne sait rien de précis sur les ancêtres d'Eumachia L. f., prêtresse
de Vénus35. Propriétaire de vignes et d'ateliers de poterie très
lucratifs, sa famille avait acquis une immense fortune et son
influence s'étendait bien au-delà de la région36. M. Numistrius
Fronto, le mari d'Eumachia L.f., avait été duovir en 2-3 ap. J.-C.
et il était également très riche. Lorsqu'il mourut, probablement
durant l'exercice de sa charge, il laissa un fils M. Numistrius
Frontonis f., la gens des Numistrii disparaissant ensuite de
Pompéi. Ses propriétés échurent à son fils et, en partie du moins,
à Eumachia ; on peut supposer qu'ainsi, elle devint aussi patronne

des foulons37. En tout cas, Eumachia devait être à la tête d'une
fortune considérable. Ceci, ajouté à sa fonction de prêtresse de
Vénus, faisait d'elle un personnage important de la cité, disposant
d'une certaine influence politique, soit par l'intermédiaire des
foulons, comme le veut une interprétation ancienne, soit tout
simplement par sa richesse et par sa position sociale38.

35. On connaît même Eumachia idéalisée grâce à sa statue conservée dans le
bâtiment qu'elle a donné aux citoyens de Pompéi, cf. E. Fantham et alii, op. cit.
(n. 4), p. 332-5.

36. R. Étienne, op. cit. (n. 17), p. 159; P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 41 (hypothèses

sur l'origine de la richesse de la famille), p. 95, p. 165 ss.; E. La Rocca,
op. cit. (n. 16), p. 26.

37. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 95, p. 197 ss., suppose qu'Eumachia devint la

patronne des foulons, succédant à son mari défunt. Mais il ne faut pas oublier
que, selon le droit romain, l'épouse n'héritait pas des biens du mari défunt;
toutefois, elle pouvait recevoir des legs, cf. J.F. Gardner, Women in Roman Law
and Society, London, 1986 (repr. 1990), p. 176; Y. Thomas, «La division des

sexes en droit romain» in Histoire des femmes (n. 12), p. 103-56. Pour la relation
des foulons avec Eumachia, cf. quelques réserves infra, n. 38.

38. L'hypothèse d'un patronat exercée sur l'association des foulons (fullones)
est basée sur l'inscription CIL X 813, base de la statue honorifique trouvée dans
une niche du grand bâtiment: Eumachiae L.f. / sacerd(oti) publ(icae) fullones.
On avait vu autrefois dans ce bâtiment un édifice au service des foulons;
aujourd'hui, une nouvelle interprétation prévaut et, par conséquent, les relations
entre Eumachia et les fullones ne semblent plus être aussi étroites que l'on avait
pensé. Il faut donc être prudent et souligner avant tout la richesse d'Eumachia.
L'étude des campagnes électorales de J.L. Franklin, Pompeii: the Electoral
Programmata, Campaigns and Politics, A.D. 71-79, American Academy in
Rome, 1980, ne mentionne pas de fullones soutenant des candidats.



LES PRÊTRESSES CAMPANTENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 101

Elle a fait ériger à ses frais un grand bâtiment portant son nom
et celui de son fils39 Par ses dimensions (60 m. sur 40 m.), cet
édifice était le plus imposant de tout le Forum à l'exception de la
basilique. Selon l'interprétation acceptée aujourd'hui par la majorité

des auteurs, le monument se présente comme une imitation du
Forum d'Auguste et du temple de la Concordia que Tibère a fait
restaurer en 10 ap. J.- C.40. Ainsi il renvoie à Tibère et à Livie, sa
mère. Eumachia fit également ériger en son nom et en celui de sa
famille un second édifice, un mausolée. Il s'agit du monument le
plus splendide de tout le cimetière de la Porta di Nocera41.

La construction de tels bâtiments privés témoigne de beaucoup
de conscience de soi, de fierté, de richesse et d'influence, non
seulement de la part de la gens Eumachii, mais plus particulièrement
d'Eumachia elle-même dont la puissance provenait à la fois de sa
position sociale, attestée par l'inscription honorifique érigée par
les foulons, et de sa prêtrise au service de la Vénus pompéienne.

c. Holconia M. f., sacerdos publica42
La gens Holconia est attestée à Pompéi seulement. C'était

probablement la famille la plus en vue de la ville à la période augus-
téenne. Il est possible qu'elle ait tissé des liens familiaux avec les
Clodii de Pompéi dont on connaît une sacerdos publica Cereris43.

39. C/LX 810et 811.
40. Ainsi déjà P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 101; maintenant L. Richardson,

op. cit. (n. 20), p. 194; R. Laurence, op. cit. (n. 28), p. 28, et également
J. D'Arms, «Pompeii and Rome in the Augustean Age and beyond:
the Eminence of the Gens Holconia» in Studio Pompeiana & Classica (n. 4),
p. 52-4. Pour le Porticus Liuiae et Paedes Concordiae cf. M.B. Flory, «Sic
exempla parantur: Livia's Shrine to Concordia and the Porticus Liviae»,
Historia, 33 (1984), p. 309-30 et R. Frei-Stolba, supra p. 84-5, n. 66. Sur les
liens entre Rome et Pompéi, cf. également P. Zanker, Pompeji, Stadtbilder als
Spiegel von Gesellschaft und Herrschaftsform, Mainz, 1988.

41. Cf. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 166; l'inscription est encore inédite,
comme toutes les inscriptions provenant de cette nécropole, mais elle est tout à

fait accessible. E. La Rocca, op. cit. (n. 16), p. 354.
42. C/LX 950/951.
43. Il est possible qu'un certain M. Holconius Gellius, duovir en 22-23 ap.

J.-C., ait été le fils d'un Holconius et d'une Gellia. Les Gellii (ou Cellii) étaient
alliés aux Clodii, cf. infra, n. 62. Sur les représentants célèbres des Holconii à

Pompéi et sur leur carrière détaillée, cf. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 96 ss.,
p. 155, p. 171, p. 176, p. 271; E. La Rocca, op. cit. (n. 16), p. 27, p. 121, p. 194-6,
et également J.H. D'Arms, op. cit. (n. 40), p. 55-8, qui analyse surtout en
détail la carrière de M. Holconius Rufus.



102 ÉTUDES DE LETTRES

Les Holconii tiraient apparemment leur fortune de la production

viticole. Ils étaient également propriétaires d'une tuilerie44
puisqu'on a trouvé des tuiles marquées Holconia M. f45, du nom
de la prêtresse de Cérès.

Holconia M. f. était la fille de M. Holconius M. f. Rufus, très
noble Pompéien de l'époque augustéenne. Duouir iure dicundo à

quatre reprises, quinquennalis à deux reprises, tribunus militum a
populo, patronus coloniae, il fut également sacerdos Augusti
Caesaris, office qui devint par la suite la prêtrise impériale46.
L'oncle de Holconia était très probablement M. Holconius Celer47

qui fut Augusti sacerdos, puis sacerdos Diui Augusti après la mort
d'Auguste en 14 ap. J.- C. Les deux frères Holconii furent les
premiers prêtres du culte impérial à Pompéi. Le choix d'Holconia
comme sacerdos publica s'inscrit dans la logique antique qui plaçait

aux postes religieux éminents les représentantes des grandes
familles de la cité.

d. Istacidia N. f. Rufilla, sacerdos publica48
Les Istacidii était une famille indigène dont peu de traces

ont subsisté49; dans une inscription fragmentaire, cinq de leurs
esclaves sont attestés comme ministri des cultes de Mercure,
de Maia et d'Auguste50. D'une plus grande envergure fut N.
Istacidius N. f. Cilix qui a accompli une carrière municipale et qui
est connu comme duouir à l'époque de César et d'Auguste51.
Désignée comme prêtresse de Vénus, Istacidia Rufilla ne dérogeait

44. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 176, renvoyant à CIL X 8042, 57.
45. Cf. les remarques indiquées dans l'apparat de CIL X 950/951.
46. CIL X 837 (cursus bonorum)-, CIL X 890 (ILS, 6391), son quatrième duo-

virat est daté de 2 av. J.-C. Les attestations complètes sont citées par P. Castrén,
op. cit. (n. 3), p. 176. Pour les tribuni militum a populo, représentants des élites
municipales cf. C. Nicolet, «Tribunus militum a populo», MEFR, 79 (1968),
p. 29-76, et J. D'Arms, op. cit. (n. 40), p. 56-8.

47. IL X 840, 943-946, attestant son cursus bonorum. Il fut au moins une fois
duovir et, en 14 ap. J.-C., quinquennalis designatus-, il fut peut-être aussi
quinquennalis dans les années 15-16 ap. J.-C. Cf. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 97,
p. 176, p. 271; E. La Rocca, op. cit. (n. 16), p. 194-6; L. Richardson, op. cit.
(n. 19), p. 193 ss.

48. CIL X 999: l'inscription funéraire faisait partie du mausolée (cf. infra,
n. 53) et est conservée au Musée archéologique de Naples.

49. Cf. G.O. Onorato, Iscrizioni pompeiane; La vita pubblica, Firenze,
1957, p. 120.

50. IL X 910; pour les ministri, cf. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 75.
51. IL X 857a.



LES PRÊTRESSES CAMPANTENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 103

pas à la dignité familiale52. Elle disposait d'une influence non
négligeable et d'une fortune considérable qui se manifeste dans le
mausolée familial. Cette femme est probablement morte dans la
première moitié du Ier siècle ap. J.-C.53.

e. Lassia M. f., sacerdos publica Cereris54

La famille des Lassii, spécialisée dans la production viticole,
était l'une des familles les plus importantes de la Campanie
préromaine, possédant des domaines dans le golfe de Sorrente. Elle
était alliée aux Eumachii de Pompéi. Lassia serait née entre 80 et
70 av. J.-C.55; elle était apparemment l'héritière de la famille. Son
mari, A. Clodius M. f., d'un niveau social probablement inférieur
à celui de son épouse, était peut-être partisan de César à moins
qu'il n'ait été un vétéran de Sylla ; on ne sait pas comment il a pu
se lier à cette famille très connue de producteurs de vin56. À
travers lui, les propriétés des Lassii ont vraisemblablement passé
aux Clodii puisqu'on ne rencontre plus de Lassii à Pompéi après
Lassia M. f. et l'inscription funéraire de Lassia M.f. a été conservée

dans le grand monument funéraire érigé par Clodia A.f.57.
On ne connaît pas les circonstances dans lesquelles Lassia est

52. Cf. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 178.
53. Le mausolée des Istacidii se trouve près de la porte d'Herculanum sur

la Via dei Sepolcri, cf. V. Kockel, op. cit. (n. 24), p. 66-7. Il a été reconstruit par
A. Maiuri et il s'impose aux visiteurs par sa grandeur; les inscriptions ont été
transportées à Naples. On ne sait pas qui de la famille des Istacidii ou de celle des
Melissaei a construit le monument puisque ont été trouvées quatre inscriptions
mentionnant des Istacidii (CIL X 1004-1007) et une autre contenant le nom d'un
certain Cn. Melissaeus Aper (CIL X 1008). Pour la date de la mort de Istacidia
N.f. Rufilla, cf. V. Kockel, op. cit. (n. 24), p. 66.

54. CIL X 1074 b. C'est la seule inscription pompéienne de la famille des
Lassii, cf. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 154 ss., p. 181.

55. Pour les relations familiales, cf, P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 71, p. 94,
p. 181. La date de l'activité de Lassia selon P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 71, p. 94,
tient compte du fait que la carrière politique du fils de Lassia, A. Clodius A. f.
Flaccus (cf. infra, n. 60), a débuté vers 20 av. J.-C.

56. Selon P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 94, il se trouvait au côté de Jules César
et pouvait ainsi exercer une certaine influence à Pompéi. E. La Rocca, op. cit.
(n. 16), p. 27, le considère comme un vétéran de Sylla. La tribu Palatino (CIL X
1074 c) décrit clairement son origine non-pompéienne de même que son origine
sociale assez basse. Il fut scriba et magister pagi Augusti Felicis suburbani (CIL
X 1974 c). Pour les charges occupées par A. Clodius, le mari de Lassia M. f., cf.
infra, n. 59.

57. Cf. la prêtresse suivante. L'inscription funéraire, CIL X 1074 b, mentionne
à la fin D D. Il est très difficile de savoir si la place du tombeau avait été donnée



104 ÉTUDES DE LETTRES

devenue prêtresse et l'on ne peut donc pas savoir si elle a exercé
cette charge grâce à sa richesse et à l'influence de sa famille
paternelle ou grâce à d'éventuelles relations de son mari. La prêtrise
de Lassia, exercée peu après la création de la colonie romaine de

Pompéi, pourrait être interprétée comme un geste de réconciliation

politique de Rome envers l'aristocratie indigène.

f. Clodia A. f., sacerdos publica Cereris
La famille des Clodii provenait probablement de Rome ou de

Pouzzoles. Après leur alliance avec la famille des Lassii, les
Clodii se sont surtout engagés dans le domaine de l'agriculture et
en particulier de la viticulture58.

Clodia A. f. était probablement la petite-fille de Lassia M. f.
Son grand-père, A. Clodius, était magister pagi Augusti Felicis
suburbani59. Son père, A. Clodius A. f. Flaccus a gravi les échelons

sociaux : il fut deux fois duouir iure dicundo, une fois duouir
quinquennalis et tribunus militum a populo en 3/2 av. J.-C., mais
il n'a jamais occupé un sacerdoce60. Clodia A. f. poursuivit
l'ascension de sa famille en devenant sacerdos publica Cereris61, puis
en se mariant avec L. Cellius L. f. Calvos, qui fut decurio et qui
était membre de l'une des familles les plus puissantes de Pompéi à

l'époque augustéenne62. On peut reconstituer ces alliances familiales

à l'aide des inscriptions funéraires qui se trouvaient sur le
grand monument funéraire que Clodia fit construire à ses frais
pour elle-même et pour sa famille63. Le fait que Clodia A.f. a fait
ériger à ses frais un monument funéraire impressionnant, comme
elle le souligne64 elle-même, démontre clairement l'assurance et la
conscience de soi que possédait cette femme.

par décret des décurions. G. Wesch-Klein, op. cit. (n. 32), p. 121-3, reste sceptique

et elle a écarté ces documents de sa liste dtfunera publica.
58. Un uinum Clodianum est attesté dans CIL IV 2564; 5574.
59. Cette charge était normalement réservée aux affranchis des familles les

plus nobles de Pompéi. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 72, p. 94. A. Clodius M.f.
était ingénu, mais d'une origine sociale inférieure.

60. Il est attesté par plusieurs inscriptions: CIL X 1074 d (inscription
funéraire); X 793; X 890; X 936; X 960. Pour le poste de tribunus militum a populo,
cf. supra, n. 46.

61. C/LX 1074 a.
62. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 97, p. 171. Le nom gentilice est Cellius ou

Gellius.
63. CIL X 1074 a-e. Le monument funéraire n'est pas connu; les inscriptions

sont conservées par la tradition manuscrite.
64. CIL X 1074: Clodia A. f. hoc monumentum sua impensa / sibi et suis; le

texte est écrit en très grandes lettres.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 105

Il semble que Clodia n'avait ni frère ni fils puisque l'on ne
trouve pas d'autres membres de la famille des Clodii ou des Cellii
dans les charges publiques élevées de Pompéi. À partir de

l'époque julio-claudienne, se rencontrent seulement des attestations

d'affranchis des deux gentes65.

g. Aquuia M. f. Quarta, sacerdos publica Cereris66

La famille des Aquuii devait être une vieille famille cam-
panienne, peut-être même d'origine étrusque67. On ne connaît
de cette gens qu'Aquuia M. f. Quarta, attestée en commun avec
Eumachia et deux autres prêtresses dont les noms ne sont
pas conservés. Le contexte de cette inscription ne semble pas
clair68.

h. Alleia M. f. Decimilla, sacerdos publica Cereris69 et
i. Alleia Mai f. (Nigidia Maia) sacerdos Veneris et Cereris70

La gens des Alleii était originaire de la Campanie et entretenait

notamment des alliances familiales avec les Eumachii et
avec les richissimes Nigidii, installés à Capoue71. Ses membres
étaient actifs dans le commerce et sont attestés, par exemple, à

Capoue et à Délos72.
Le père d'Alleia Decimilla a peut-être adopté le (futur) mari

de sa fille, M. Alleius Luccius Libella, qui fut aedilis, duouir,
praefectus iure dicundo à une date inconnue et duouir quinquen-
nalis en 25-26 ap. J.-C. Le couple avait un fils, qui mourut à
17 ans alors qu'il était déjà decurio73 Alleia Decimilla fit ériger
un luxueux autel funéraire en marbre sur un lieu public, accordé

65. Ainsi P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 154 ss., p. 97; cf. également supra, s.v.
Holconia M.f.

66. C/LX 812.
67. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 137.
68. Cf. le commentaire de de Th. Mommsen ad CIL X 812. L'attestation

des deux autres prêtresses est trop fragmentaire pour que l'on puisse en
tirer quelques informations: ]fulai sacerdotes [?Cer]eris publ(icae), cf.
P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 71.

69. CIL X 1036.
70. Not. Scavi, 1890, p. 333. G.O. Onorato, op. cit. (n. 49), p. 66-77, n° 74:

[AJlleia Mai f(ilia)/ [s]acerd(os) Veneris / et Cereris, sibi. / Ex dec(urionum)
decr(eto) pe[q(unia) pub(lica)]. Cf. également les références infra, n. 75

71. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 133, p. 195.
72. CIL I2 688; I2 2235. Le nom gentilice apparaît le plus souvent sous la

forme Allius.
73. CILX 1036,1.2-3.



106 ÉTUDES DE LETTRES

officiellement (publice) à la famille et situé près de la Porte
d'Herculanum. Le monument était décoré par deux grandes
inscriptions dédiées à la mémoire du mari et du fils d'Alleia
Decimilla74.

Alleia Nigidia Maia provenait d'une autre branche de la famille
qui n'avait apparemment que des liens très éloignés avec celle de
la période augustéenne-tibérienne. Alleia fut élue prêtresse de
Vénus et de Cérès sous Néron ; il faut y voir la conséquence de la
haute position de son père, Cn. Alleius Nigidius Maius75. Celui-
ci, un Nigidius, fut adopté par l'influente famille campanienne
des Alleii et fit une grande carrière à Pompéi : en 55 / 56 ap. J.-C.,
il est attesté comme duovir quinquennalis\ il fut ensuite flamen
Caesaris Augusti de Vespasien et princeps coloniae76. Personnage
parmi les plus importants de Pompéi sous le règne de Néron et
sous celui de Vespasien jusqu'à la destruction de la ville, il se
montra grand évergète en finançant de son plein gré des jeux de
gladiateurs, ainsi que des décorations d'édifices publics et il dédia
un autel au salut de Vespasien77. Alleia Nigidia Maia, la prêtresse
des divinités tutélaires de Pompéi, fut honorée d'une sépulture
aux frais de la cité78.

74. V. Kockel, op. cit. (n. 24), p. 166-8; G. Wesch-Klein, op. cit. (n. 32),
p. 145, qui date le monument des années 30-40 ap. J.-C.

75. La personnalité de Cn. Alleius Nigidius Maius et, dans une moindre
mesure, celle de sa fille ont été discutées vivement; je ne retiendrai ici que quelques
titres: W.O. Moeller, «Gnaeus Alleius Nigidius Maius, Princeps Coloniae»,
Latomus 32 (1973), p. 515-520; l'interprétation de W.O. Moeller a été rejetée par
J.L. Franklin Jr., «C. Alleius Nigidius Maius and the Amphitheatre: munera and
a Distinguished Career at Ancient Pompeii», Historia 46 (1977), p. 434-7. Cf.
également S.A. Muscettola, «I Nigidi Mai di Pompei: far politica tra l'età ne-
roniana e l'età flavia», RIA, s. 3, 14/15 (1991/92), p. 193-218: l'a. identifie les
statues retrouvées au Macellum de Pompéi comme étant celles de Cn. Alleius
Nigidius Maius et de sa fille, en suggérant (p. 214-5) qu'Alleia fut élue prêtresse
de Vénus et en même temps prêtresse de Poppaea Sabina consacrée et assimilée
à Vénus (Dion Cass. 63, 26,3).

76. Pour la carrière de Cn. Alleius Nigidius Maius, cf. maintenant
J.L. Franklin Jr., op. cit. (n. 75).

77. Pour les jeux de gladiateurs, cf. P. Sabbatini-Tumolesi, Gladiatorum
paria. Annunci di spettacoli gladiatorii a Pompeii, Roma, 1980, p. 31-4; pour les

opera tabularum (CIL IV 7993), cf. J.L. Franklin Jr., op. cit., p. 442-4; pour
l'identification de l'autel (CIL IV 1180), cf. A. Muscettola, op. cit., p. 217 ss.

78. Cf. n. 70. Mais la locution ex decreto decurionum pecunia publica n'est
pas toujours sans équivoque et facile à interpréter, cf. G. Wesch-Klein, op. cit.
(n. 32), p. 121; l'auteur n'a pas pris en compte Alleia Mai f.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 107

II.3 Le culte impérial à Pompéi et ses officiantes

Au cours du Ier s. de notre ère, le culte impérial a pris de plus
en plus d'ampleur à Pompéi, les cultes anciens étant repoussés au
second plan, voire totalement supplantés79. Cette évolution
apparaître clairement si l'on regarde la situation des ministri. Au
début, ceux-ci étaient appelés ministri Mercurii Maiae\ à partir
de 2 av. J.-C., on les nomma ministri Augusti Mercurii Maiae et,
dans le courant du lers., tout simplement ministri Augusti80. Même
si, contrairement à ce que l'on a longtemps supposé, la prêtresse
Mamia n'a pas fait élever un temple du Genius Augusti mais un
temple du Genius coloniae81, plusieurs témoignages confirment
l'enracinement précoce du culte impérial à Pompéi. Chronologiquement,

les prêtres du culte impérial82 ont certainement précédé
les prêtresses chargées de la vénération des impératrices divinisées83

mais il faut préciser que nous ne connaissons qu'une seule
prêtresse pompéienne du culte impérial.

Vibia C.f. Sabina, sacerdos Iuliae Augustae84
La gens des Yibii est connue en Campanie, surtout à Capoue. A

Pompéi, il faut mentionner un C. Vibius Secundus, duouir en SÖST

ap. J.-C., probablement apparenté à la prêtresse du culte impérial85.

Une fois de plus, la prêtresse appartenait à une famille de la
couche sociale supérieure de la colonie. Le titre de sacerdos
Iuliae Augustae désigne Livie ou Agrippine86. L'éruption du
Vésuve, en 79 ap. J.-C., qui détruisit Pompéi, nous empêche de

79. R. Étienne, op. cit. (n. 17), p. 234-41.
80. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 75, et supra, n. 50.
81. Cf. supra, s.v. Mamia P.f., p. 98-99.
82. Pour les prêtres du culte impérial à Pompéi, cf. l'énumération des cas

attestés par P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 68-9, et D. Fishwick, op. cit. (n. 24), p. 37.
83. La séparation des sexes des officiants dans les premières décennies qui

suivent l'établissement du culte impérial est une question d'actualité dans les
recherches sur le culte impérial; sur ce point A. Bielman, R. Frei-Stolba, op. cit.
(n. 6), et les remarques de F. Delsine, op. cit. (n. 6), p. 615 et n. 8 et 9.

84. CIL X 961 et 962. Les inscriptions sont très fragmentaires.
85. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 72, 109.
86. Selon P.Castrén, op. cit. (n. 3), p. 72, 108 ss., 240 ss., et selon D. Fishwick,

op.cit. (n. 24), p. 37, il s'agit plutôt d'Agrippine. Iulia Augusta désigne cependant
normalement Livie. L'inscription serait alors à placer entre la mort d'Auguste, en
14 ap. J.-C., (puisque c'est à partir de cette date que Livie, adoptée par la gens
d'Auguste, a porté le gentilice Iulia) et la divinisation de Livie sous Claude, le 17

janvier 42 ap. J.-C. (puisqu'à partir de cette date Livie est appelée Diva Augusta).
L'emploi du terme sacerdos pour désigner l'officiante du culte pourrait confirmer



108 ÉTUDES DE LETTRES

connaître l'évolution du culte impérial dans cette cité. On note
cependant avec étonnement que l'on ne connaît pas d'autre attestation

de prêtresses impériales en Campanie. Peut-être faut-il
admettre que, hors de Pompéi, les cultes traditionnels ont
conservé leur importance et ne se sont pas laissé déborder par le
culte impérial.

Aucun autre site n'a livré autant d'inscriptions aptes à être
analysées sous l'angle de l'histoire sociale que Pompéi. Dans d'autres
sites campaniens, à savoir Sorrente, Pouzzoles et Capoue, on peut
repérer des noms de prêtresses, mais la plupart des documents sont
très fragmentaires et ne permettent pas d'analyses approfondies.
Quelques réflexions sont néanmoins possibles.

III. Surrentum (Sorrente)

Cas unique en Campanie, les anciens cultes importants de
Surrentum étaient ceux d'Athéna (Minerve) et des Sirènes. Avec
le temps, Minerve a pris une place prépondérante dans le paysage
religieux de Surrentum87. A l'époque impériale, Surrentum
présente un visage proche de celui de Pompéi : le culte dominant est
celui des déesses Vénus et Cérès.

À Surrentum, les prêtresses officiaient (parfois ou peut-être
systématiquement à la fois dans le culte de Vénus et dans celui
de Cérès dont on connaît deux attestations. Les inscriptions,
lacunaires et endommagées, ne révèlent pas de quelles familles
descendaient les prêtresses, mais on peut supposer, par analogie avec
Pompéi, qu'elles détenaient des positions sociales élevées et
qu'elles appartenaient aux familles les plus nobles de la ville88.

a. Anonyma, sacerdos Veneris et Cereris89

L'inscription sorrentine la plus complète sur notre sujet est celle
d'une prêtresse anonyme que nous analysons en premier bien

cette observation puisqu'à partir de la divinisation de Livie et surtout à partir des

Flaviens, le terme flaminica se généralise pour désigner les prêtresses du culte des

impératrices. Cependant, la terminologie paraît d'un usage peu rigoureux et ne
saurait constituer une preuve définitive, cf. F. Delsine, op. cit. (n. 6).

87. K.J. Beloch, op. cit. (n. 14), p. 258. M. Frederiksen, op. cit. (n. 14), p. 89,
94, 104 (Athéna-Minerve).

88. R.M. Peterson, op. cit. (n. 10), p. 310.
89. CIL X 688. G. Wesch-Klein, op. cit. (n. 32), p. 141 (à gauche):

s]acerd(oti) public(ae) Venerfis) / [et Cereris, h]uic matronae statuam/[ex aere
colljato in aedem Veneris / [ponendam cujrauerunt, huic / [decuriones pJublice
locum sepulturae et/[in funere (sestertios) [et statuam decreuerunt.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 109

qu'elle se situe chronologiquement après l'inscription suivante,
plus courte. L'inscription est fragmentaire et le nom de la prêtresse
n'est pas conservé; cependant le contexte et le contenu de
l'énoncé se prêtent à une interprétation qui fait de cette inscription
un témoignage extrêmement intéressant. Le document honore un
homme, L. Cornelius L. f. M[ ], et son épouse, anonyme. Le
mari, inscrit dans la tribu Menenia, qui était la tribu de Sorrente, a
effectué un splendide cursus honorum dans sa ville natale, où il fut
augur, aedilis, duumuir quinquennalis et deux fois praefectus fa-
brum; cela lui permit d'accéder à l'ordre équestre90. En outre, il fut
flamen Romae Ti(berii) C[aes(aris) Aug(usti)], prêtre de Rome et
de Tibère, ce qui donne un repère chronologique pour L. Cornelius
et son épouse. Sont ensuite énumérés sur la plaque les actes
d'évergétisme de L. Cornelius : des banquets pour le peuple, des

jeux de gladiateurs et des spectacles. Les décurions lui ont offert
un funus publicum et lui ont accordé une place publique pour sa

sépulture et lui ont même consacré une statue.
L'inscription dédiée à sa femme est tout à fait semblable. En

l'honneur de la prêtresse de Vénus et de Cérès, les matronae ont
fait une collecte pour lui offrir une statue qu'elles voulaient placer

dans le temple de Vénus. En outre, comme pour son époux,
les décurions lui ont fait don d'une statue et lui ont accordé des
funérailles publiques aux frais de la ville91. N'oublions pas non
plus que la grande plaque était décorée par des boucliers d'honneur

richement décorés92.
Plusieurs constatations découlent de ces inscriptions : la

prêtresse anonyme, épouse d'un chevalier de l'époque tibérienne, était
selon toute vraisemblance également originaire d'une famille
de l'élite sorrentine. C'est ainsi qu'elle accéda à cette prêtrise
prestigieuse. Les décurions ont honoré ce couple, accordant
officiellement aux époux des funérailles publiques, des statues honorifiques

et un lieu de sépulture. A l'époque de Tibère, l'octroi d'une
statue honorifique à une femme semble avoir été un fait courant,
du moins en Campanie93, et le parallélisme entre homme et femme
est évident. Mais surtout, il faut souligner les liens unissant la

90. CIL X 688, à droite. S. Demougin, Prosopographie des chevaliers romains
julio-claudiens, Coll. Éc. fr. de Rome 153, Rome, 1992, p. 251, n° 292.

91. Sur les funérailles publiques pour des femmes, cf. A. Bielman, R. Frei-
Stolba, supra, p. 5 ss.

92. Ainsi le lemme de CIL X 688.
93. Pour le problème des statues honorifiques érigées en l'honneur de femmes,

sur une place publique, cf. R. Frei-Stolba, supra, p. 75, et n. 32-33.



110 ÉTUDES DE LETTRES

prêtresse anonyme et les matronae de Sorrente. Les matrones,
agissant à titre collectif94, ont honoré la prêtresse par une statue. Ce
privilège octroyé à une femme par des femmes est un fait unique
dans notre documentation.

b. [ ]a L.f. Magna95

L'inscription nommant la deuxième sacerdos publica Veneris et
Cereris sorrentine, qui date de l'époque augustéenne, se trouve
sur une plaque portant les épitaphes funéraires d'une famille; y
sont nommés: un garçonnet mort à l'âge de 1 an et 2 mois; à

gauche, [ ]a L.f. Magna, prêtresse de Vénus et de Cérès,
visiblement la mère de l'enfant; à droite, le chevalier T. Clodius C.f.
Pro[culus], qui était probablement le second mari de [ ]a L.f.
Magna96 puisque le garçonnet porte un gentilice différent et
s'appelle M. Sittius C. f. Fronto Saufeius Proculus.

Les inscriptions de la mère et du second mari sont incomplètes

; il y manque les dédicants et la fin du texte ; par contre,
l'inscription centrale nous dit que les décurions ont octroyé un
funus publicum au petit garçon, honorant par ce geste ses parents,
en premier lieu sa mère, la prêtresse de Vénus et de Cérès97. On
peut se demander si les décurions avaient également octroyé des
funérailles publiques à la prêtresse et à son second mari, le chevalier

T. Clodius Proculus. Quoi qu'il en soit, la prêtresse appartenait

sans aucun doute à la couche sociale supérieure de Sorrente.

IV. Puteoli (Pouzzoles)

Conformément à l'évolution historique de la ville, la religion
à Pouzzoles présente trois aspects concurrents, à savoir des
divinités hellénistico-campaniennes, des divinités romaines et des

94. Pour les matrones, cf. N. BoËls-Janssen, La vie religieuse des matrones
dans la Rome archaïque, Coll. Éc. fr. de Rome 176, Rome, 1993. L'auteur
démontre (p. 469-71, en guise de conclusion) que les cultes féminins étaient tout
d'abord des cultes collectifs sans installation de prêtresses. Peut-être peut-on
saisir ici une dernière trace de ce type d'associations féminines très souples. Il
faut également renvoyer à l'inscription de Tettia Casta, cf. A. Bielman et R. Frei-
Stolba, supra, p. 23, n. 68.

95. CIL X 680. Cf. G. Wesch-Klein, op. cit. (n. 32), p. 140-1.
96. Ainsi G. Wesch-Klein, op. cit. (n. 32), p. 141. Pour la carrière de

T. Clodius C.f. Proculus, probablement originaire de Sorrente, cf. S. Demougin,
op. cit. (n. 90), p. 142, n° 145.

97. Les décurions ont versé pour 1 tfunus publicum 5.000 sesterces et ils ont
accordé un lieu public pour la sépulture. G. Wesch-Klein, op. cit. (n. 32), p. 71,
analyse les cas de funérailles publiques accordées aux enfants.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 111

divinités d'origine orientale98. Cérès était la divinité protectrice
de Pouzzoles, comme elle l'était pour la métropole de Pouzzoles,
Cumes, où la prêtrise de Cérès constituait le plus grand honneur
conféré à une femme99. Il est difficile d'analyser les relations
sociales des quatre prêtresses connues, les inscriptions n'étant pas
très prolixes. Nous ne possédons aucun renseignement sur deux
des prêtresses. Une troisième inscription mentionne une Stlaccia,
les Stlaccii appartenant à l'ordre des décurions100; les Faltonii, par
contre, représentés par une prêtresse dans la dernière inscription,
n'ont pas marqué l'histoire de leur cité durant le Haut-Empire.
Peut-être furent-ils plus actifs au IIIe s.101. L'objet du culte est
également sujet à caution : deux des inscriptions qui nous sont parvenues

désignent des prêtresses de Cérès, une troisième fait état
d'un culte des Cereres. La quatrième inscription mentionne
simplement une sacerdos, sans désignation de son culte.

a. Faltonia Procula, sacerdos102

Cette prêtresse a fait réaliser son sarcophage de son vivant;
nous en concluons d'une part que Faltonia Procula possédait de

98. Pour les cultes de Puteoli, cf. K.J. Beloch, op. cit. (n. 14), p. 104 ss.; pour
l'histoire cf. M.W. Frederiksen, «Puteoli», RE XXIII, 2, 1959, col. 2036-2060,
en part. col. 2051-2053 sur les cultes.

99. Cf. K.J. Beloch, op. cit. (n. 14), p. 104 ss., 156 (Cumes).
100. CIL X 1783, 1. 2 (M. Stlaccius Albinus, époque de Trajan, cf.

C. Camodeca, «Ascesa al senato e rapporti con i territori d'origine italia: regio
I (Campania, esclusa la zona di Capua e Cales) II (Apulia et Calabria), III
(Lucania et Bruttii)», in Epigrafia e ordine senatorio vol. II, Rome, 1982, p. 101 -

63, en part. p. 129. Une branche de cette gens accéda à l'ordre sénatorial. Les
autres inscriptions de Puteoli (CIL X 1930; X 2245; X 2975; X 8371) mentionnent

des affranchis. Pour les Stlaccii à Puteoli, cf. G. Camodeca, «L'élite
municipale di Puteoli fra la tarda repubblica e Nerone», in Les élites municipales
(n. 17), p. 91-110, en part. p. 106-7.
101. G. Camodeca, op. cit. (n. 100), ne les mentionne pas dans le cadre de son

étude qui s'étend jusqu'au règne de Néron. L'activité éventuelle des Faltonii est
donc postérieure à cette date. Selon W. Schulze, Zur Geschichte lateinischer
Eigennamen, Leipzig, 1904 (rééd. 1966), p. 272, le gentilice Faltonius est
attesté partout en Italie (Luna, Benevent, Naples, etc.). H. Solin, O. Salomies,
Repertorium nominum gentilium et cognominum Latinorum, Hildesheim/
Zurich/New York, 1988, p. 77, ne connaissent aucune attestation supplémentaire.

Au IIIe s. apparaissent des Faltonii, tel un Faltonius Restitutianus, u(ir)
e(gregius) et praeses de la province Mauretania Caesariensis en 244, mais on ne
connaît pas son origine (RE VI, 2, 1912, col. 1976-1977).

102. CIL X 1798. La réédition des inscriptions du CIL X permettra peut-être de
retrouver le sarcophage de Faltonia et de le dater (ne ou IIIe s.?).



112 ÉTUDES DE LETTRES

l'argent et, d'autre part, qu'elle décida elle-même du contenu de

l'inscription. Le fait qu'elle n'indique pas le nom de son père est
surprenant.

b. Sabina, sacerdos Cereris publicam
Comme Faltonia Procula, Sabina fit construire son monument

de son vivant et elle ne mentionne pas non plus le nom de son
père. Mais l'inscription de Sabina, sacerdos Cereris public(a), est
aujourd'hui perdue et on ne sait pas si, à l'origine, le monument
portait bien la forme onomastique conservée (Sabina, sans
adjonction supplémentaire). La perte du monument est d'autant plus
déplorable qu'il était décoré d'objets cultuels ayant un rapport
avec la prêtrise de la défunte104.

c. [— ]na Mun[— ], sacerdos publica Cereris105

Les lacunes de l'inscription rendent impossible l'identification
de cette femme. Notons simplement l'âge respectable atteint par
cette prêtresse qui mourut à 93 ans.

d. Stlaccia, sacerdos Cererum106

Les Stlacii étaient originaires de Puteoli107. Stlaccia, la sacerdos
Cererum, a vécu à l'époque des Sévères comme l'indiquent les
titulatures impériales de l'inscription fragmentaire, mais on ne
peut pas la rattacher à un membre précis de la gens108. À cette
époque, le culte de Cérès avait considérablement changé, sous
l'influence d'abord des cultes à mystères, en particulier des mystères

d'Éleusis, ensuite des cultes orientaux109. Ce document
fragmentaire mentionnant la prêtrise de Stlaccia nous apprend qu'il
existait au IIIe s. des liens étroits entre le culte de Cérès et celui
de Dionysos, puisqu'il y est question d'un thiase, association

103. CIL X 1812: l'inscription est connue par une seule tradition manuscrite, cf.
le lemme.

104. Cf. supra, CIL X 1812. Sont mentionnés un couteau, une victime et des
torches; pour les torches, attributs du culte de Cérès sous l'empire, cf. B.S.
Spaeth, op. cit. (n. 7), p. 61.

105. C/LX 1829.
106. C/LX 1585.
107. Cf. supra, n. 100, cf. également P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 225.
108. Cf. déjà R.M. Peterson, op. cit. (n. 10), p. 145, et maintenant G. Camodeca,

op. cit. (n. 100), p. 129.
109. Le pluriel Cereres désigne Déméter et Koré, cf. B.S. Spaeth, op. cit.

(n. 7), p. 61.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 113

religieuse adepte du dionysisme110. L'inscription affirme que
Stlaccia a fait un don au thiase de Placidianus lorsqu'elle entra
dans l'association dionysiaque111. Deux autres Stlacii comptaient
parmi les membres du thiase, ce qui est une nouvelle preuve du
phénomène antique de la mainmise de quelques familles sur
l'ensemble des charges religieuses d'une cité.

Capua (Capoue)

Comme dans les autres villes de la Campanie, Cérès jouissait
d'un grand prestige à Capoue bien que la déesse principale fût
Diana Tifatina dont le sanctuaire, célèbre et très ancien, se trouvait
un peu éloigné au nord-est de la ville112. Quatre prêtresses de
Cérès sont attestées à Capoue où cette charge était occupée par des
femmes provenant des familles nobles de la cité113. Toutes ces
prêtresses, à savoir Herennia M. [f.], [—]aberi[a C.] f. Tett[ia]
Prisc[a], Curia M. f. et l'anonyme sa[cerdos] maxim[a], se situent
entre l'époque pré-augustéenne et l'époque julio-claudienne. Fait
surprenant : les titulatures de toutes les prêtresses diffèrent légèrement

entre elles, puisque on trouve sacerdos Cereris, sacerdos
Cereris mundialis, sacerd(os) pub[lica njuminis Cap[uae] et
sa[cerdos] maximfa]. S'agit-il d'un hasard ou est-ce signe que le
sacerdoce de Cérès n'était pas vraiment institutionnalisé mais
qu'on désignait des prêtresses en fonction des besoins, par
exemple à l'occasion d'une crise religieuse ou lors de circonstances

exceptionnelles

110. Sur les associations dionysiaques, cf. A.-F. Jaccottet, Choisir Dionysos.
Les associations dionysiaques: documents et lectures, thèse de doctorat,
Université de Lausanne, 1998 (à paraître), en particulier documents n° 173-175
pour le thiase de Pouzzoles.

111. Cf. R.M. Peterson, op. cit. (n. 10), p. 106, 144 ss.
112. Cf. maintenant G. D'Isanto, Capua romana. Ricerche di prosopografia

e storia sociale, Roma, 1993, et en dernier lieu Der Neue Pauly (DNP), II, 1997,
col. 977-980. Nous n'entrons ici ni dans la discussion sur l'histoire très mouvementée

de Capoue ni dans les questions débattues sur son histoire constitutionnelle.

113. R.M. Peterson, op. cit. (n. 10), p. 335; K.J. Beloch, op. cit. (n. 14), p. 331,
et maintenant G. D'Isanto, op. cit. (n. 112), p. 300 (liste des prêtres et des
prêtresses).



114 ÉTUDES DE LETTRES

a. Herennia f. M., sacerdos Cereris114

Les Herennii étaient originaires de la Campanie ; on en connaît
à Pompéi, mais aussi dans d'autres localités campaniennes et à
Rome115. A Capoue même sont attestés six membres de cette
gens, trois hommes et trois femmes. Parmi elles, on trouve
Herennia M. [f.], mais il est impossible d'établir les liens familiaux

de cette prêtresse.

b. [ ]Cereris sa[cerdos] maxim[a]n6
L'inscription est trop fragmentaire que l'on puisse en tirer une

information quelque peu circonstanciée.

c. Curia M.f., sacerdos Cerialis mundialis111

Les Curii sont attestés en Campanie, à Cumes, à Puteoli, à

Herculaneum et à Pompéi118, mais les deux attestations de
Capoue, un homme et cette prêtresse, ne permettent pas d'établir
entre eux des liens plus précis. Le rite de l'ouverture du mundus
Cereris est décrit par deux auteurs latins119; visiblement, il s'agissait

d'un rite chthonien, l'ouverture du mundus, qui se faisait à

des jours précis (le 24 août, le 5 octobre et le 8 novembre), laissant

échapper les dieux mânes ; cependant les relations exactes
entre le mundus Cereris et le mundus de Rome, restent très
discutées120. Toutefois, c'est bien dans cette cérémonie qu'il faut trouver

le sens de l'adjectif mundialis quoique nous ne sachions pas
pourquoi, dans ce cas précis, cette épithète a été attribuée à la
prêtresse de Cérès à Capoue121. Notons encore que cette prêtresse a

114. CIL X 3911. Il s'agit d'une dédicace.
115. P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 174; G. D'Isanto, op. cit. (n. 112), p. 143.
116. C/LX 3912; cf. G. D'Isanto, op. cit. (n. 112), p. 271.
117. CIL X 3926 ILS 3348: Curia M.f. sacerdos / Cerialis mundalis / d(e)

s(ua) p(ecunia) faciendum) c(urauit). La restitution du nom est due à H. Solin,
«Republican Capua», in Roman Eastern Policy and Other Studies in Roman
History. Proceedings of a Colloquium at Tvärminne, 2-3 October 1987, (éd.
H. Solin, M. Kajava), Helsinki, 1990, p. 151 ss., en part. p. 158 ss.; G. D'Isanto,
op. cit. (n. 112), p. 116.

118. Cf. G. D'Isanto, op. cit. (n. 112), p. 116, et P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 169.
119. Festus, s.v. mundus, 54 Müller et 142 Müller. Macrobius, Sat. 1, 16,

16-18. Les textes sont reproduits avec une traduction anglaise par B.S. Spaeth,
op. cit. (n. 7), p. 63-5. Cf. également K. Latte, Römische Religionsgeschichte,
München, 1967, p. 141-3.

120. Cf. B.S. Spaeth, op. cit. (n. 7), p. 63-5 et n. 51-53 (avec la bibliographie
antérieure).

121. Th. Mommsen et H. Dessau, les éditeurs respectifs du CIL X et des ILS,
ont renvoyé tous deux aux passages de Festus (cf. supra, n. 119) et expliquent de
la même manière l'épithète de la prêtresse.



LES PRÊTRESSES CAMPANIENNES SOUS L'EMPIRE ROMAIN 115

fait ériger un monument à ses frais ce qui siginifie qu'elle disposait

d'une certaine aisance financière.

d. [ L]aberi[a C.] f. Tett[ia] Prisc[a], [s]acerd(os) publ[ica
njuminis Cap[uae]]22

Cette inscription, du plus haut intérêt, est malheureusement
endommagée et sa lecture controversée. Le début du texte est clair :

le numen Capuae constitue jusqu'à présent un hapax, mais il faut
y voir la divinité protectrice de la ville et de ses habitants, comparable

aux divinités tutélaires, voire aux Genii coloniae de Stabies,
de Nola, de Pouzzoles et de Pompéi123. La fin du texte est plus
surprenante: il est dit que la ou le sacerd(os) a été élu(e) par
l'ordre des décurions : elect(a) a(b) splend[id(issimo)]/ordine. Si,
dans cette inscription, l'officiant du numen était une femme,
comme le laissent supposer les éléments conservés du nom, nous
aurions affaire à une situation exceptionnelle car, jusqu'à présent,
nous ne disposons d'aucune allusion explicite à l'élection d'une
prêtresse par l'ordre des décurions124. Le dernier auteur qui s'est
occupé de cette inscription considère en tout cas le détenteur du
sacerdoce comme une femme125.

Les Tettii appartenaient à l'aristocratie capouane, mais la gens
est attestée également à Pompéi, à Pouzzoles et à Naples126.

122. CIL X 3920 ILS 6307: [- - -L]aberi[ae / C.] f- Tett[iae] / Priscfae],
[s]acerd(oti) publ[icae /njuminis Cap[uae] / [ ]/ elect(a) a(b) splend[id(is-
simo)] / ordine /d(ecreto) d(ecurionum).

123. R.M. Peterson, op. cit. (n. 10), p. 369. Stabiae: CIL X S. 775 (Genius?)',
Nola: CIL X 1236 (Genius coloniae)', Puteoli: CIL X 1566; 1574; 1591 (Genius
coloniae). Pour le Genius coloniae à Pompéi, cf. supra, n. 30.

124. R.M. Peterson, op. cit. (n. 10), p. 369, renvoie aux inscriptions citées à la
note 123, en disant que dans les cités mentionnées, cette charge était uniquement
tenue par des prêtres. Cela n'est pas tout à fait correct, ces inscriptions étant des
dédicaces consacrées par des personnes de tout genre au Genius de la ville. L'absence

de la tribu dans la formule onomastique conservée sur l'inscription incite à
lire un nom féminin dans les quatre lettres restantes.

125. G. D'Isanto, op. cit. (n. 112), p. 239, qui, cependant, ne discute pas
l'énoncé de l'inscription.

126. G. D'Isanto, op. cit. (n. 112), p. 238; P. Castrén, op. cit. (n. 3), p. 228. Pour
Tettia Casta, cf. A. Bielman, R. Frei-Stolba, supra, p. 22-4.



116 ÉTUDES DE LETTRES

Conclusion

Les inscriptions présentées ici montrent que dans leur grande
majorité les prêtresses campaniennes étaient issues des meilleures
familles de leur cité, qu'elles disposaient d'une fortune personnelle

et qu'elles bénéficiaient d'honneurs identiques à ceux
offerts aux hommes méritants.

Cette recherche nuance donc l'hypothèse de J. Scheid selon
laquelle :

les femmes étaient soit exclues de la vie religieuse publique ou
privée, soit rejetées vers ses aspects «autres» et vers les marges [...] et
quand elles détenaient des responsabilités religieuses, elles les
exerçaient de nuit, à huit clos ou dans des sanctuaires suburbains, voire
aux limites du territoire, parfois par privilège spécial127.

L'hypothèse de J. Scheid est, certes, valable pour Rome mais non
pour la Campanie.

Nos inscriptions montrent au contraire l'importance de
certaines prêtresses campaniennes en terme d'image publique et de

prestige. Il est difficile de croire que des femmes, qui avaient reçu
des autorités municipales le privilège de funérailles publiques ou
d'un emplacement officiel pour leur sépulture, n'étaient ni
influentes ni tenues en haute estime. Cependant, il ne faut pas
perdre de vue que la nomination à une prêtrise civique d'une
femme — membre d'une famille réputée et puissante —, était une
marque d'honneur autant pour la femme elle-même que pour sa
famille. Dès lors, derrière une nomination féminine, se cachait
souvent une motivation politique des notables de la cité. Parfois
aussi, l'accession d'une femme à une prêtrise civique constituait
une voie d'ascension sociale pour tous les membres de sa famille.
Quoi qu'il en soit, grâce à sa charge officielle et grâce également
à sa fortune personnelle, une prêtresse campanienne128 pouvait
s'insérer dans le domaine public qui lui était a priori fermé.

Tabea Zimmermann, Regula Frei-Stolba

127. J. Scheid, op. cit. (n. 12), p. 424.
128. Nous avons l'impression que les femmes de l'élite municipale de l'Italie

du Sud furent particulièrement actives dans leur rôle public, cf. la recherche
parallèle de M. Torelli, «Donne, domi nobiles et evergeti a Paestum tra la
fine délia Repubblica e l'inizio dell'Impero», in Les élites municipales (n. 17),
p. 153-78.


	Les prêtresses campaniennes sous l'empire romain

