
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 1

Artikel: Recherches sur la position juridique et sociale de Livie, l'épouse
d'Auguste

Autor: Frei-Stolba, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RECHERCHES SUR LA POSITION JURIDIQUE
ET SOCIALE DE LIVIE, L'ÉPOUSE D'AUGUSTE

À la mémoire de Jean Béranger

L'étude* se propose d'analyser les privilèges juridiques dont Livie a joui pendant

son mariage avec Auguste, à partir des guerres civiles et durant le principat.
Sont étudiées également les activités exercées en public par la première impératrice.

Deux constatations s'imposent: les privilèges juridiques attribués à Octavie
et à Livie en 35 av. J.-C. s'avèrent être des privilèges extraordinaires s'expli-
quant par la situation politique spécifique, à savoir le conflit opposant Octave et
ses proches à Marc Antoine allié à Cléopâtre, la reine d'Egypte. Les diverses
activités publiques de Livie en tant qu'épouse de l'empereur (princeps) s'inscrivent
dans la ligne d'Auguste qui souhaitait restaurer les mœurs traditionnelles (mos
maiorum), tout en attribuant à Livie un rôle particulier.

Introduction

Sous le Haut-Empire, au 11e s. ap. J.-C., la position juridique et
politique de l'épouse de l'empereur semble être clairement définie

: de façon régulière, les impératrices sont officiellement appel-
lées Augusta, en grec Sébastè.

Ce titre d'Augusta renvoie à Livie, la première impératrice, qui
ne l'a pas porté du vivant d'Auguste, mais après la mort de
l'empereur lorsque, conformément au testament impérial, elle fut

* Cette contribution représente le texte de la conférence d'épreuve que
j'ai prononcée devant la Faculté des lettres de l'Université de Berne en 1993 et
qui était intitulée «Überlegungen zur Stellung Livias, der Gattin des Augustus».
Je n'ai pas remanié le texte, mais je l'ai agrémenté de notes, là où cela me semblait

indispensable. J'ai l'agréable devoir de remercier en particulier deux amis:
M.E. Grzybek qui, à l'époque, m'a aidée à rédiger le texte de la conférence et
Mme A. Bielman qui s'est chargée de la tâche ingrate de traduire mon texte en
français. Que tous deux soient vivement remerciés



66 ÉTUDES DE LETTRES

adoptée par son époux ; à son entrée dans la gens d'Auguste, Iulia
devint le nom gentilice de Livie et Augusta son surnom1. Ce
dernier était, dès le début, compris comme un élément de sa titula-
ture, parallèle à l'élément Augustus dans la titulature impériale.
S'ajoutent pour Livie d'autres privilèges qu'elle a reçus au cours
des années, d'abord en tant qu'épouse d'Auguste, ensuite en tant
que mère de Tibère. De surcroît, elle a accompli diverses actions
dans la sphère publique qui mettent en lumière sa position
particulière au-dessus des autres femmes.

Dans cette étude, je me propose de suivre l'évolution de la
position de Livie durant son mariage avec le princeps, en m'intéres-
sant aux rapports établis entre la situation juridique et politique de
Livie et les objectifs sociaux d'Auguste, de façon à déterminer
quelle marge de manœuvre était laissée à l'épouse de l'empereur
et où résidaient les points de conflits potentiels.

L'état de la recherche

En survolant l'état de la recherche, on constate que la
problématique évoquée plus haut a été très peu traitée jusqu'ici. Les
anciennes études consacrées aux femmes de la dynastie julio-
claudienne se sont limitées à réunir des sources sans toujours les
analyser du point de vue historique2. Dans les études plus
récentes, les auteurs se sont surtout intéressés au titre d'Augusta
octroyé à Livie en 14 ap. J.-C., en se demandant si ce titre pouvait
traduire ou non l'exercice de la corégence par l'impératrice et
l'empereur régnant. D'autres problématiques voisines ont fait
l'objet de recherches, en particulier les honneurs cultuels accor-

1. Cf. en particulier H.W. Ritter, «Livias Erhebung zur Augusta», Chiron, 2

(1972), p. 312-38. Concernant le titre d'Augusta, voir notamment W. Kuhoff,
«Zur Titulatur der römischen Kaiserinnen während der Prinzipatszeit», Klio, 75
(1993) p. 244-56; H. Temporini, Die Frauen am Hofe Trojans. Ein Beitrag zur
Stellung der Augustae im Principal, Berlin, 1978, en part. p. 23-35. Je n'ai pas eu
accès à H. Willrich, Livia, Leipzig/Berlin, 1911.

2. Voir surtout F. Sandels, Die Stellung der kaiserlichen Frauen aus dem ju-
lisch-claudischen Hause, Diss. Giessen, 1910, Darmstadt, 1912; E. Kornemann,
Grosse Frauen des Altertums im Rahmen des zweitausendjährigen
Weltgeschehens, Darmstadt-Basel, 1954, p. 172-220; J.P.V. Baldson, Roman
Women, their History and Habits, London, 1962 (éd. allem. Die Frau in der
römischen Antike, München, 1989, p. 74-106), présentant la vie de toutes les
femmes de la famille impériale.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 67

dés à Livie ou l'iconographie consacrée à cette impératrice3. La
position de Livie durant le règne de son époux a même été ramenée,

surtout par des auteurs antiques, à une rivalité entre Livie,
Octavie (la sœur d'Auguste) et Julie (la fille d'Auguste née d'un
premier lit); on évoque aussi l'influence que Livie a exercée et sa
volonté de voir accéder Tibère, son fils, au trône4. Rares sont les
synthèses récentes sur le sujet5 qui ouvrent de nouvelles voies de
recherche. Il convient tout de même de citer le nom de Nicolas
Purcell, stimulé par le courant des études féministes, notamment
par l'histoire de genre (gender history), et qui s'est attaché aux
activités de Livie dépassant le cadre strictement juridique imposée

à celle-ci; pourtant, l'auteur a établi un parallèle trop étroit
entre Auguste et Livie, en présentant cette dernière comme la
Romana princeps, généralisant ainsi un mot du Pseudo-Ovide,
auteur de la Consolation de Livie6.

Dans ces toutes dernières années sont apparues plusieurs
études concernant les premières impératrices, études que je
mentionne brièvement : le juriste Richard A. Bauman7 est revenu sur

3. Sur les honneurs cultuels destinés à Livie: G. Grether, «Livia and the
Roman Imperial Cuit», AJPh, 67 (1946), p. 222-52, et maintenant U. Hahn, Die
Frauen des römischen Kaiserhauses und ihre Ehrungen im griechischen Osten
anhand epigraphischer und numismatischer Zeugnisse von Livia bis Sabina,
Saarbrücken, 1994. Sur l'iconographie de Livie: W.H. Gross, Iulia Augusta
(Abh. Akad. Göttingen, phil. hist. Kl. 3, 52), Göttingen, 1962.

4. Cf. p. ex. Dion Cass., 53, 33,4; 55, 10a, 10; cf. également Dion Cass., 54,
19, où l'auteur raconte l'anecdote d'un concours de beauté entre Livie et Terentia.

5. Voir tout de même R. Winkes, «Leben und Ehrungen der Livia, ein
Beitrag zur Entwicklung des römischen Herrscherkutltes von der Zeit des
Triumvirates bis Claudius», Archeologia (Warzawa), 36 (1985), p. 55-68, un
travail très intéressant et pourtant peu cité; V.A. Sirago, «Livia Drusilla, una nuova
condizione femminile», lnvigïlata lucernis, 1 (1979), p. 171-207; plus récemment

A. Fraschetti, «Livia, la politica», in Roma al femminile, éd.
A. Fraschetti, Bari, 1994, p. 123-51, et C.-M. Perkounig, Livia Drusilla-Iulia
Augusta, das politische Porträt der ersten Kaiserin Roms, Wien, 1995, un travail
solide, même si l'auteur ne se réfère pas au courant de la gender history, son
hypothèse selon laquelle la critique de Livie par Tacite serait en fait une critique
de Plotine est très intéressante.

6. N. Purcell, «Livia and the Womenhood of Rome», PCPhS, 32 (1986),
p. 78-105. Pour la Romana princeps, cf. Consol. ad Liviam, 349-56: ...Livia,
perfer onus! / ad te oculos auresque trahis, tua facta notamus /... an melius per
te uirtutum exempla petemus/quam si Romanae principis edis opus? («Nous
allons sûrement mieux suivre des exemples de vertu, à travers toi, si tu assumes le
rôle de la Romana princeps»),

7. R.A. Bauman, Women and Politics in Ancient Rome, London, 1992,
en part. p. 99-138.



68 ÉTUDES DE LETTRES

la question des privilèges légaux et du pouvoir légal accordé à

Livie, en attribuant de manière générale une influence très
grande, voire trop grande, aux femmes de la maison impériale.
Par contre, le rôle important des femmes de la famille impériale
qui transmettaient le sang d'Auguste a été mis en évidence tant
par Mireille Corbier que par Frédéric Hurlet qui, en plus, s'est
penché sur les activités publiques de ces femmes ; Thomas Späth,
pour sa part, appliquant des critères anthropologiques, nie toute
position politique propre accordée aux impératrices8.

Les données

En premier lieu, un rappel biographique s'impose9: Livia
Drusilla est née le 30 janvier 58 av. J.-C.; par sa lignée paternelle,

elle appartenait à la plus haute noblesse romaine. Selon les

usages de la République romaine tardive, elle fut mariée à 15 ans
avec son cousin Ti. Claudius Nero, de vingt ans son aîné. Livie
lui donna deux fils, Tiberius (le futur empereur Tibère) en 42 av.
J.-C., et Drusus en 38 av. J.-C. Livie suivit son époux en exil
après la défaite du parti républicain en Grèce. De retour à Rome,
elle fit la connaissance du jeune triumvir Octave qui s'éprit
d'elle et l'épousa le 17 janvier 38, d'une manière précipitée
comme le relèvent les auteurs antiques. Pourtant, certaines
considérations politiques entraient en ligne de compte dans cet acte
car, par cette union, César Octavien accédait à la plus haute
aristocratie romaine10. L'union de Livie et du jeune César est demeu-

8. M. Corbier, «Maie Power and Legitimacy through Women: the domus
Augusta under the Julio-Claudians», in Women in Antiquity: New Assessments,
éd. R. Hawley et B. Levick, London, 1995, p. 178-93; F. Hurlet, Les collègues
du prince sous Auguste et Tibère, Coll. Éc. fr. de Rome 227, Rome, 1997, en
part. p. 544-5; pour les activités des femmes en public, cf. notamment Th. Späth,
«"Frauenmacht" in der frühen römischen Kaiserzeit? Ein kritischer Blick auf die
historische Konstruktion der "Kaiserfrauen"», in Reine Männersache? Frauen in
Männerdomänen der antiken Welt (M.H. Dettenhofer hsg.), KölnAVeimar/Wien,
1994, p. 159-205, en part. p. 204-5.

9. Pour les détails, cf. en part. L. Ollendorf, RE XIII. 1, 1926, col. 900-927,
s.v. Livia; L. Petersen, PIR2 V Livia 301. Pour alléger les notes, je m'abstiendrai

de renvoyer à tous les ouvrages cités plus haut et dans lesquels les auteurs
parlent d'événements majeurs survenus dans la vie de Livie. Je me bornerai à

faire des renvois à des études particulières ou très récentes.
10. Voir à ce propos M.B. Flory, «Abducta Neronis Uxor: the Historical

Tradition on the Marriage of Octavian and Livia», TAPhA, 118 (1988), p. 343-59.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 69

rée stérile11. César Octavien, appelé Auguste en 27 av. J.-C.,
mourut le 19 août 14 ap. J.-C.; Livie lui survécut durant 15 ans,
sous le principat de son propre fils, Tibère.

Si l'on considère les privilèges juridiques conférés à Livie
en tant qu'épouse d'Octavien-Auguste, trois dates sont à retenir :

(1) en 35 av. J.-C., Livie obtint par un plébiscite et en même
temps qu'Octavie — la sœur d'Octavien, donnée en mariage à

Marc-Antoine en 40 av. J.-C. — trois privilèges, à savoir la sacro-
sainteté (sacrosanctitas), la libération de la tutelle des femmes
(tutela mulierum) et le droit d'être honorée par des statues12.

(2) En 9 av. J.-C., à la mort prématurée de son fils Drusus, Livie
reçut à nouveau l'hommage de statues à son effigie, ainsi que le
privilège du ius trium liberorum. Cette disposition légale issue
des lois matrimoniales augustéennes octroyait aux parents de trois
enfants plusieurs avantages et des privilèges concernant le droit
de succession13. (3) En 14 ap. J.-C., c'est tout un éventail de
privilèges que l'on a accordé à Livie: conformément aux dispositions

testamentaires de l'empereur, elle fut adoptée par Auguste
(et par ce fait accueillie dans la gens Iulia)\ également par une
clause testamentaire, elle fut nommée Augusta, comme on l'a déjà
vu14; ensuite, elle obtint par succession un tiers du patrimoine
d'Auguste tandis que Tibère recevait les deux autres tiers15.
D'autres privilèges émanèrent du Sénat. Auguste divinisé, le
Sénat, par un sénatus-consulte la nomma prêtresse (sacerdos) du
Diuus Augustus avec l'autorisation de disposer de licteurs (en fait

11. Pline, Hist, nat., 7, 57; Suet., Aug., 63, parle d'un enfant mort-né.
12. Cf. infra, p. 72, 74-5.
13. Dion Cass., 55, 2, et 56,10. R. Winkes, op. cit. (n. 5), p. 62. La tutela

mulierum est bien expliquée par J.F. Gardner, Women in Roman Law and Society,
London, 1986, repr. 1990, p. 14-22; les effets du ius trium liberorum sont discutés

par J.F. Gardner {op. cit., p. 20 et p. 28, n. 68: FIRA, III, n° 22): la femme
peut disposer de ses biens, les vendre, en acheter sans tuteur; pour les effets du
même droit concernant les affranchies auxquelles on demandait quatre enfants,
cf. J.F. Gardner, op. cit., p. 196-8.

14. Tac., Ann., I, 8; Dion Cass., 56,43. Voir à ce propos H.W. Ritter, op. cit.
(n. 1), p. 320-8; H.W. Ritter, op. cit. (n. 1), p. 321, rejette la thèse de
E. Kornemann selon laquelle Auguste aurait envisagé une corégence
(«Samtherrschaft») entre Tibère et Livie; sur le problème de la corégence,
cf. maintenant F. Hurlet, op. cit. (n. 8), et passim.

15. Suet., Aug., 101, 2; Tib., 32; Tac., Ann., I, 8, 1; Dion Cass., 56, 32, 1.

Livie devait au préalable être libérée par un sénatus-consulte de la lex Voconia,
cf. sur ce point en demier lieu C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 121-2.



70 ÉTUDES DE LETTRES

d'un seul licteur, après l'intervention de Tibère)16. D'autres
propositions encore furent formulées par le Sénat afin d'accentuer le
parallélisme entre les honneurs et les titres du premier princeps et
ceux de Livie17, mais Tibère les rejeta toutes, s'opposant à ce que
l'on attribue autant d'honneurs à une femme.

16. Pour juger de la position de Livie, il faut distinguer clairement, à la
lumière des études nouvelles de la gender history, la sphère privée et la sphère
publique (pour ces approches nouvelles, cf. M.-L. Deissmann, «Aufgaben,
Rollen und Räume von Frau und Mann im antiken Rom», in Aufgaben, Rollen
und Räume von Mann und Frau, J. Martin, R. Zoepffel hsg., Freiburg, 1989,
p. 501-64). Le culte officiel rendu par l'État romain au Divus Augustus a été
instauré par Germanicus, qui fut le premier prêtre du culte du divin Auguste et qui
portait le titre deflamen Augustalis (CIL VI909; X 1415; X 513), et par les so-
dales Augustales dont Germanicus était également membre (Tac., Ann., I, 54:
addito sodalium Augustalium sacerdotio sorte ducti et primoribus civitatis unus
et viginti; Tiberius Drususque et Claudius et Germanicus adiciuntur), cf.
F. Hurlet, op. cit. (n. 8), p. 361 et n. 85, où l'auteur montre que les inscriptions
honorifiques ne nomment pas toujours les prêtrises; cf. aussi G.L. Gregori,
«Una dedica monumentale a Germanico da Piazza Nicosia», ArchClass, 45
(1993), p. 351-65, en part. p. 357 n. 15 et p. 358 n. 20; la liste des sodales
Augustales et Augustales Claudiales est dressée par J. Marcillet-Jaubert,
«La carrière du légat de Numidie Q. Cornelius Valens», Bull. Arch. Alg., 3

(1968), p. 313-36, en part. p. 325-36; pour 1 eflamen Augustalis, cf. D. Fishwick,
The Imperial Cult in the Latin West, Leiden, 1987, vol. I, 1, p. 161-2. — Les
auteurs antiques ne font que de maigres allusions à la prêtrise donnée à Livie:
Vell. 2, 75, 3: Livia quam transgressi ad deos sacerdotem ac filiam (vidimus).
Dion Cass., 56, 46, 1: «En ce temps, ils (=les sénateurs) déclarèrent Auguste
divin, lui destinèrent des prêtres spéciaux et des rites et ils nommèrent Livie, déjà
appelée Iulia et Augusta, sa prêtresse» (iépetàv xe rqv 'IovWav te koù
Auyovatav îj&ri KaÀ.ot)|iévT|v àrcéSet^av) et, de manière différente, Tac.,
Ann., 1, 14: ne lictorem quidem ei decerni passus est. Je considère Livie plutôt
comme prêtresse d'Auguste dans la sphère (privée) de la gens Iulia, comme
H.W. Ritter, op. cit. (n. 1), p. 324 et n. 65, mais cette question doit être réexaminée.

Peut-être que la réduction de Livie à la sphère de la gens n'a pas été du goût
de tous les sénateurs, si l'on juge en fonction des autres honneurs votés pour
Livie, mais Tibère réussit à la «cloîtrer». La différence entre la sphère de la gens
(une sphère privée élargie) et celle de l'État romain, non exprimée dans les
sources, rend plausible la discussion sur la question de savoir si Livie pouvait
être accompagnée d'un licteur (Dion Cass. 56, 46, 2: (m! oi pèv ' paßSonyo
XprjaGat èv xaiç iepoopytcaç aùxrj èjtéTpe\|/av) ou si elle ne pouvait pas du tout
jouir de ce droit honorifique [Tac., Ann. 1, 14: ceterum anxius inuidia et mu-
liebre fastigium in deminutionem sui accipiens ne lictorem quidem ei decerni
passus est (=Tibère)].

17. Tac,,Ann., 1, 14, 1: alii parentem, alii matrem patriae appellandam, ple-
rique ut nomini Caesaris adscriberetur "Iuliae filius" censebant. Dion Cass.,
57, 12, 4: Kai 7toM.oi pèv pr|T£pa aÙTqv xfjç 7tatpî8oç noXXoi 8è Kai yovéa
npooayopeijeaGai yvtopriv eôcoKav; sur la question du nom de Tibère, Tac.,
Ann., 1, 14, 2: aramque adoptionis et alia huiusce modi prohibuit; Suet., Tib.,



POSITION IURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 71

Pour compléter le tableau, il convient de mentionner les privilèges

et les honneurs attribués à Livie durant sa vieillesse :

(1) Dès l'an 21 ap. J.-C., on sait qu'elle a été incluse dans les
vœux officiels des frères Arvales18. (2) En 22 ap. J.-C., alors que
Livie se rétablissait d'une grave maladie, le Sénat fit voter des

supplicationes, des actions de grâces, et des jeux19. (3) En 23 ap.
J.-C., le même Sénat accorda à Livie le privilège de prendre place
parmi les Vestales qui siégeaient à part et dans un lieu prééminent
au théâtre20, ainsi que le droit d'utiliser un char (carpentum)21.
(4) En 29 ap. J.-C., lorsque Livie mourut très âgée, le Sénat voulut

la diviniser, mais il se heurta à l'opposition de Tibère ; on
renonça également à lui élever un arc honorifique, pourtant voté par
le Sénat22. (5) La divinisation et le culte qui lui était lié ne furent

50, 2-3: tulit etiam perindigne actum in senatu, ut titulis suis quasi Augusti, ita et
Liviae filius adiceretur. Quare non parentem patriae appellari, non ullum insi-
gnem honorem recipere publice passus est. Sur ces différentes mesures, à savoir
Tappelation de mater ou de parens patriae, Tibère nommé fils de Iulia (filius
Iuliae; Liviae filius), construction d'un autel de l'adoption (ara adoptionis):
cf. H.W. Ritter, op. cit. (n. 1), p. 324-6; C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 141-4.
Malgré l'interdiction de Tibère, on trouve des titulatures semblables sur des

inscriptions et des monnaies de villes, cf. pour les références G. Grether, op. cit.
(n. 3), p. 234; C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 143 et surtout infra n. 71. En
général, pour Tibère et Livie, cf. P. Schrömbges, Tiberius und die res publica ro-
mana. Untersuchungen zur Institutionalisierung des frühen römischen
Prinzipates, Bonn, 1986, en part. p. 199-209.

18. 21 ap. J.-C. correspond en fait à la date de la première indication notée
dans les actes des Arvales (CIL VI 32340); la participation de Livie aux vœux de
ceux-ci pourrait donc remonter plus haut, cf. H.W. Ritter, op. cit. (n. 1), p. 331

(peut-être dès l'an 14 ap. J.-C.).
19. Tac., Ann., 3, 64, 1 et 3. Tac,,Ann., 3, 71, 1: les chevaliers romains offrent

un cadeau votif à la Fortuna Equestris pour la remercier du rétablissement de Livie.
20. Tac., Ann., 4, 16: et quotiens Augusta theatrum introisset, ut sedes inter

Vestalium consideret. Cf. infra, p. 78-80 et n. 52.
21. L'octroi de ce droit n'est pas transmis par les historiens antiques, mais on

connaît des sesterces qui y font allusion. La discussion porte sur la question de
savoir s'il s'agit d'émissions contemporaines ou posthumes, cf. RIC, I2, Tib.
p. 97 n° 50 et 51 ; W. Trillmich, Familienpropaganda der Kaiser Caligula und
Claudius, Agrippina und Antonia Augusta aufMünzen, Berlin, 1978, p. 33-4, et
en part. p. 34 n. 51; cf. en part. H. Jucker, «Carpentum-Sesterz der Agrippina
maior», in Forschungen und Funde. Festschrift Bernhard Neutsch, Innsbruck,
1980, p. 205-17, en part. p. 208, et J.-B. Giard, Bibliothèque nationale,
Catalogue des monnaies de l'Empire romain, vol. II, Paris, 1988, p. 46, n° 55.

22. Pour la mort de Livie et son enterrement: Tac., Ann., 5, 1, 4\ funus eius
modicum, testamentum diu irritum fuit; Suet., Tib. 51, 2. Ce fut un funus publicum,

mais modeste, et le discours funèbre fut prononcé par son petit-fils Caius



72 ÉTUDES DE LETTRES

établis qu'en 42 ap. J.-C., à la demande de Claude23. Il s'agit là
d'un élément capital dans la série des honneurs accordés à Livie
mais il faut noter qu'une autre femme de la maison impériale,
Iulia Drusilla, la sœur bien-aimée de Caligula, avait déjà été
divinisée en 38 ap. J.-C.24.

Les privilèges accordés en 35 av. J.-C.

Parmi les données présentées ici, les privilèges accordés en 35
av. J.-C. apparaissent comme un phénomène isolé et précoce.
Contrairement aux interprétations de plusieurs auteurs, ces privilèges

éclairent la situation exceptionnelle créée par les guerres
civiles. Selon Dion Cassius, Octavie et Livie reçurent des statues ou
— les interprétations des auteurs divergent sur ce point — le droit
d'être honorées de statues ; ensuite, elles obtinrent l'émancipation
juridique, voire la libération de la tutela mulierum, et troisièmement

l'inviolabilité (sacrosanctitas) au même titre que les tribuns

(Caligula), ainsi Tac., Ann., 5, 1,4. Pour l'enterrement officiel cf. G. Wesch-
Klein, Funus publicum. Eine Studie zur öffentlichen Beisetzung und Gewährung
von Ehrengräbern in Rom und den Westprovinzen, Stuttgart, 1993, en part,
p. 144. Selon Dion Cass., 58, 2,1-3, Livie y était parée de son titre non-officiel de

mater patriae (pritépa rrjç 7iaxp(8oç) et le Sénat ordonna une année de deuil que
les femmes devaient observer. Dion souligne que la construction d'un arc honorifique

pour une femme aurait été un acte tout à fait extraordinaire. Sabina fut la
première impératrice à qui l'on dédia un arc; cf. maintenant F.S. Kleiner, «An
Extraordinary Posthumous Honor for Livia», Athenaeum, 78 (1990), p. 508-14.
La tombe de Livie fut placée dans le mausolée d'Auguste, cf. H. von Hesberg,
S. Panciera, Das Mausoleum des Augustus: der Bau und seine Inschriften (Abh.
Bayer. Akad. Wiss. Phil.-hist. Kl. NF, H., 108), München, 1994, p. 77, mais son
épitaphe n'a pas encore été retrouvée. Caligula prit soin, en 37 ap. J.-C., d'exécuter

la volonté de Livie en remettant les cadeaux et les legs à leurs destinataires,
Dion Cass., 59,1,4.

23. La consécration eut lieu le 17 janvier 42; cf. pour la consécration: Dion
Cass., 60, 5, 2: Claude édicta des jeux, lui fit élever une statue dans le temple
d'Auguste et prescrivit que les Vestales seraient chargées de son culte. En outre,
il ordonna aux femmes de prêter dorénavant serment par le nom de Livie (diua
Augusta).

24. Dion Cass., 59, 11, 2. Voir sur ce point P. Herz, «Diva Drusilla,
Ägyptisches und Römisches im Herrscherkult zur Zeit des Caligula», Historia, 30
(1981), p. 324-36. Antonia, la mère de Claude, a été honorée par le titre
d'Augusta, à titre posthume, mais sa divinisation n'est pas assurée, cf. D. Kienast,
Römische Kaisertabelle, Darmstadt, 1990, p. 88-9, et contra N. Kokkinos,
Antonia Augusta. Portrait ofa Great Roman Lady, London, 1992, p. 31.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 73

de la plèbe25. Les auteurs modernes se sont surtout intéressés à ce
dernier privilège, en supposant qu'Octavie et Livie avaient, par
l'octroi de la sacrosanctitas, été assimilées aux Vestales, naturellement

uniquement sur ce point précis. Selon P. Schrömbges par
exemple26, la position de Livie, en ce qui concerne les privilèges,
se serait apparentée à celle des Vestales dès son mariage avec
César Octavien et jusqu'à la fin de sa vie.

Il est cependant difficile d'admettre que sur un sujet aussi délicat

que la définition initiale de la position de l'épouse du premier
princeps, on retrouve une continuité sans faille depuis le second
triumvirat jusqu'à la fin du principat augustéen; il semble donc
audacieux de tirer des derniers privilèges accordés à Livie (une
place parmi les Vestales) des conclusions sur les premiers
honneurs octroyés à cette femme. Sur la base des arguments avancés,
arguments plutôt techniques27, on peut conclure notamment que
l'analyse chronologique des privilèges juridiques octroyés d'une
part aux Vestales, à Livie d'autre part, ne parle pas en faveur d'un
tel parallélisme : malgré la vénération importante dont elles
étaient l'objet, les Vestales étaient appelées sanctae et non sacro-
sanctae2&. De surcroît, il ne faut pas non plus oublier la situation

25. La seule source est Dion Cass., 49, 38,1 : «il accorda des statues à Octavie
et à Livie ainsi que le privilège d'administrer leurs propres affaires sans tuteur
et d'avoir la sécurité et l'inviolabilité dont jouissaient les tribuns» (trad.
M.-L. Freyburger et J.-M. Roddaz, Les Belles Lettres, Paris, 1991). (rat xà pèv
èrciviKia \|fn(pio9évTcc ol aveßa^exo, xrj 8"OKxaou(ai xjj xe Atoviai Kai
eiKovaç Kai xö xà cnpéxepa aveu Kupiou xtvoç Sioikëîv, x6 xe à8eèç Kai xo
avtißpioxov ek xoû opotou xoîç Sripàpxotç ë^eiv è'ÔcoKev.). Cf. R. Meyer, From
Republic to Principate. An Historical Commentary on Cassius Dio's Roman
History, Books 49-52 (36-29 B. C.), Atlanta, 1988, p. 72. L'auteur, dont je tire les
renvois aux travaux de R.A. Bauman et de B. Scardigli, traite de la sacrosanctitas

et de la libération de la tutela mulierum mais ne dit rien des statues.
26. P. Schrömbges, op. cit. (n. 17), p. 191 ss., en part. p. 200-1.
27. Cf. R.A. Bauman, «Tribunician Sacrosanctity in 44, 36 and 35 B. C.»,

RhMus, 124 (1981), p. 166-83. B. Scardigli, «La sacrosanctitas tribunicia di
Ottavia e Livia», Ann.Fac.Lett.Siena, 3 (1982), p. 61-4 (sans connaissance de

l'article de Bauman mais avec des conclusions analogues); R.A. Bauman, op. cit.
(n. 7), p. 93-8.

28. Ainsi R.A. Bauman, op. cit. (n. 27), p. 174-5; R.A. Bauman, op. cit.
(n. 7), p. 94. Le parallélisme entre droits des Vestales et droits des impératrices
existe certes, mais il est l'aboutissement d'une évolution qui s'est produite sous
les Julio-Claudiens. En fait, les Vestales jouissaient depuis très longtemps de la
libération de la patria potestas; elles possédaient le ius testamenti faciundi et le ius
testimonii dicendr, elles avaient le droit de circuler en char, disposaient d'un



74 ÉTUDES DE LETTRES

politique régnant dans les années 36 et 35 av. J.-C.: ces prêtresses
dépendaient du Grand Pontife, qui alors était Lépide, écarté du
triumvirat en 36 av. J.-C. par Octavien lui-même. Il est donc
inconcevable que César Octavien ait établi un rapprochement entre
la position de sa femme et de sa sœur et celle des Vestales. En
dernier lieu, on oublie souvent que dans le passage de Dion
Cassius relatif à la sacrosanctitas, Octavie est nommée avant
Livie ; la sœur de César Octavien, mariée à Marc Antoine, jouait
alors le premier rôle ou, du moins, était aussi importante que
Livie. Il faut donc garder les termes de Dion et reconnaître dans
la sacrosanctitas l'inviolabilité qu'Octavien lui-même avait reçue
un an auparavant, inviolabilité du tribun de la plèbe mais détachée

ensuite de toute magistrature29.
Le second privilège octroyé à Livie, le fait de n'être plus

astreinte à la tutelle, semble être moins étonnant à la fin de la
République ; quoique les sources ne soient pas très explicites, on
pourrait admettre des parallèles à cette situation30 et dans la suite
de l'étude, je ne m'attarderai pas sur ce privilège.

Le troisième privilège concerne les eikones («images»,
«statues») que le Sénat accorda à Livie et à Octavie. Il s'agit
d'un privilège difficile à cerner. Ce privilège ne représente pas un
droit juridique à disposer de statues à son effigie (le soi-disant
« Statuenrecht » ou ius imaginum) — Thomas Pekâry a bien montré

qu'il s'agissait là d'une interprétation caduque — mais il
désigne d'une manière plus concrète des statues élevées par le Sénat

licteur et bénéficiaient de places réservées aux spectacles (en face de la tribune
du préteur). En 9 ap. J.-C., elles ont obtenu le ius trium liberorum mais pas la
sacrosanctitas. Sur les inscriptions consacrées aux Vestales et retrouvées dans
l'Atrium Vestae (C/L VI 2131-2145; 32420-32428), les Vestales ne sont jamais
appelées sacrosanctae mais toujours sanctae ou sanctissimae\ cf. à ce propos
R. Frei-Stolba, «Flavia Publicia, virgo Vestalis maxima. Zu den Inschriften des
Atrium Vestae», in Imperium Romanum: Studien zu Geschichte und Nachwirken.
Festschrift fiir Karl Christ, Stuttgart, 1998, p. 233-51. Sur les privilèges
juridiques des Vestales, cf. J.F. Gardner, op. cit. (n. 13), p. 22-6.

29. Dion Cass., 49, 15, 5 (Appien, Bell, civ., 5, 548, et Orose, 6, 18, 34,
manquent de précision). Cf. D. Kienast, op. cit. (n. 24), p. 48-9. De manière
générale, cf. J. Béranger, Recherches sur l'aspect idéologique du Principat,
Bâle, 1953, p. 96-114.

30. On prétend d'après le comportement (et d'après les critiques du comportement)

de certaines femmes qu'elles n'étaient plus astreintes à la tutela mulieris:
ainsi Sempronia, cf. Sall., Cat. 24-25 et les remarques de K. Hopkins, Death
and Renewal, Cambridge, 1983, p. 92-3; Terentia, l'épouse de Cicéron et Fulvia;



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 75

en l'honneur de ces deux femmes dans des lieux publics31. Ériger
des statues sur le forum, sur d'autres places publiques et dans des

basiliques incombait au Sénat, ainsi que l'a démontré Werner Eck
qui a étudié les monuments honorifiques dédiés aux sénateurs
sous le Haut-Empire32. Puisque l'octroi d'une statue à une femme
était, à la fin de la République, un acte inhabituel (comme en
témoigne l'unique cas précédent, la statue élevée à Cornelia, la
mère des Gracques), les honneurs décernés par le sénat à Octavie
et à Livie en 35 av. J.-C. doivent être considérés comme des
distinctions très importantes33.

Si l'on résume ces privilèges, en essayant de les insérer dans
un contexte plus vaste, force est d'admettre que le privilège de la
sacrosanctitas est des plus extraordinaires34: il s'agit de l'attribution

aux deux femmes de l'inviolabilité, sous une forme équivalente

à celle qui s'appliquait aux tribuns de la plèbe, donc à des

pour ces femmes et pour d'autres de la République tardive, cf. B. Förtsch, Die
politische Rolle der Frau in der römischen Republik, Stuttgart, 1935, p. 19-35, et
B. Kreck, Untersuchungen zur politischen und sozialen Rolle der Frau in der
späten römischen Republik (thèse de doctorat), Marburg, 1975, p. 24-30, où l'auteur

explique la disparition de la tutela, citant p. ex. Cic. pro Mur. 12, 27; mais
contra à juste titre (un mariage sine manu ne signifie pas que la femme n'était
plus soumise à un tuteur) D. Delia, «Fulvia», in Women's History and Ancient
History, éd. S. Pomeroy, Chapel Hill, 1991, p. 197-217, en part. p. 197-8 et les
n. 7 et 8. La question mériterait une étude approfondie, car il ne faut pas
confondre l'influence politique et le statut juridique.

31. T. PekàRY, Das Bildnis des römischen Kaisers in Staat, Kult und
Gesellschaft, dargestellt an den schriftlichen Zeugnissen, Berlin, 1983, p. 143 ss.
contre J.-P. Rollin, Untersuchungen zu Rechtsfragen römischer Bildnisse,
Bonn, 1979, p. 37 ss.; G. Lahusen, Untersuchungen zur Ehrenstatue in Rom.
Literarische und epigraphische Zeugnisse, Rome, 1983.

32. W. Eck, «Ehrungen für Personen hohen soziopolitischen Ranges im
öffentlichen und privaten Bereich», in Die römische Stadt im 2. Jh. n. Chr.
Kolloquium Xanten vom 2. bis 4. Mai 1990 (H.-J. Schalles, H. von Hesberg,
P. Zanker, hsg.), Köln, 1994, p. 359-76, pour le cas de Rome cf. en part. p. 363-6.

33. Sur cette statue cf. M.B. Flory, «Livia and the History of Public Honorific
Statues for Women in Rome», TAPhA, 123 (1993), p. 287-308. Voir également
M. KaJava, «Cornelia Africani f. Gracchorum», Arctos, 23 (1989), p. 119-31, et
L. Burckhardt / J. von Unberg-Sternberg, «Cornelia, Mutter der Gracchen»,
in Reine Männersache?, op. cit. (n. 8), p. 97-132. La statue de Cornelia constitue
la première statue élevée à une femme dans le monde romain, cf. M.B. Flory,
op. cit., p. 290-2.

34. M. Jean Béranger, mon maître académique vénéré, a jadis attiré mon
attention sur ce fait lors d'un séminaire en 1966. Gardant en mémoire ses

remarques, j'ai choisi ce propos pour en faire ma conférence d'épreuve. Qu'il en
soit remercié par cet article.



76 ÉTUDES DE LETTRES

magistrats. Par une telle mesure en faveur de sa sœur et de son
épouse, Octavien atteignait la limite du possible. Il voulait
manifestement mettre Octavie et Livie à l'abri de toute attaque personnelle

par une voie officielle, respectueuse de la légalité romaine,
malgré son caractère inhabituel. Dans ce procédé, on peut voir en
même temps une réponse d'Octavien face à l'attitude de Marc
Antoine envers Octavie et face à sa préférence de plus en plus
marquée pour Cléopâtre35. Par la suite, la sacrosanctitas ne sera
plus jamais conférée à l'épouse d'un empereur, la protection de

l'impératrice étant alors assurée légalement par un passage de la
lex Iulia maiestatis et étant garantie par le serment impérial qui
l'englobait dans le concept de la domus principis36.

Livie sous le principat d'Auguste

Le 13 janvier 27 av. J.-C., Octavien37 dépose les pouvoirs
exceptionnels qui lui avaient été conférés pendant son triumvirat et
crée en accord avec le Sénat le nouveau régime, placé sous le
thème de la restauration (res publica restituta). Il y définit par des
sénatus-consultes et des lois ses propres pouvoirs, qui correspondent

au cumul de divers pouvoirs conférés à des magistrats
républicains (imperium proconsulare, tribunicia potestas)', Octavien,
cependant, garde les pouvoirs de tel ou tel magistrat sans revêtir la
magistrature correspondante. Sa position exceptionnelle, garantie
par Vauctoritas, est renforcée par l'attribution, le 16 janvier 27, du

surnom d'Augustus. Des tensions inhérentes à ce système des
pouvoirs apparaissent ici et là ; durant son long règne, les aspects
monarchiques du principat se renforcent. Dans l'Orient romain, cette
subtile construction juridique — qui supposait le rétablissement
d'anciens principes constitutionnels — n'a pas été comprise.

35. Cf. E.G. Huzar, Mark Antony, a Biography, London, 1987, p. 166-8.
36. Ainsi déjà F. Sandels, op. cit. (n. 2), p. 12-7 en renvoyant à Tac., Ann., 4,

34, 2: sed neque haec (verba) in principem aut principis parentem, quos lex
maiestatis amplectitur. Caligula fait inclure ses sœurs dans les serments de fidélité

(Suet., Cal., 15, 3 et Dion Cass., 59, 3, 4); cf. en général pour l'évolution
des serments P. Herrmann, Der römische Kaisereid. Untersuchungen zu seiner
Herkunft und Entwicklung, Göttingen, 1968, p. 99-110.

37. Je n'entre pas dans les détails, cf. la vue d'ensemble accompagnée de la
discussion des hypothèses différentes établie par F. Jacques / J. Scheid, Rome et
l'intégration de l'Empire, 44 av. J.-C. - 260 ap. J.-C., Paris, 1990, p. 13-26.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 77

Auguste était considéré dans cette aire géographique comme un
souverain, Livie comme une souveraine (à l'égal des Diadoques
hellénistiques) et tous deux bénéficièrent d'honneurs cultuels38.

Un élément important de la politique augustéenne concerne le
retour au mos maiorum («coutume des ancêtres»), aussi bien
dans le domaine administratif que dans celui de la société. En
outre, après la période chaotique des guerres civiles, le statut des
deux couches supérieures de la société, les sénateurs et les chevaliers,

devait être révisé39. Auguste désirait fortement remettre à

l'honneur l'antique et traditionnelle simplicité des mœurs
romaines qui impliquait notamment que les femmes restassent à la
maison ; cet élément était peu compatible avec la transformation
de la domus principis en une véritable cour40. Selon sa propre
conception, Auguste — en tant que personnage privé — utilisait
sa domus, sa fortune et ses forces privées afin de venir en aide à

la République restaurée. Cela signifie par exemple que les tâches
administratives de la bureaucratie centrale naissante étaient effectuées

par le personnel de la demeure impériale. En même temps,
le rôle de la maison impériale se modifiait, ce qui avait pour
conséquence une redéfinition du rôle de l'épouse du princeps qui
se trouvait au centre d'un débat entre exigences et réalité41.

De l'évolution de ce nouveau régime instauré par Auguste, on
déduit aisément que Livie n'a jamais joui de pouvoirs équivalents
à ceux d'un magistrat ni de privilèges en relation avec l'État
romain. Cette remarque est fondamentale, notamment pour discuter
du surnom ou titre d'Augusta que lui confère le testament

38. Cf. U. Hahn, op. cit. (n. 3), qui réunit les témoignages sur Livie, p. 34-105.
39. Sur ce point, cf. A. Mette-Dittmann, Die Ehegesetze des Augustus,

Historia Einzelschriften 67, Stuttgart, 1991, en part. p. 132-61, p. 167 et p. 199;
E. Baltrusch, Regimen morum. Die Reglementierung des Privatlebens der
Senatoren und Ritter, München, 1988, p. 162-71, en part. p. 172-3.

40. C'est seulement tout récemment que les auteurs ont commencé à concevoir

la domus principis sous l'aspect d'une cour impériale et à en étudier la structure,

cf. A. Winterling, Zwischen «Haus» und «Staat», Antike Höfe im
Vergleich, Historische Zeitschrift Beiheft 23, München, 1997; idem, Aula
Caesaris, Studien zur Geschichte des römischen Kaiserhofes im 1. und 2.
Jahrhundert n. Chr. (à paraître); cf. également R. Turcan, Vivre à la cour des
Césars d'Auguste à Dioctétien, Paris, 1987.

41. Des remarques très proches des miennes ont été faites par J. Nollé,
«Frauen wie Omphale?», in Reine Männersache?, op. cit. (n. 8), p. 255-7;
l'auteur souligne à juste titre que la sphère privée et la sphère publique tendaient
à se confondre, l'influence exercée par les impératrices étant très grande.



78 ÉTUDES DE LETTRES

d'Auguste42. Le rayon d'action de l'épouse du princeps était par
définition la sphère « privée », hors des structures administratives
de l'État romain, la sphère de la domus principis43. Ce lieu en
effet représentait un champ d'activités privilégié dont Auguste
épuisa toutes les possibilités. Ainsi, il réussit à établir à plusieurs
reprises une liaison entre Livie et son œuvre de restauration et de
renouvellement intellectuels et religieux, en plaçant par ce fait
Livie bien au-dessus des autres femmes romaines. Dans cette
optique, en 12 av. J.-C, Auguste, désormais Grand Pontife, établit
dans son palais — devenu en partie bâtiment officiel — un culte
de Vesta dont Livie fut instaurée prêtresse44. En 9 av. J.-C., le jour
de l'anniversaire de son épouse, il inaugura l'Ara Pacis et
l'Horloge solaire, deux monuments d'une importance primordiale
dans sa conception de la renaissance augustéenne45. Nous ne nous
intéresserons pas ici à toutes ces marques d'honneur témoignées à

Livie, marques d'honneurs d'ailleurs bien connues, mais à la
position sociale de l'impératrice.

Livie était indéniablement l'enjeu d'un conflit entre son rôle de
femme, tel qu'il avait été défini par Auguste, et son rôle d'épouse
du princeps. Ce conflit est illustré dans la problématique de la
place d'honneur destinée à Livie lors des spectacles. Ainsi que l'a

42. Cf. supra n. 1.

43. Sur les sphères différentes réservées aux hommes et aux femmes, cf.
M.-L. Deissmann, op. cit. (n. 8), p. 501-64. Y sont présentées aussi des
différences entre le milieu culturel romain et le milieu culturel grec (athénien
notamment).

44. Dion Cass., 54, 27, 2-3; Fasti Caeretani (CIL I2, p. 213): Fer(iae) q(uod)
e(o) d(ie) sig(num) / Vest(ae) in domo P(alatina) dedic(atum). Fasti Praenestini
{CIL I2, p. 236): Ferme ex s(enatus) c(onsulto) quod eo di[e aedicul]a et [ara]
Vestae in domu Imp. Caesaris Augu[sti po]ntif(icis) ma[x(imi)] / dedicatast
Quirinio et Valgio co(n)sfulibus). Ou selon la nouvelle restitution de
D. Fishwick, « A temple of Vesta on the Palatine?», Antiquitas (Wroclaw), 18

(1993), p. 51-7: quod eo di[e sign]um et [ara] Vestae. Les deux entrées
apparaissent à la date du 28 avril. Comme le pontifex maximus devait habiter dans un
bâtiment officiel, Auguste fit officialiser une partie de son palais, cf. sur ce point
D. Kienast, op. cit. (n. 24), p. 104. La question de savoir s'il y avait un temple de
Vesta sur le Palatin demeure controversée, cf. dernièrement D. Fishwick, op. cit.
Le fait que Livie ait été instaurée prêtresse de Vesta est une hypothèse vraisemblable,

cf. C. Koch, RE VIII A.2, 1958, col. 1757-58 (interprétation de la Base
Sorrentine).

45. E. Buchner, Die Sonnenuhr des Augustus. Nachdruck aus RM 1976 und
1980 und Nachwort über die Ausgrabung 1980/81, Mayence, 1982, p. 36-7
(éd. orig. p. 346-7).



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 79

montré M. Clavel-Lévêque46, dans la mentalité antique, la position
sociale des individus devait se refléter dans la place qu'ils
occupaient sur les gradins du théâtre ou du cirque. Après les lois sur le
mariage de 18 av. J.-C., complétées en 9 ap. J.-C., Auguste fit
voter une lex theatralis qui devait permettre de visualiser dans les
gradins le nouvel ordre social47. Selon la tradition républicaine, les
sénateurs et les chevaliers bénéficiaient de sièges d'honneur au
théâtre. Auguste fit réserver aux plébéiens mariés des sièges
particuliers tandis qu'il cantonna les femmes dans les gradins
supérieurs, même pendant les combats de gladiateurs, et il les exclut
des jeux d'athlètes. Seules les Vestales avaient droit à une place
d'honneur, en face de l'organisateur du spectacle48. La
conséquence de ce strict agencement des spectateurs était la marginalisation

des femmes, marginalisation en opposition avec le rang de

l'épouse du princeps49. Il n'est pas exclu que Livie ait pris place,
peut-être en compagnie d'autres femmes de la maison impériale,
dans le secteur des gradins réservé aux femmes ; mais certaines
sources laissent entendre qu'Auguste a offert à sa femme et à ses
enfants une place à ses côtés sur le puluinar, place de choix élevée

46. M. Clavel-Léveque, «L'espace des jeux dans le monde romain: hégémonie,

symbolique et pratique sociale», ANRW II, 16, 3 (1986), p. 2405-563, en
part. p. 2540, cf. infra n. 49. Eadem, L'Empire en jeu, Paris 1984, p. 156-7.

47. E. Rawson, «Discrimina ordinum: the Lex Iulia theatralis», PBSR, 55
(1987), p. 83-114; cf. également J. Kolendo, «La répartition des places aux
spectacles et la stratification sociale dans l'Empire Romain», Ktèma, 6 (1981),
p. 301-15.

48. Le passage-clé qui nous renseigne sur la répartition des places est celui de
Suet., Div. Aug., 44. Je ne retiens que le paragraphe mentionnant les femmes et
les Vestales (44, 2-3): Feminis ne gladiatores quidem, quos promiscue spectari
sollemne olim erat, nisi ex superiore loco spectari concessit. Solis uiriginibus
Vestalibus locum in theatro separatim et contra praetoris tribunal dédit. Cf.
E. Rawson, op. cit. (n. 47), p. 85. Il faut distinguer, comme l'auteur le souligne,
l'ordre régnant au théâtre de la plus grande liberté autorisée pour les places aux
jeux de gladiateurs ou à d'autres représentations, les uenationes par exemple. Le
problème des sièges octroyés aux impératrices mériterait une étude particulière.

49. Cf. M. Clavel-Lévêque, op. cit. (n. 46), p. 2450: «C'est donc bien un ordre
global qu'Auguste demande aux édifices de spectacles de représenter
symboliquement, avec l'exclusion de l'orchestre des éléments d'origine étrangère ou
servile, avec la séparation des soldats et du peuple, dans la logique d'une formation
impérialo-esclavagiste, avec la ségrégation des femmes, totalement marginalisées,
installées sur les sièges mobiles du portique — à l'exception du cirque où elles
peuvent se mêler aux hommes —, et la prise en compte de l'âge et du statut
matrimonial, avec le rejet dans les rangs supérieurs du bas peuple en vêtement brun».



80 ÉTUDES DE LETTRES

s'il en était50, même si le sens exact du terme puluinar est encore
contesté51. Il était, en outre, exclu que Livie prenne place à côté de

l'empereur lorsque celui-ci occupait le siège présidentiel, car,
conformément aux us et coutumes romaines, la proédrie était
réservée aux magistrats en charge des jeux. En 23 ap. J.-C., une
solution susceptible de résoudre le dilemme fut trouvée : on offrit
à Livie, déjà appelée Iulia Augusta, de prendre place parmi les
Vestales52. Ce privilège fut en général octroyé aux impératrices
suivantes ; on fit toutefois une exception pour les sœurs de Caligula
et surtout pour Agrippine la Jeune qui, en 52 ap. J.-C., tint la
présidence d'un spectacle conjointement avec son époux, Claude53.

Cependant, nous laisserons de côté ici ces cas particuliers.
Pour en revenir à la problématique centrale, ce n'est pas un

hasard si dans cette affaire de place d'honneur pour l'impératrice, on
retrouve les Vestales ; dans la tradition romaine, en effet, les

50. Suet., Div. Aug., 45: Ipse circenses et amicorum fere libertorumque cena-
culis spectabat, interdum ex puluinari et quidem cum conjuge ac liberis sedens.
Claude ne put pas occuper cette place (Suet., Claud., 4). Puluinar est en général
employé dans un contexte religieux, et signifie «un coussin de lit sur lequel on
plaçait les statues des dieux pour un festin», ainsi F. Gaffiot, Dictionnaire
Latin-Français, Paris, 1934, s. v.

51. Cf. A. Cameron, Circus Factions Blues and Greens at Rome and
Byzantium, Oxford, 1976, p. 176-8, en part. p. 176 n. 5 où l'auteur discute la
notion de puluinar qui devrait signifier ici une sorte de siège au cirque.

52. Cf. supra, n. 20. Le passage de Tacite (Ann. 4, 16) montre clairement
(Ut glisceret dignatio sacerdotum atque ipsis promptior animus foret ad capens-
sendas caeremonias) que l'on cherchait ainsi à renforcer le prestige de la position

des Vestales; en ce sens aussi E. Rawson, op. cit. (n. 47), p. 91.
53. Dion Cass., 59, 3, 4 (37 ap. J.-C.). (Je paraphrase le chapitre): À son

accession au trône, Caligula octroya à sa grand-mère Antonia le surnom (titre)
d'Augusta et la nomma prêtresse d'Auguste en lui donnant également les privilèges

des Vestales. A ses sœurs, il donna les privilèges des Vestales, en leur
accordant aussi le privilège de regarder avec lui les jeux du cirque depuis le siège
de la proédrie. Dion Cass., 60, 22, 2 (43 ap. J.-C.). (Je résume): Claude octroya
à Messaline le privilège d'occuper le siège de la proédrie, ainsi que le privilège
du carpentum. Ces privilèges avaient été déjà accordés à Livie. — On voit
facilement qu'une distinction très subtile entre les sièges des Vestales et celui de la
proédrie (le siège de la présidence) est effacée dans le texte de Dion Cassius; à

l'époque des Sévères, les impératrices siégeaient évidemment à côté des empereurs.

Pour Agrippine la Jeune: Tac., Ann., 12, 56, 3 (52 ap. J.-C.): Ipse insigni
paludamento neque procul Agrippina chlamyde aurata praesedere. Plin., Hist,
nat., 33, 3, 63: Nos uidimus Agrippinam Claudii edende eo naualis proelii spec-
taculum adsistentem ei. Cf. sur ce point W. Eck, Agrippina, die Stadtgründerin
Kölns, Köln, 1993, p. 39-43.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 81

Vestales étaient les seules femmes qui avaient le droit de participer
à une activité officielle et le droit d'agir seules. En passant, signalons

que l'on retrouve une problématique comparable avec la
participation de Livie aux voyages officiels de l'empereur, activité en
désaccord avec l'antique mos maiorum54. Les exemples présentés
ci-dessus montrent que les exigences résultant de la situation tout
à fait exceptionnelle de la domus principis l'emportaient sur les
efforts d'Auguste qui désirait restaurer l'antique mode de vie
romain. Livie apparaissait, malgré tout, dans ces situations aux côtés
de son époux.

Les exemples qui suivent concernent l'activité de la seule Livie
exercée dans la vie publique. À partir de ces exemples, Nicolas
Purcell a récemment conclu que Livie pouvait être comparée à

Auguste55. Il existait pourtant des différences entre le statut
d'Auguste et celui de Livie et les activités officielles de l'un et de

l'autre mettent en lumière l'existence d'une frontière invisible
que Livie a parfois respectée, parfois outrepassée, mais qu'elle a

toujours cherché à déplacer.

54. Livia accompagne Auguste dans ses voyages, comme le montre
H. Halfmann, Itinera principum, Stuttgart, 1986, p. 90-2. Les épouses des

princes suivaient tout naturellement leurs maris, par exemple Agripinne
l'Ancienne et Germanicus. Auguste interdit cependant que les gouverneurs se
fassent accompagner par leur famille: Suet. Div. Aug., 24, 1 \ In re militari et
commutauit multa et instituit atque etiam sed antiquum morem nonnulla reuo-
cauit. Disciplinam seuerissime rexit. Ne legatorum quidem cuiquam, nisi grauate
hibernisque demum mensibus, permisit uxorem interuisere. Depuis 21 ap. J.-C.,
après un débat au Sénat (Tac., Ann., 3, 33-34) cette interdiction fut officiellement
abolie, cf. A.J. Marshall, «Roman Women and the Provinces», AncSoc, 5

(1976), p. 109-27; M.Th. Raepsaet-Charlier, «Épouses et familles de magistrats

dans les provinces romaines aux deux premiers siècles de l'Empire»,
Historia, 31 (1982), p. 56-69.

55. N. Purcell, op. cit. (n. 6), p. 80: «This article is about a frontier — the frontier

between the domestic and the public, between affairs of state and of the

family, between politics and household management, between forum and
atrium...Livia did cross the frontier». P. Schrömbges, op. cit. (n. 17), p. 200-1,
fait une différence entre «repräsentativ zwar wirkungsvollen, aber dem familiären
Bereich zugeordneten und demzufolge staatpolitische Bedeutsamkeit meidendes
Agieren» et mesures politiques influentes. Certaines actions marquantes, accomplies

dans l'espace public, ne doivent pourtant pas être déconsidérées. Sur l'opposition

«espace privé-espace public» au sens où l'entend la gender history,
cf. maintenant l'introduction a Aufgaben, Rollen und Räume von Mann und Frau
(cf. supra, n. 20) de la part de J. Martin et R. Zoepffel, vol. I, p. 11-4 et passim;
M.-L. Deissmann, op. cit. (n. 8), p. 519-23, souligne avec raison que la différence
«espace privé-espace public» ne correspond pas à la différence entre «sphère



82 ÉTUDES DE LETTRES

Se montrer en public, organiser et financer des jeux ou des
banquets, faire construire des bâtiments étaient aux yeux des
Romains des activités relevant par définition des membres masculins

de l'élite sociale. Les magistrats romains organisaient des
spectacles durant leur charge ou dans l'intervalle entre deux
charges, en période de campagne électorale ; après un triomphe,
ils finançaient des distributions d'argent ou faisaient élever des
bâtiments avec l'argent du butin (ex manubiis)56. La liste des
activités officielles de Livie comprend deux invitations à des
banquets et deux organisations de spectacles. Lors de la fête
organisée pour la prise de la toga uirilis par Tibère, en 27 av.
J.-C., Livie et Auguste assumèrent conjointement les frais des

jeux grandioses donnés en l'honneur de leur fils et beau-fils57
mais dans ce cas spécifique, Livie n'a pas agi elle-même en tant
qu'organisatrice de spectacles. Le deuxième spectacle qu'elle
finança et qui deviendra par la suite les ludi Palatini est postérieur
à la mort d'Auguste et Dion Cassius souligne expressément le

privée et sphère politique» puisque, par exemple, \'atrium, lieu des discussions
politiques, était accessible aux femmes de la maison. Parallèlement, le débat sur
l'évolution sous l'Empire romain continue: d'une part, la fonction de l'atrium est
mieux saisie, cf. A. Zaccaria RuggiÙ, Spazio privato e spazio pubblico nelle
città romana (Coll. Éc. française de Rome, 210), Paris, 1995, en part. p. 366-77;
W. Eck, op. cit. (n. 32), p. 362-5, qui souligne le fait qu'à Rome, les palais des
sénateurs avaient obtenu un rôle public puisque les places publiques de la ville
étaient monopolisées par l'empereur. D'autre part, je renvoie aux observations de
J. Nollé, op. cit. (n. 41), p. 255-8, selon qui la séparation de la «sphère politique-
publique» et de la «sphère privée» s'est effacée durant le Haut-Empire dans les
villes, surtout dans celles de l'Asie Mineure, les caisses publiques se confondant
avec la caisse d'une ou des familles nobles, cf. sa remarque p. 258: «Die Stadt war
zum überdimensionalen Haushalt (oikos) dieser Familie geworden». Ainsi, la
participation des femmes de ces familles nobles aux liturgies et aux magistratures fut
rendue possible.

56. Spectacles et jeux: cf. P. Veyne, Le pain et le cirque, Paris, 1976, p. 20-2,
p. 387-401. Banquets (qui sont devenus un instrument de propagande pendant les

campagnes électorales): cf. L. Fascione, Crimen e quaestio ambitus nell'età re-
pubblicana, Milan, 1984, passim. Butin et construction: M. Aberson, Temples
votifs et butin de guerre dans la Rome républicaine, Institut Suisse de Rome,
1994.

57. Suet., Tib., 7, 1 : Munus gladiatorum in memoriam patris et alterum in aui
Drusi dédit, diuersis temporibus ac locis, primum in foro, secundum in amphi-
theatro...dédit et ludos, sed absens; cuncta magnifica, impensa matris ac uitrici.
Cf. à ce propos R. Winkes, op. cit. (n. 5), p. 60; F. Hurlet, op. cit. (n. 8), p. 83,
mais l'auteur ne met pas en évidence le rôle de Livie.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 83

caractère initialement privé de ce spectacle58. Livie ne doit donc
pas être considérée véritablement comme une organisatrice de

jeux, à la différence d'Agrippine la Jeune mentionnée plus haut59.

Il en va tout autrement des deux banquets offerts, une première
fois par Livie et Julie, la seconde fois par Livie seule. Ces
largesses marquent l'une comme l'autre une victoire militaire de
Tibère: en 9 av. J.-C. une ouatio60, en 7 av. J.-C. un triomphe61.
Tandis que Tibère célébrait un banquet avec les sénateurs, Livie
(et Julie) s'occupaient «des femmes». Ces banquets ont été fort
peu étudiés, si bien que l'on doit, pour l'instant, se contenter d'en
faire mention. Une interprétation approfondie devrait permettre
de préciser les circonstances historiques de ces banquets et de
mettre en lumière, dans la politique dynastique d'Auguste, le rôle
de Livie en tant que mère de l'héritier présomptif62. Les banquets

58. Tac., Ann., 1, 73: Ludis, quos mater sua in memoriam Augusti sacrasset.
Dion Cass., 56, 46, 5: «A part cela, Livie organisa durant trois jours au palais
une fête privée en l'honneur d'Auguste divinisé, et cette fête est organisée
jusqu'à nos jours par les empereurs régnants.» Cette fête privée, qui perdurait
encore au début du IIIe s. ap. J.-C., avait lieu à côté de la fête officielle donnée en
l'honneur du défunt Auguste (fête du dies natalis, le 23 septembre). Sur le calendrier

des fêtes à Rome, cf. P. Herz, «Kaiserfeste in der Prinzipatzeit», AAT? VF II,
16.2, 1978, p. 1135-200, en part. p. 1147; M.A. Cavallaro, Spese e spettacoli,
Bonn, 1984, p. 43.

59. Cf. supra, n. 53. Sur le plan municipal, des femmes sont attestées comme
organisatrices de jeux depuis le début du Principat, cf. R. Frei-Stolba, «Frauen
als Stifterinnen von Spielen», Stadion, 1998 (à paraître). Cf. A. Bielman,
«Femmes et jeux dans le monde grec hellénistique et impérial», supra p. 33 ss.

60. Dion Cass., 55, 2, 4: «Tibère, ayant vaincu les Dalmates et les Pannoniens
[...] fêta un petit triomphe en défilant à cheval et il offrit des banquets au peuple,
soit au Capitole, soit sur d'autres places publiques. En même temps, Livie, en
compagnie de Julie, reçut les femmes. Les mêmes célébrations ont été préparées
pour Drusus, mais sa mort prématurée mit fin à ces plans.»

61. Dion Cass., 55, 8, 1: «Tibère célébra son triomphe, et il inaugura avec
Livie le portique appelé d'après Livie. Il donna un banquet pour le Sénat au

Capitole et Livie invita les femmes au banquet, séparément.»
62. Cf. P. Schrömbges, op. cit. (n. 17), p. 201 et surtout maintenant F. Hurlet,

op. cit. (n. 8), p. 397: «On possède peu de détails sur le déroulement de l'ovation

et du premier triomphe de Tibère en janvier 9 et 7 av. J.-C., mais on peut
souligner que la participation de Livie et de Julie à la première cérémonie et de
Livie seule à la seconde, avec l'organisation d'un banquet pour les femmes,
témoigne de façon générale de l'importance du rôle que toute dynastie reconnaît à

l'épouse et à la fille du dynaste.» L'auteur souligne également le rôle de Livie
dans la dédicace du Porticus Liuiae, en mettant en évidence l'idée dynastique
naissante.



84 ÉTUDES DE LETTRES

offerts par Livie revêtaient un caractère ambigu : ils démontraient
que, d'une part, les femmes de la maison impériale — Livie en
particulier — pouvaient participer à la vie publique et
entreprendre des actions réservées jusque-là aux magistrats, que
d'autre part les femmes de la maison impériale respectaient la
séparation des sexes et leurs rôles respectifs. Un incident, postérieur
à la mort d'Auguste où Livie était déjà appelée Iulia Augusta,
l'atteste : Livie avait prévu d'offrir un banquet aux sénateurs, aux
chevaliers et à leurs épouses à l'occasion de la dédicace d'une
statue d'Auguste. Cette manifestation devait avoir lieu dans la
partie privée de la maison impériale mais elle rencontra pourtant
l'opposition de Tibère qui insista pour inviter lui-même les
hommes, voulant même agir selon un sénatus-consulte, tandis que
Livie devait se contenter d'offrir un banquet aux femmes, tout
ceci dans le palais impérial63. L'épouse de l'empereur, devenue
mère de l'empereur, ne pouvait donc exercer de compétences
officielles qu'auprès de femmes.

On peut analyser dans le même contexte l'activité de Livie en
tant que fondatrice de bâtiments64: elle fit reconstruire le temple de
la Fortuna muliebris, tombé en ruines, et, selon Ovide, le temple
de la Bona Dea-, à ce propos, le poète situe explicitement l'activité
de Livie dans la ligne de celle d'Auguste65. Dans le Porticus
Liuiae qu'Auguste fit construire en l'honneur de Livie et qu'il lui
dédia, elle consacra Vaedes Concordia, un sanctuaire en l'honneur
de cette déesse qui, selon Jean Béranger66, symbolisait l'unité du

63. Dion Cass., 57, 12, 5; cet incident est mentionné par N. Purcell, op. cit.
(n. 6), p. 90, qui l'interprète à juste titre comme une opposition entre les idées
novatrices d'Auguste et le conservatisme de Tibère; cf. également
C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 155 (l'auteur ne justifie pas les arguments sur
lesquels Tibère avait fondé son opposition).

64. Je reprends ici, en les développant, les idées de N. Purcell, op. cit. (n. 6),
p. 89-90; cf. aussi C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 63-5.

65. Temple de la Fortuna muliebris (un vieux sanctuaire situé sur la via
Latina, au IVe milliaire, cf. Val. Max., I, 8, 4): CIL VI 883, cf. S. Quilici Gigli,
«Annotazioni topografiche sul tempio délia Fortuna Muliebris», MEFRA, 93
(1981), p. 547-63. Temple de la Bona Dea: Ovide, Fasti, 5, 157 s.: Liuia restitué,

ne non imitata maritum / esset, et est omni parte secuta uirum. Cf.
H.H.J. Brouwer, Bona Dea, the Sources and a Description of the Cult, Leiden,
1989, p. 238,266, 271.

66. Aedes Concordiae (Ovide, Fasti, 6, 637-640: Te quoque magnifica,
Concordia, dedicat aede / Liuia, quam caro praestitit ipsa uiro): la discussion
porte sur le lieu exact et l'aspect extérieur de ce monument, cf. M.B. Flory, «Sic
Exempla Parantur; Livia's Shrine to Concordia and the Porticus Liviae»,



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 85

couple impérial. Ici, dans cette activité, il n'y avait évidemment
pas de conflit entre Livie-femme et Livie-épouse du princeps.

La problématique se situe ailleurs: en s'occupant de la
construction des bâtiments et en les dédiant, Livie s'écartait du
rôle féminin traditionnel puisque cette activité supposait à la fois
indépendance économique et participation à la vie publique. Livie
a certainement agi en accord avec Auguste. En concentrant son
activité publique sur les femmes, et seulement sur les femmes,
Livie trouvait, en tant qu'impératrice, une voie d'accès à l'offi-
cialité ; cela lui permettait, ce faisant, de rattacher plus étroitement

une partie de la population, à savoir les femmes, à la maison
impériale67. Des modes d'actions qui relevaient de la sphère privée

romaine, comme le soutien apporté à des jeunes filles issues
de familles sénatoriales ruinées68, ont été déplacés par Livie dans
la sphère publique et rattachés au domaine politique.

De facto, Livie occupait donc déjà la position d'une mater
patriae et il est fort compréhensible que le Sénat ait voulu lui
conférer ce titre en l'an 14 ap. J.-C. en hommage à ses largesses
susmentionnées69, préludant ainsi une titulature qui devint
officielle seulement au début du IIIe s. ap. J.-C., lorsque l'impératrice
Julia Domna fut appelée mater castrorum et senatus et patriae10.
Par ces tentatives, le Sénat essayait de reprendre les émotions
exprimées par le peuple envers Livie, connues par de rares
témoignages71.

Historia, 33 (1984), p. 309-30. Pour la portée générale de la Concordia, symbole
de l'unité du couple impérial, cf. J. Béranger, «Remarques sur la CONCORDIA
dans la propagande monétaire impériale et la nature du principat», in
Principatus. Études de notions et d'histoire politiques dans l'Antiquité gréco-
romaine (F. Paschoud, P. Ducrey, éd.), Genève, 1973, p. 367-82.

67. Cf. déjà les remarques de N. Mackie, Local Administration in Roman Spain
A. D. 14-212, Oxford (BAR Intern. Series 172), 1983, p. 42, 62-4, 85-6, à propos
des flaminiques du culte impérial, reprises par N. Purcell, op. cit. (n. 6), p. 85.

68. Dion Cass., 58,2, 3.
69. Cf. les références supra, n. 17.

70. Cf. W. Kuhoff, op. cit. (n. 1), en part. p. 252-3; l'auteur date l'introduction
de cette formule du début de l'an 205, cf. W. Kuhoff, «Iulia Aug. mater Aug. n.
et castrorum et senatus et patriae», ZPE, 96 (1993), p. 259-71. Il ne faut pas non
plus oublier que Faustine la Jeune a obtenu le titre de mater castrorum en 174 ap.
J.-C.; c'est l'aboutissement d'une évolution instaurée par Livie qui accompagnait
son mari lors de ses déplacements hors de Rome (cf. supra, n. 54).

71. Cf. la titulature inofficielle genetrix orbis, attestée par CIL II 2038:
genetrici orbis et la monnaie frappée à Romula, Espagne, cf. A. Burnett,
M. Amandry, P.P. Ripolles, Roman Provincial Coinage, vol. I: From the Death
of Caesar to the Death of Vitellius (44 BC-AD 69), London/Paris, 1992, part. I,



86 ÉTUDES DE LETTRES

Une seconde dignité accordée à Livie, dignité dont l'importance
est encore sous-estimée72, devrait être mise en rapport avec les
activités de Livie et avec sa consécration, puis avec la consécration
des Augustae ultérieures. Il s'agit du culte de l'impératrice divinisée

qui, comme celui de l'empereur divinisé, ne fut pas seulement
instauré à Rome mais dans toutes les autres villes de l'Empire. Ce
furent surtout les femmes des élites municipales qui furent chargées

de ce culte, car c'étaient parmi elles qu'étaient choisies les
flaminicae Augustae. Ces femmes des élites municipales
s'intégraient ainsi, d'une manière spécifique, dans la société impériale.

Certaines tensions entre aspirations et réalités sont apparues
également à l'intérieur de la sphère privée que constituait la
domus principis. Il convient de souligner l'attitude traditionnelle
de Livie ; l'impératrice était pleine de dignité, se montrant très
attentive à sa réputation, adoptant une stricte conduite de vie73;
conformément à l'ancienne tradition, elle confectionnait elle-
même ou elle faisait exécuter dans sa propre demeure, par des

p. 80, n° 73, Livie est nommée IULIA AUGUSTA GENETRIX ORBIS; pour le
problème général, cf. R. Frei-Stolba, «Inoffizielle Kaisertitulaturen im 1. und
2. Jahrhundert n. Chr.», MusHelv, 26 (1969), p. 18-39, en part. p. 22. J'aimerais
ajouter in extremis le renvoi à une inscription que je dois à la gentillesse de
Mireille Corbier. L'auteur a reconstitué une inscription latine provenant de
Salamine de Chypre et qui mentionne Tibère et Livie; celle-ci pourrait porter la
titulature encore inofficielle, mater... patriae: [Iulia Augusta Drusi f. cjoniuge
diu[i] / [Augusti matre Ti. Caesa]ris Aug et pa[triae ou patrona], cf.
M. Corbier, «Tibère, Livie et la divinité "invincible"», in L'Afrique, la Gaule,
la religion à l'époque romaine. Mélanges à la mémoire de Marcel Le Glay,
Bruxelles, 1994 (Coll. Latomus 226), p. 687-709 AE, 1994, 1757). La
légende AUGUSTA MATER PATRIAE apparaît également, comme M. Corbier
le relève à juste titre, sur le monnayage de Lepcis Magna, cf. Roman Provincial
Coinage, I, p. 80 n° 73 (non reprise dans PIR2).

72. Le rôle important du culte des impératrices divinisées a été mis en évidence
la première fois par N. Mackie, op. cit. (n. 67) et par N. Purcell, op. cit. (n. 6),

p. 85, puis approfondi par A. Bielman, R. Frei-Stolba, «Les flaminiques du culte
impérial: contribution au rôle de la femme sous l'Empire romain», Études de

Lettres, 1994.2, p. 113-26 (avec bibliographie); en outre W. Spickermann,
«Priesterinnen im römischen Gallien, Germanien und in den Alpenprovinzen
(1. bis 3. Jahrhundert)», Historia, 43 (1994), p. 189-240. Cf. également l'article de

Cécile Hayward, «Les grandes prêtresses du culte impérial provincial en Asie
Mineure, état de la question», infra p. 117-30.

73. Sen., Dial, VI (AdMarciam de consolatione) 4, 3: Femina opinionis suae
custos diligentissima. Tac., Ann. 5, 1,3: Sanctitate domus priscum ad morem,
comis ultra quam antiquis feminis probatum.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 87

femmes de la famille impériale, les vêtements d'Auguste74. Ce
mode de vie traditionnel se trouvait en opposition avec l'immense
fortune de Livie, fortune qu'elle gérait elle-même75. S'il est
impossible de contester le comportement modeste de l'impératrice,
on doit cependant mettre en regard de celui-ci la splendide villa
Ad Gallinas dont Livie jouissait aux portes de Rome, les mines
que l'impératrice possédait en Gaule, les innombrables esclaves et
affranchis dont elle disposait76; ces membres du personnel nous
sont connus à travers les inscriptions gravées sur le tombeau
(columbarium) que Livie a fait élever à leur intention77; ces
documents révèlent la hiérarchisation complexe du personnel engagé
auprès du ménage impérial.

Dans le contexte domestique, qui n'était pas réglé par des lois
et qui, pour cette raison, était ouvert aux changements, Livie
tenait une place très importante, non dénuée d'influence politique78.
Visiblement, Auguste ne considérait pas l'influence de son épouse
comme incompatible avec sa propre vision de la société79.

L'empereur discutait avec Livie de questions politiques : des sources
littéraires en témoignent, ainsi qu'un document officiel, une
inscription d'Aphrodisias dans laquelle Auguste mentionne
l'intervention de Livie en faveur de Samos80. R.A. Bauman rapproche,

74. Auguste ne portait que des vêtements fabriqués dans sa maison, cf. Suet.,
Aug., 73: Veste non temere alia quam domestica usus est, ab sorore et uxore et
filia neptibusque confecta.

75. Pour les richesses de Livie, cf. S. Mratschek-Halfmann, Divites et prae-
potentes. Reichtum und soziale Stellung in der Literatur der Prinzipatszeit,
Historia Einzelschriften 70, Stuttgart, 1993, p. 279-80. Villa ad Gallinas: Suet.,
Galba, 1; Dion Cass., 48, 52, 3-4; Pun., Hist. nat. 15, 137 s. Les mines en
Gaule: Pun., Hist, nat., 34, 3. D'autres détails sont également répertoriés par
C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 170-3.

76. S. Treggiari, «Jobs in the Household of Livia», PBSR, 43 (1975), p. 48-77.
77. CIL VI, p. 878-99, n° 3926-4326. Pour tous ces détails, cf. déjà

L. Ollendorf, RE, op. cit. (n. 9), p. 904-6.
78. Tous les auteurs soulignent l'influence politique exercée par Livie, cf. en

dernier lieu C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 59-77; A. Fraschetti, op. cit.
(n. 5), p. 131-41.

79. Peut-être ne se rendait-il pas compte des contradictions entre sa vision et
les pratiques.

80. Samos: J. Reynolds, Aphrodisias and Rome. Documents from the
Excavation of the Theatre at Aphrodisias Conducted by Professor Kenan T.

Erim, Journal of Roman Studies Monographs 1, London, 1982, document n° 13,

p. 104-6 (datant de 38 av. J.-C. probablement); plus tard, en 20-19 av. J.-C.,
Auguste octroya la liberté aux Samiens (Dion Cass., 54, 9, 7), cf.
C.-M. Perkounig, op. cit. (n. 5), p. 74-5.



88 ÉTUDES DE LETTRES

avec raison, la position de Livie et celle des amici principis, un
cercle dont le comportement et les règles n'étaient pas encore
clairement définis81. Tibère s'opposera à cette position influente
de Livie, comme on l'a vu82, de même qu'il se montrera sceptique
à l'égard du système du Principat, établi par son père adoptif,
soulignant, pour sa part, la prépondérance du Sénat83.

Conclusion

Au terme de cette étude, il convient d'en rappeler les éléments
principaux.
1. Les privilèges juridiques accordés à l'épouse du premier
princeps furent, somme toute, assez médiocres, d'autant qu'il
convient de mettre à part ceux qui lui ont été accordés à l'époque
du triumvirat, à savoir la sacrosanctitas, la libération de la tutela
mulierum et l'octroi de statues. Les privilèges juridiques que
Livie a reçus tout au long de sa vie visaient à rapprocher la position

de l'impératrice de celle des Vestales ; par la suite, au cours
du Ier s. ap. J.-C., ces privilèges furent concédés en bloc à chaque
impératrice lors de la prise du titre d'Augusta.
2. La place de l'épouse du princeps demeurait, conformément au
projet de société établi par Auguste, dans la domus principis,
c'est-à-dire dans une sphère non-étatique.
3. Des conflits étaient sous-jacents à propos du rôle de l'impératrice,

lorsque la position sociale élevée de celle-ci entrait en
opposition avec le mos maiorum prôné par Auguste. Tandis que
cette opposition pouvait être surmontée dans la sphère domestique

grâce au fait que l'impératrice observait consciemment une
attitude traditionnelle, cela demandait dans la sphère publique des

ajustements juridiques ; ceci se produisit plus tard, sous Tibère.
4. La marge de manœuvre laissée à Livie dans la sphère domestique

était importante mais elle n'était pas délimitée avec préci-

81. R.A. Bauman, op. cit. (n. 7), p. 124-9, en part. p. 126.
82. Cf. supra, n. 17 et 22.
83. Cf. B. Levick, Tiberian, the Politician, London, 1976, p. 82-3, p. 222-5

(pour l'attitude de Tibère); en dernier lieu le portrait de Tibère, dessiné par
R. von Haehling, in Die römischen Kaiser (M. Clauss, hsg.), München, 1997,

p. 50-63. Ajuste titre, les auteurs mettent en évidence les difficultés qui surgissent

lorsque l'on veut comprendre la personnalité et la volonté politique de

Tibère, tant les sources antiques sont tendancieuses.



POSITION JURIDIQUE ET SOCIALE DE LIVIE 89

sion car elle reposait sur des liens personnels établis avec l'empereur.

De la domus principis, la position de Livie s'est étendue à la
sphère publique dans laquelle, à travers des actions ciblées en
faveur des femmes, elle a pu se circonscrire un nouveau terrain
d'action. Ici le parallélisme entre l'image d'Auguste-puTer patriae
et celle de Livie-mater patriae est indéniable.

Regula Frei-Stolba




	Recherches sur la position juridique et sociale de Livie, l'épouse d'Auguste

