Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1998)
Heft: 1
Artikel: Femmes et jeux dans le monde grec hellénistique et impérial
Autor: Bielman, Anne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FEMMES ET JEUX DANS LE MONDE
GREC HELLENISTIQUE ET IMPERIAL

Cette étude s’interroge sur les rapports entre femmes et activités sportives, en
particulier les concours et les jeux, dans le monde grec antique. Les témoignages
considérés proviennent de la Gréce propre et de I’ Asie Mineure et datent principa-
lement de I’époque impériale (1*"-11° s. ap. J.-C.) méme si certains d’entre eux peu-
vent éventuellement étre datés de la basse période hellénistique (I** s. av. J.-C.).

Hormis les femmes athlétes, laissées hors de la problématique, trois catégo-
ries de femmes sont mentionnées dans les sources: les théores (spectatrices
d’honneur), les gymnasiarques (pourvoyeuses d’huile lors de concours ou dans
les thermes) et les agonothétes (organisatrices et présidentes de jeux). Il s’agit de
charges honorifiques, exigeant le plus souvent de grandes ressources financieres
et qui étaient donc dévolues aux membres de 1’€lite sociale. Toute famille qui
placgait I’une de ses ressortissantes a I’une ou 1’autre de ces charges voyait son
prestige accru. La gymnasiarchie et plus encore 1’agonothésie sont en outre liées
a la diffusion du culte impérial dans les provinces orientales de I’Empire romain.

Introduction

« Femmes et jeux dans le monde grec » est un sujet qui s’inscrit
parfaitement dans les thématiques de la gender history!. Les jeux
grecs représentent un univers fondamentalement masculin et la
présence de femmes dans cet univers ne va pas de soi. Cette pré-
sence inattendue a été évoquée récemment par R. Van Bremen

1. Cette étude a fait ’objet de deux conférences: ’'une «Frau, Spiel und
Schonheitsideal in der Antike» a été donnée a I’Université de Vienne en janvier
1996 dans le cadre de la Ringvorlesung/Wintersemester 1995/1996 (E. Specht,
dir.), I'autre, «Frauen und Spiele in der griechisch-romischen Welt» a été donnée
a I’Université de Zurich en juin 1996 dans le cadre du Cycle de conférences
publiques d’histoire ancienne et d’archéologie.



34 ETUDES DE LETTRES

dans son ouvrage The Limits of Participation’*. Hormis les
femmes-athlétes dont nous ne traiterons pas ici, trois catégories
de femmes qui entretiennent des liens avec le domaine des jeux
ressortent de I’examen du matériel épigraphique grec : les femmes
théores, les femmes gymnasiarques et les femmes agonothétes.
Nous les envisagerons successivement.

I. Les femmes théores

Quelques inscriptions seulement font état de théores fémi-
nines ; elles ont été étudiées pour la premiére fois dans un article
publié par | I Robert3 Celui-ci relevait deux femmes théores a
Sparte* et quatre 2 Ephése ; on connait aujourd’hui sept théores
éphésiennes>.

Chacun connait le réle dévolu dans le monde grec aux théores
masculins, traditionnellement chargés de représenter leur cité au-
pres de villes étrangeres, dans le cadre de fétes ou de concours.
Le mérite de L. Robert est d’avoir montré que le rdole des théores
féminines était tout différent: le mot Bewpfic appliqué a une
femme reprend son sens premier de «spectateur »; une théore fé-
minine est en fait une « spectatrice », mais une spectatrice privilé-
giée ; elle assiste aux jeux et aux concours célébrés dans sa propre
cité, en occupant une place d’honneur, sur un si¢ge de marbre, en
face de la tribune des juges, les Hellanodices. Ainsi les femmes
théores de Sparte assistaient aux Hyakinthia, celles d’ Ephese aux
grandes Olympia de leur cité.

2. R. VAN BREMEN, The Limits of Participation. Women and Civic Life in the
Greek East in the Hellenistic and Roman Periods, Amsterdam, 1996, p. 43-5,
66-76, 88-9. Les conclusions de R. Van Bremen ont confirmé celles de la pré-
sente étude, réalisée avant la parution de cet ouvrage.

3. L. ROBERT, Comptes rendus de 1’Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres, 1974, p. 176-81; L. ROBERT, Bull. ép., 1974, 498. Quelques théores
étaient déja signalées par O. BRAUNSTEIN, Die politische Wirksamkeit der
griechischen Frau, Leipzig, 1911, p. 36.

4. CIG 1439 et 1440 (Memmia Xénokratia, cf. A.J.S. SPAWFORTH, «Families
at Roman Sparta and Epidaurus: Some Prosopographical Notes», ABSA, 80
(1985), p. 206-8; E. TSUNTAS, Ephemeris archaiologike, 1892, p. 19 (Pompeia
Polla).

5. 1. Ephesos, 891 (Claudia Basild); I. Ephesos, 892 (Claudia Caninia
Sévéra); I. Ephesos, 893 (Aurélia Marcellina); I. Ephesos, 894 (Paula Aratiané);
I. Ephesos, 895 (Sempronia Secunda Papiané); I. Ephesos, 896 (anonyme); SEG,
34 (1984), 1093 (Mindia Stratoniké Hégouméné). Sur les théores féminines
d’Ephese, voir R. Van Bremen, Limits, p. 88-9.



FEMMES ET JEUX 35

Cet honneur particulier qu’est la théorie féminine n’est attesté
qu’a I’époque impériale romaine. Pourtant, 1’origine de ce privi-
léege remonte, selon L. Robert, a une coutume de 1’époque clas-
siqueb, celle de la prétresse de Déméter a Olympie qui dans le
cadre de sa charge devait OedcBou 1 "OAOpni. On note toutefois
un changement entre ce rdle originel de théore de la prétresse del-
phique et les théores féminines d’époque impériale : ces dernieres
en effet n occupent pas une fonction religieuse définie ; toutefois,
on remarque qu’a Ephése, plusieurs théores avaient une charge re-
ligieuse, par exemple la prétrise d’ Artémis ou le flaminicat pro-
vincial (archiéreia).

En fait, davantage que la position religieuse, ce qui caractérise
les femmes théores impériales, c’est leur haute position sociale,
explicitement mise en évidence par les documents. Deux des
théores d’Ephése étaient de «rang consulaire », comme le préci-
sent les inscriptions en leur honneur’. La f111at10n des théores,
lorsqu’elle est mentionnée, atteste de leur statut social presti-
gieux: ainsi, Claudia Caninia Sévéra était «fille de Claudius
Sévérus qui fut le premier des Ephésiens a étre consul et de
Caninia Gargonilla, de rang consulaire par ses ancétres®». Quant
a Mindia Stratoniké Hégouméné®, les membres de sa famille pos-
sédaient des propriétés importantes dans la basse vallée du
Caystre et appartenaient a 1’establishment éphésien. Deux autres
théores éphésiennes avaient épousé des hommes importants, un
procurateur ducénaire pour I’une!®, et pour la seconde un individu
paré du titre de grAooeBootoc!!, peut-&tre un membre du cercle
des «amis de I’empereur ».

La théorie féminine apparait de prime abord comme le pendant
impérial de la proédrie hellénistique, ce privilege qui conférait a
un individu la place d’honneur dans un spectacle. Cependant a un
nom différent correspond une valeur différente de cet honneur. De
fait, la proédrie s’inscrivait a I’époque hellénistique dans la ligne
des honneurs civiques ; elle relevait du cadre de la cité et presque

6. Elle est attestée par PAUSANIAS, VI, 20, 9.

7. 1. Ephesos, 891 et 892. Sur la signification de I’expression «rang consu-
laire» qui indique que les époux de ces femmes avaient revétu un consulat suf-
fect, cf. M. Th. RAEPSAET-CHARLIER, Prosopographie des femmes de 1’ordre
sénatorial (I°-1r° siecles), Louvain, 1987, p. 17 et notes.

8. L. Ephesos, 892.

9. SEG, 24 (1984), 1093.

10. I. Ephesos, 894.
11. I. Ephesos, 895.



36 ETUDES DE LETTRES

du domaine politique ; I’octroi de la proédrie saluait en tout cas
des bienfaits intéressant la polis; les hommes aussi bien que les
femmes qui regurent la proédrie a la période hellénistique
s’étaient rendus utiles a la cité.

Rien de tel pour la théorie féminine impériale : cet honneur ne
récompense pas un engagement civique. Copie infidele d’un
usage religieux delphique, la théorie de 1’époque impériale vise
des femmes dont le principal mérite est d’appartenir & une famille
prestigieuse.

Les jeux sont ici un prétexte : ils fournissent 1’occasion d’hono-
rer publiquement une lignée familiale, incarnée dans une femme
que I’on met en scene a la place d’honneur, sur une tribune.

La question se pose de savoir ou s’installait le public féminin
durant les SpectacleS”; vraisemblablement — et les noms inscrits
sur les sieges des théatres, des amphithéitres ou des stades le
confirment!> — les femmes ne pouvaient normalement pas
prendre place sur les gradins inférieurs ; le prestige de la théore se
trouvait dés lors extraordinairement renforcé puisqu’elle était la
seule femme a troner parmi 1’élite masculine de la cité. Pour re-
prendre les termes de R. Van Bremen'?, cette position «empha-
sizes the city’s awareness of a male-female divide ».

I1. Les femmes gymnasiarques

II.1. Etat du dossier

Les inscriptions qui témoignent de la gymnasiarchie féminine
ont été rassemblés dans un article de L. Casarico'>. Ce travail est
trés utile en termes de compilation, méme si la collation n’est pas

12. Sur cette question, cf. notamment P. HErZ, Tycheé, 7 (1992), p. 110, qui in-
voque la Lex Narbonnensis et cherche a faire coincider strictement mentalités
occidentales et orientales de I’Empire. L. Robert, Bull. ép., 1974, 498, affirme
pour sa part qu’aux Olympia de Delphes, la prétresse de Déméter, théore des
Olympia, était a ce titre la seule femme a prendre place sur les gradins inférieurs
du stade. PAUsANIAS, VI, 20, 9, précise toutefois que les jeunes filles qui n’étaient
pas encore mariées pouvaient assister au spectacle des Jeux Olympiques.

13. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 155-6.

14. R. Van Bremen, Limits, p. 89.

15. L. CAsARICO, «Donne ginnasiarco», ZPE, 48 (1982), p. 117-23. Voir le
compte-rendu critique de L. ROBERT, Bull. ép., 1983, 84, et les corrections
apportées par R. Van Bremen, Limits, p. 68 n. 110, a la liste de L. Casarico.



FEMMES ET JEUX 37

exhaustive ; malheureusement, I’auteur ne donne des sources col-
lationnées que des extraits succints ; le retour aux documents ori-
ginaux est indispensable pour parvenir a des résultats d’analyse
fondés.

Avant d’aller plus loin, il faut rappeler, en suivant une fois en-
core les remarques de L. Robert, que si la gymnasiarchie a la pé-
riode classique et hellénistique consistait a diriger ou a entretenir
un gymnase, la gymnasiarchie est devenue a la période impériale
une simple charge financiére qui concernait principalement la
fourniture d’huile, soit pour les athlétes lors de concours, soit
pour le public qui fréquentait les thermes. Ainsi un yopvociopyog
olMviog un « gymnasiarque perpétuel » était-il un individu qui
avait constitué une fondation pour assurer apres sa mort la distri-
bution d’huile. R. Van Bremen'® ajoute 2 la distribution d’huile,
parmi les tiches des gymnasiarques, la fourniture de bois de
chauffage pour les thermes et I’entretien de ces mémes batiments.

Cette différence considérable entre gymnasiarchie d’époque
hellénistique et gymnasiarchie d’époque impériale explique pour-
quoi on ne trouve pas de témoignages de femmes gymnasiarques
avant la période impériale (ou ’extréme fin de la période hellé-
nistique). Ce n’est qu’une fois la gymnasiarchie ramenée a une
charge financieére qu’elle a pu étre assumée par des femmes. Une
preuve de ce role strictement financier de la gymnasiarchie a
I’époque impériale est fournie, par exemple, par une inscription
de Sillyon en Pamphilie!” dans laquelle une femme, Ménodora,
elle-méme gymnasiarque, paye une somme importante pour la
gymnasiarchie de sa fille, sans doute encore une enfant. S’appa-
rente peut-étre également a cette pratique une inscription énigma-
tique de Cyréne!'8 qui honore une femme dont le seul mérite est
d’étre la mere d’une gymnasiarque perpétuelle ; on peut imaginer
que la fille était morte prématurément et que la mere avait créé au
nom de la défunte une fondation pour la distribution d’huile, per-
mettant a la jeune morte de porter a jamais le titre de gymna-
siarque. A noter que cette réduction de la gymnasiarchie
impériale a des considérations financieres vaut pour les hommes
aussi bien que pour les femmes.

16. R. Van Bremen, Limits, p. 67-8. Pour les femmes et la distribution d’huile,
cf. K. MANTAS, «Women and Athletics in the Roman East», Nikephoros 8, 1995,
p. 125-44, en part. 130-1.

17. IGR 111, 801-802. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 344, n° 1. Sillyon.

18. SEG, 9 (1938), 58.



38 ETUDES DE LETTRES

Revenons a la liste des documents mentionnant une gymnasiar-
chie féminine. L. Casarico dénombrait, en 1982, 38 femmes
gymnasiarques. En 1996, R. Van Bremen en reléve 75'°. Notons
que pres de 30 de ces témoignages proviennent de Panamara,
de Lagina et de Stratonicée; ils concernent tous une fonction
sacerdotale liée aux thermes et au gymnase de Stratonicée, donc
liée a une gymnasiarchie.

11.2. Particularités de la gymnasiarchie féminine

Diverses constatations ressortent de 1’étude de ces témoignages :

a. Les documents attestent que dans plus d’un quart des cas re-
censés, la gymnasiarchie était exercée en couple. Lorsqu’un
homme et une femme étaient glorifiés conjointement pour une
gymnasiarchie, comme c’est le cas pour les couples sacerdotaux
des inscriptions de Stratonicée-Panamara-Lagina?’, la gymna-
siarque €était tres souvent spécifiquement remerciée pour la distri-
bution d’huile aux femmes?!. Se dégage ainsi I’image d’un double
office gymnasiarchal dans lequel chaque membre du couple avait
un rdle complémentaire. La gymnasiarque n’apparait donc pas
comme une femme-alibi, recevant un titre parce que son époux
exercait la charge?’. En régle générale, ces couples de gymna-
siarques €taient composés du mari et de sa femme.

Dans 1’autre moitié des cas, la femme parait avoir exercé seule
la gymnasiarchie. Ainsi Claudia Métrodora est citée pour s’étre
chargée quatre fois de la gymnasiarchie a Chios ; aucune allusion
n’est faite 2 une participation de son époux 2 cette fonction?.

b. La plupart des femmes honorées pour une gymnasiarchie
avaient rempli, outre cela, des fonctions dévolues traditionnelle-
ment aux membres des familles dirigeantes des cités provinciales
d’ Asie (stéphanéphorie, démiurgie, etc.). De fait, les documents

19. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 68 n. 110.

20. 1. Stratonikeia, 197; 202; 205; 222; 224; 242; 244; 245; 246; 248; 254,
255; 256; 258; 268; 281; 299; 303; 309; 311; 312; 318; 341; 530; 663; 668; 672;
684; 685; 701; 704; 705; 735; 1034. Cf. R.Van Bremen, Limits, p. 316, n° 3.

21. Voir, par exemple, également OGIS, 479.

22. Telle était I’hypothese de D. MAGIE, Roman Rule in Asia minor, Princeton,
1950, vol. II, p. 1521-2, critiquée par R. Van Bremen, Limits, p. 69 n. 112.

23. Sur Claudia Métrodora: L. ROBERT, Bull. ép., 1956, 213; R. Van Bremen,
Limits, p. 309, n° 1. Son époux est mer;tionné avec elle dans une inscription rela-
tive a la construction d’un batiment a Ephese: 1. Ephesos, 3003.



FEMMES ET JEUX 39

attestent clairement que la gymnasiarchie était a I’époque impé-
riale une charge assumée par les notables locaux, héritiers des
évergetes hellénistiques. C’est donc en tant que membres de ces
élites régionales que les femmes gymnasiarques ont accompli leur
office. En remplissant cette charge, elles ont agi par référence a
leur famille, par respect de la tradition familiale plutdét que par
goiit personnel. Un tel lien entre évergétisme familial et exercice
de la gymnasiarchie par des femmes est confirmé notamment par
des inscriptions d’Héraclée de la Salbaké en Carie : I’une honore
Mélition qui fut stéphanéphore et gymnasiarque. Elle était
I’épouse d’un dénommé Glykon qui fut également gymnasiarque
et stéphanéphore. La petite-fille de Glykon assuma a son tour la
gymnasiarchie quelques décennies plus tard?*. On pourrait citer
d’autres cas analogues dont celui de Ménodora (a Sillyon, en
Pamphylie), gymnasiarque, décaprote et démiurge, fille, petite-
fille et arriere-petite-fille de gymnasiarques, décaprotes et dé-
miurges, et qui financa la gymnasiarchie de sa fille et la
démiurgie de son fils®>. Dans une étude récente, J. Nollé?® voit en
Ménodora une fille unique, seule héritiere d’une importante tradi-
tion familiale d’engagement civique: selon Nollé, «das Beispiel
der Menodora zeigt, wie die 6ffentliche Tatigkeit einer Frau oft-
mals die letzte Moglichkeit war, die politische Traditionen und
die Descendenz einer Honoratiorendynastie fortzufiihren ».

Les documents mentionnent généralement 1’accomplissement
d’une gymnasiarchie sans précision temporelle ; on est en droit de
supposer alors que la générosité de la gymnasiarque s’est manifes-
tée de fagon durable, pendant une année par exemple, comme 1’a
fait Euthymia a Erythrees griace a qui «tout au long du jour et tout
au long de I’année, I’huile fut distribuée par pleines barriques?’».

Les inscriptions établissent d’ailleurs parfois une distinction

24. L. ROBERT, La Carie, histoire et géographie historique avec le recueil des
inscriptions antiques, 11, Paris, 1954, n° 64, 65, 67, 68. Cf. R. Van Bremen, Limits,
p. 314,n° 3.

25. Cf. supran. 17.

26. J. NOLLE, «Frauen wie Omphale?», in Reine Miinnersache? (M.H. Dettenhofer
hsg.), Koln, 1994, p. 245-7.

27. I Erythrai 1, 85. Le style trés fleuri de cette inscription, typique de la prose
hellénistique, et le fait qu’Euthymia y soit citée comme «prem1ere gymnasiarque
d’Erythrées» tend a faire de ce document Iattestation la plus ancienne de la gym-
nasiarchie féminine; il doit sans doute dater de la fin du 1* s. av. ou du tout début du
1" 5. ap. J.-C. Aucune autre charge n’est attribuée a Euthymia dans I’inscription et
rien ne justifie sa libéralité.



40 ' ETUDES DE LETTRES

entre la gymnasiarchie et une distribution ponctuelle et exception-
nelle d’huile, marquée par le verbe dAelgo; on le voit trés bien
dans I’une des inscriptions de Chios pour Métrodora?®: le docu-
ment rapporte que cette femme a été gymnasiarque a quatre re-
prises et qu’en outre elle a fait deux fois des distributions d’huile
a toute la ville, lors du concours des Héracleia.

c. Dans un certain nombre de cas, la gymnasiarchie accomplie
par une femme est liée a I’exercice d’une prétrise. La distribution
d’huile apparait alors comme 1’une des libéralités attendues de la
titulaire d’une charge religieuse, a coté des sacrifices, des ban-
quets ou de la célébration des mysteres. C’est exactement la si-
tuation reflétée par les documents émanant du sanctuaire de Zeus
Panamaros a Stratonicée?®. C’est également le cas de deux ins-
criptions pour des prétresses de 1’ Artémision d’Ephese?. Les do-
cuments précisent parfois que la gymnasiarchie était limitée a
une certaine période: ’huile était offerte par exemple pendant
les fétes de la divinité que servait la prétresse ou encore lors de
I’investiture de la prétresse.

3. Gymnasiarchie et culte impérial

Parmi les charges religieuses que 1’on peut mettre en rapport
avec I’accomplissement d’une gymnasiarchie féminine, il convient
de réserver une attention particulieére a la prétrise du culte impé-
rial, qu’il s’agisse de I’échelon municipal ou provincial. Ainsi la
premiére archiprétresse (archiereia = flaminique provinciale) du
Koinon d’ Asie, Iuliané, épouse de 1’archiprétre provincial, fut-elle
aussi I’une des premiéres femmes connues dans cette région pour
avoir assumé une gymnasiarchie ; cela se situerait vers 38-42 ap.
J.-C.31, Plusieurs flaminiques du culte municipal ont préché le
méme exemple : nous retiendrons Caecilia Tertulla qui, a Attaleia

28. Cf. supran. 23.

29. Cf. supran. 20.

30. I. Ephesos, 3233 et 3239.

31. O. KERN, Die Inschriften von Magnesia am Meander, Berlin, 1900,
n°® 158. Cf. P. Herz, Tyche, 7 (1992), p. 103-5, pour la datation de la prétrise.
Cf. également R. Van Bremen, Limits, p. 324, n° 4.

32. SEG, 2 (1924), 696; SEG, 17 (1960), 575; L. ROBERT, Bull. ép., 1948, 229.
Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 343, n° 1.

33. L. Robert, Carie, n° 64 et 65. Cf. supra n. 24.

34. IGR III, 794. Sur cette femme et sa famille, cf. J. Nollé, in Reine
Miinnersache? Op. cit. (n. 26), p. 247-52. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 344, n° 2.

35. TAM 11, 766. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 345, n° 1.



FEMMES ET JEUX 41

sous Claude ou peu apres, fut gymnasiarque et prétresse de Livie
divinisée??; nous retiendrons Mélition & Héraclée de la Salbaké, au
milieu ou dans la seconde moitié du 1* s. ap. J.-C.?3, Plancia
Magna, a Pergé au début du 11° .34, ou encore Lalla, 3 Arnéai en
Lycie vers 100 ap. J.-C.?3; Lalla et son mari ont par ailleurs dédié a
Trajan un gymnase qu’ils avaient fait restaurer.

Il existait donc un lien entre flaminicat et gymnase-gymnasiar-
chie; la gymnasiarchie comptait vraisemblablement au nombre
des largesses suggérées, voire imposées a la flaminique en Asie
Mineure.

Une série d’inscriptions de Mytilene éclairent cette interpréta-
tion :

— trois documents’’ honorent la «Déesse Auguste Aiolide
Carpophore Agrippine, gymnasiarque perpétuelle ». Sous cette ti-
tulature, il faut sans doute reconnaitre Agrippine Minor (1’épouse
de Claude et mere de Néron). Agrippine n’étant pas a Mytiléne
pour assumer son office, on lui désigna un substitut, un «hypo-
gymnasiarque », en la personne de M. Granius Carbo?%;

— dans une autre inscription de Mytiléne, un pédonome consacre
pour le développement et la santé de ses éléves une statue
d’Agrippine sous les traits de la «Déesse Aiolide Auguste®®».
Nous avons 1a un nouveau lien entre impératrice et gymnase ;

— enfin, une liste éphébique du gymnase de Mytilene* place les
jeunes gens sous la protection conjointe d’Hermes, d’Héracles et
de la « Déesse Aiolide Carpophore Agrippine ». On reconnait ici
les divinités traditionnelles des gymnases hellénistiques, aux-
quelles s’associe I’impératrice-déesse.

Comme le démontre L. Robert*!, il existe un rapport étroit entre
les cadeaux financiers faits au gymnase (batiments, fourniture
d’huile, frais des concours) et le culte au gymnase des rois hellé-
nistiques, puis des empereurs romains. Ces derniers apparaissent
comme les successeurs naturels des monarques hellénistiques et au
I°' s. de notre ére en tout cas, le gymnase semble avoir conservé

36. TAM 11, 759.

37. IG XII 2, 208; 211; 232. Cf. L. ROBERT, REA, 62 (1960), p. 285-99.
38. IG XII 2, 208.

39. L. Robert, REA, 62 (1960), p. 296.

40. L. Robert, REA, 62 (1960), p. 296-7.

41. L. Robert, REA, 62 (1960), p. 298.



42 ETUDES DE LETTRES

I’une de ses fonctions historiques, celle d’étre un lieu ot I’on ren-
dait honneur aux souverains, en I’occurence aux empereurs*?

Le lien entre officiants ou officiantes du culte impérial et gym-
nasiarchie peut alors apparaitre comme un reflet de cette concep-
tion héritée de 1’hellénisme.

La gymnasiarchie d’Agrippine a Mytiléne constitue bien
entendu une exception, mais si I’on s’intéresse au statut social
des femmes gymnasiarques, on constate que celles-ci appartien-
nent clairement a 1’élite des cités d’ Asie Mineure, voire a 1’élite
de I’ emplre Le pere de Flavia Chrysanthé, prytane et gymna-
siarque a Ephése, est mentionné comme procurateur impérial*.
Nous avons déja signalé Caecilia Tertulla*, 2 Attaleia, dont le
fils, M. Calpurnius Rufus, fut gouverneur sous Claude. Citons
aussi Iulia Polla, honorée comme gymnasiarque et prytane de
Pergame®: elle était la sceur de C. Antius Aulus Iulius Quadratus
(qui fut consul deux fois, en 94 et 105, et proconsul d’Asie) et la
mere de C. Iulius Fronton, préfet de la flotte de Miséne en 129
ap. J.-C. On ne peut oublier non plus Plancia Magna“®, de Pergé,
représentante d’une des plus illustres familles de sa cité et dont
le pere, M. Plancius Varus, fut gouverneur du Pont-Bithynie sous
Vespasien.

La gymnasiarchie apparait donc comme une liturgie qu’on ne
saurait minimiser; s’en sont chargées des femmes qui apparte-
naient aux plus hautes familles de la province d’Asie ; par consé-
quent, cette dépense somptuaire devait étre ressentie comme tres
honorifique.

IIl. Les femmes agonothetes

I11.1. Etat du dossier

La question de 1’agonothésie féminine suscite un débat de
principe?’: certains auteurs modernes tiennent en effet pour impos-
sible qu’une femme grecque ou romaine ait pu assumer de fagon

42. Ce lien cultuel entre divinités du gymnase et empereurs romains est mis en
évidence 2 maintes reprises. Cf. notamment, L. ROBERT, Etudes épigraphiques,
Paris, 1952, p. 140.

43. JoeAl 55, 1984, p. 123, n° 2. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 318, n° 16.

44. Cf. supra n. 32.

45. IGR 1V, 1687. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 334, n° 2. Pergamon.

46. Cf. supra n. 34.

47. Cf. par exemple P. Herz, Tyche, 7 (1992), p. 110-1.



FEMMES ET JEUX 43

effective une telle fonction, qui exigeait non seulement de financer
des jeux mais d’en assumer la préparation (réunir des prix, enga-
ger des musiciens et des artistes, etc...) puis, le moment venu, de
paraitre en public et d’occuper une place d’honneur pendant les
jeux, voire d’offrir des banquets ou d’autres largesses aux specta-
teurs et a la population. Ce postulat de principe a cependant été
battu en bréche*®. R. Van Bremen rappelle notamment que les
Grecs avaient une conscience trés nette des charges qui conve-
naient — ou ne convenaient pas — aux femmes ; 1’agonothésie,
qui n’impliquait aucune surveillance des athlétes ni aucun contrdle
des épreuves sportives (role laissé aux juges des jeux), pouvait étre
assumée par une femme : les documents en témoignent.

Une liste des femmes agonothetes a été établie en 1911 par
O. Braunstein®. R. Van Bremen fait état en 1996 de 25 attestations
d’agonothésie féminine émanant de 13 cités, parmi lesquelles se
distinguent Thyatire (9 témoignages), Selgé (3 témoignages) et
Milet (3 témoignages)*.

II1.2. Particularités de I’agonothésie féminine

Une remarque s’impose d’emblée, 1’agonothésie parait plus
rare pour une femme que la gymnasiarchie (environ trois fois
moins de témoignages). Cela semblerait aller dans le sens des au-
teurs modernes qui considerent 1’agonothésie comme une fonc-
tion par définition non-adaptée a la femme antique. Cependant,
nous reviendrons sur ce point.

Seconde remarque, parallele a la précédente : prés de la moitié
des documents concernés présentent explicitement des femmes
agonothétes qui partagent leur charge avec leur époux ou un autre
garant masculin®!. Devrait-on alors admettre avec P. Herz que les
taches administratives liées a 1’agonothésie étaient confiées aux
hommes, les femmes agonothetes se contentant d’un rdle honori-

48. Cf. H. PLEKET, SEG, 40 (1990), 1197, et R. Van Bremen, Limits, p. 67.

49. O. Braunstein, Die politische Wirksamkeit, en part. p. 35-8.

50. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 73-6, en part. pour les références aux
inscriptions p. 74, n. 137.

51. Citons par exemple le couple de dignitaires d’une association de mystes
dionysiaques a Rhégion pres de Byzance, fin du 1°'s.-début du 11° s. (L. ROBERT,
Hellenica, X1-XII, Paris, 1960, p. 597-600, n° 3, ou le couple d’agonothétes
mentionnés dans IGR IV, 654 ou encore I. Selge, 20 (cf. R. Van Bremen, Limits,
p. 341, n° 1. Selge), ot il est dit que Aurélia Volussia Quirinia Atossa a exercé
I’archiprétrise de la domus divina et I’agonothésie «avec son époux».



44 ETUDES DE LETTRES

fique, passif ? Un texte d’Héraclée de la Salbaké confirmerait cette
vue: dans la seconde moitié du 11° s., un bienfaiteur, Apollonios, a
fait instituer par testament des concours pentétériques ; sa veuve
sera appelée «agonothete» mais Apollonios stipule que les
concours seront organisés par deux autres agonothétes que 1’on
pourrait qualifier d’agonothétes effectifs2.

D’autres documents mentionnent toutefois des femmes agono-
theétes sans citer leurs époux, alors méme que ceux-ci sont connus
et attestés par d’autres textes: il en est ainsi de Claudia Métrodora
a Chios, au milieu du 1" s. ap. J.-C.%3, de Flavia Ammion 2 Phocée>*
ou encore de Publia Plancia Aurélia Magniana Motoxaris, agono-
thete a vie a Selgé vers le milieu du m® s. ap. J.-C.3,

Ces attestations ne permettent cependant pas de tirer des
conclusions catégoriques sur la question de 1’agonothésie fémi-
nine individuelle car les documents ne sont pas rigoureux dans la
formulation de cette charge: ainsi une femme qui aurait exercé
I’agonothésie avec un compagnon pourrait parfaitement avoir bé-
néficié d’une inscription honorifique personnelle dans laquelle
on mentionnait simplement son agonothésie, sans allusion a
son comparse masculin®®. Cela pose la question du statut matri-
monial des femmes agonothétes. Selon Pausanias®’, I’agonothésie
des Héraia a Elée ne pouvait étre assumée que par une femme
mariée. La majorité des inscriptions confirme cette remarque de
Pausanias et présente comme agonothétes des femmes mariées.

En fait, quatre cas seulement paraissent attester sans équivoque
une agonothésie exercée par une femme seule: il s’agit d’abord
d’Aurélia Claudia Apollonia, prétresse d’Athéna Nicéphore et
agonothete des Nicéphories A Pergame, vers 217 ap. J.-C%; sa
prétrise et son agonothésie s’inscrivent dans le culte d’une divi-
nité féminine, ce qui pourrait justifier sa position. Les trois autres
témoignages proviennent de Thyatire et concernent 1’agonothésie

52. L. Robert, Carie, n° 79-80.

53. Cf. supran. 23.

54. IGR 1V, 1325. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 327, n° 1. Phokaia.

55. I Selge, 16. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 3.

56. Cette ambiguité est illustrée par le cas de Iulia Sévéra, a Akmonia (cf.
R. Van Bremen, Limits, p. 336 n° 1. Akmonia): dans MAMA VI, 263, elle est ho-
norée pour son agonothésie sans autre précision; ce n’est que par MAMA, VI,
265, que nous apprenons qu’il s’agissait d’une double agonothésie assumée par
Iulia Sévéra et par Tyrrhonios Rapon, peut-étre son second époux.

57. PAUSANIAS, V, 16, 2 ss.

58. I. Pergamon, 525. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 334, n° 1 et p. 75.



FEMMES ET JEUX 45

d’un festival particulier instauré en 1’honneur de Iulia Augusta®.
Comme a Pergame, nous constatons un lien entre des jeux consa-
crés a une divinité féminine et la présence d’une femme seule
comme agonothete de ces jeux. On ne saurait affirmer cependant
que ces agonothetes n’étaient pas mariées, le célibat devant étre
considéré comme rarissime dans I’ Antiquité.

II1.3. Jeux et femmes agonotheétes

Ce constat posé, 1’agonothésie féminine en Asie Mineure peut
étre analysée en fonction de deux criteres :
a) la nature des jeux organisés, municipaux ou provinciaux ;
b) le contexte civique ou religieux dans lequel I’agonothéte a agi.

En ce qui concerne le premier parametre, il semble clair que la
majorité des agonotheétes recensées ont exercé leur fonction dans
leur propre cité, dans le cadre de jeux municipaux, telle Aurélia
Claudia Apollonia, agonothéte des Nicéphories de Pergame$, ou
Aurélia Xénoniana Maidaté, agonotheéte du concours civique de
Selgé®!. Toutefois, plusieurs inscriptions omettent de préciser
dans quel cadre s’est effectuée telle ou telle agonothésie et cela
nous pose de graves difficultés. Si la femme honorée occupait une
charge religieuse a 1’échelon provincial, par exemple, devrait-on
aussitot en déduire que son agonothésie concernait des jeux pro-
vinciaux ? Une inscription est représentative du débat, celle de la
cité de Thyatire pour « Ulpia Marcella, prétresse d’ Artémis et ar-
chiprétresse des sanctuaires d’Asie a Smyrne, qui fut trois fois
agonothéte de sa patrie, prétresse a vie de la Mére des dieux®?».
Comment déterminer dans ces conditions ou s’est exercée 1’ago-
nothésie d’Ulpia Marcella? Il n’existe sans doute pas de régle
stricte que 1’on puisse suivre et souvent les inscriptions sont trop
mutilées pour que 1I’on connaisse toute la carriere de 1’agonothéte.

59. TAM V.2, 906 (Flavia Tatias); TAM V.2, 904 (Protoniké); TAM V.2, 905
(Tatas). Cf. R.Van Bremen, Limits, p. 331,n° 7, p. 332, n° 10 et 11.

60. Cf. supra n. 58.

61. I Selge,n° 15. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 2.

62. TAM V.2, 931 et 995. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 332, n° 12. De
méme, la question reste ouverte de savoir dans quels jeux s’est illustrée Flavia
Ammion, qui fut archiprétresse du sanctuaire d’ Asie a Ephése et prétresse de la
déesse Massilia a Phocée (cf. supra n. 54.). La mention de 1’agonothésie suit
celle du sacerdoce de Massilia; on serait tenté dés lors de conclure a une agono-
thésie de concours locaux.



46 ETUDES DE LETTRES

On peut noter encore que la gymnasiarchie et 1’agonothésie,
charges pourtant liées I’une et 1’autre au monde des concours, ne
semblent pas avoir entretenu de rapports étroits : peu de femmes
ont rempli les deux fonctions.

Pourtant, comme la gymnasiarchie, 1’agonothésie attirait des
femmes des spheres sociales supérieures, représentantes des fa-
milles d’évergetes des cités d’ Asie Mineure. En témoignent par
exemple les trois décrets pour Métrodora de Chios®® qui montrent
que cette femme avait a maintes reprises apporté son concours
financier a sa cité: dépenses somptuaires pour fé€tes et banquets,
gymnasiarchie, fondations de batiments thermaux et agonothésie.
Les représentantes de la famille des Plancii de Selgé s’inscrivent
dans la méme ligne®*.

II1.4. Agonothésie et charges religieuses

Un élément cependant distingue les femmes gymnasiarques
des femmes agonotheétes : la carriere homogene de ces dernicres.
Toutes, en effet, paraissent avoir occupé une ou plusieurs charges
religieuses. L’agonothésie semble dés lors clairement s’inscrire
dans un contexte religieux. Nous avons déja parlé d’Aurélia
Claudia Apollonia, prétresse d’Athéna Poliade et d’Athéna
Nicéphore et qui fut agonothéte des Nicéphories de Pergame®.
Sans étre aussi explicites, la majorité des documents placent la
mention de I’agonothésie immédiatement avant ou apres la men-
tion d’un poste religieux® pour souligner la dépendance entre
ces deux activités. Cela ne saurait nous étonner, connaissant le
lien établi dans la civilisation grecque entre concours et domaine
religieux.

On peut cependant aller plus loin : parmi les charges religieuses
auxquelles se rattache 1’agonothésie, la prétrise du culte impérial
occupe la place dominante. Ainsi Hécatée qui possédait des
gladiateurs en son nom propre et qui les fit combattre a Thasos
dans I’aréne, aux cotés de ceux de son époux, est connue pour

63. Cf. supran. 23.

64. I. Selge, n° 15; 16; 20. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 1-3.

65. Cf. supran. 58.

66. Ainsi p. ex. G.E. BEAN, T.B. MITFORD, Journeys in Rough Cilicia 1964-
1968 (Denkschriften Oesterr. Akad. Wien, 102), Wien, 1970, n°® 189 (cf.
R. Van Bremen, Limits, p. 347, n° 1. Lamos); A. REHM, Didyma, 11, Berlin,
1958, n° 382 (cf. R. Van Bremen, Limits, p. 326, n° 14); etc.



FEMMES ET JEUX 47

avoir fait restaurer, toujours avec son époux, au tout début du 1°' s
le pavement du temple de Rome et d’ Auguste & Thasos®’.

Le lien entre agonothésie féminine et office du culte impérial
est mieux établi encore dans les décrets pour Métrodora®®: cette
femme de Chios qui, au milieu du 1°' s., était prétresse de la
déesse Auguste Aphrodite Livie® fut trois fois agonothete des
Héracleia, des Romaia et des Caesareia. L’un des documents, mal-
heureusement lacunaire, rattache les fonctions d’agonothéte de
Métrodora aux cérémonies du culte impérial’®, cérémonies sans
doute locales. La méme liaison entre agonothésie et culte impérial
est attestée a 1’échelon provincial: ainsi a Akmonia en Cilicie,
une femme est honorée comme «archiprétresse (titre de la flami-
nique provinciale) et agonothete de toute la maison des divins
Augustes’'». L’activité de cette femme concernait vraisemblable-
ment des jeux provinciaux. Le lien étroit entre culte impérial
(local ou provincial) et I’organisation de jeux conduit a revoir a la
hausse le nombre d’agonothésies réellement accomplies par des
femmes aussi bien que par des hommes ; si I’agonothésie faisait
partie intégrante de la prétrise du culte impérial — et tel semble
étre le cas — il faudrait admettre 1’existence de centaines d’ago-
nothétes dont le titre, inhérent a leur fonction d’archiprétres/ar-
chiprétresses, n’a pas été mentionné systématiquement’?.

La relation entre officiants masculins du culte impérial et orga-
nisation de jeux a été reconnue depuis longtemps et elle a large-
ment été commentée, notamment par S.R.F. Price’>. Le lien
cultuel établi dans nombre de cités grecques entre les divinités du

67. IG XII, 8, 380; SEG, 31 (1981), 794. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 115 n.
3, p. 156 n. 50.

68. Cf. supra n. 23.

69. Il y a assimilation d’ Aphrodite et de Livie.

70. Cf. L. Robert, Etudes épigraphiques, p. 128-9. Pour d’autres attestations
des Caesareia a Chios: BCH, 1933, p. 524-5; 538.

71. MAMA, VI, 263. On pourrait aussi mentionner K. Pséphia, prétresse de la
divine Faustine et qui a rempli la tauromachie deux jours durant, & Pergame (/GR
IV, 460). Voir aussi TAM V.2, 972, inscription pour Claudia Ammion de
Thyatire, «trois fois gymnasiarque, prétresse des Augustes, archiprétresse de la
ville et agonothéte avec magnificence et générosité».

72. Sur ce point, cf. R. Van Bremen, Limits, p. 73.

73. S.R.F. PRICE, Rituals and Power. The Roman Imperial Cult in Asia Minor,
Cambridge, 1984, en part. p. 101 ss.



48 ETUDES DE LETTRES

gymnase et des concours (Hermes et Héracles) et les empereurs a
d’ailleurs été évoqué plus haut.

Il est néanmoins surprenant de constater que les femmes enga-
gées dans le culte impérial ont emboité le pas aux prétres impé-
riaux et investi a leur tour le domaine des jeux. Surprenant en
particulier parce qu’elles ne pouvaient pas se référer a un précé-
dent hellénistique, aucune femme agonothete n’étant attestée avant
I’époque impériale. Encore plus surprenant si I’on remarque que
les témoignages d’agonothésie féminine commencent t6t, vers le
milieu du 1" s. ap. J.-C. Cela pourrait s’expliquer en partie par la
fréquence des couples attachés au service du culte impérial : 1’ago-
nothésie, I’une des activités attendues des prétres impériaux, aurait
été exercée — elle aussi — en couple, par imitation de la prétrise.
Cependant, cette hypothese n’explique sans doute pas tout.

On connait la promptitude avec laquelle les provinces orien-
tales adoptaient les directives impériales ; on pourrait alors voir
dans cet engagement des prétresses impériales en faveur des jeux
un reflet de I’influence des impératrices. La triple mention a
Thyatire de femmes citées comme seules agonothétes de jeux en
I’honneur de Iulia Augusta (Livie) confirme le lien entre jeux et
impératrices. Agrippine, impératrice marquante, n’a pas négligé
ce lien comme [’atteste une dédicace d’Adalya pour un jeune
vainqueur. Le jeune homme a remporté la lutte dans des jeux éta-
blis, nous dit I’inscription, £¢€ vrooyeocwe Tifepiov KAowdiov kol
Aypinrevng, «a l’instigation de Claude et d’Agrippine’*». La
mention dans ce document du couple impérial et non du seul em-
pereur refleéte certainement la volonté officielle de marquer la pré-
sence de I'impératrice dans le domaine des jeux. Parce que les
jeux, dans le monde gréco-oriental, se situaient a la frontiere entre
politique et religieux, ils représentaient un champ d’action privi-
1égié pour des impératrices soucieuses de s’immiscer dans des do-
maines réservés aux hommes sans choquer fortement 1’opinion.

74. B. PACE, ASAA, 6/7 (1923/24), p. 419, n° 117. Pour Agrippine organisa-
trice de jeux conjointement avec son €poux, cf. infra, R. FREI-STOLBA, «La
position juridique et sociale de Livie, I’épouse d’ Auguste», p. 80 et n. 53.



FEMMES ET JEUX 49

Conclusion

Gymnasiarchie et agonothésie témoignent toutes deux de liens
avec le culte des empereurs et des impératrices. Dans les deux
charges, on retrouve des traces d’une action d’ Agrippine, comme
si I’impératrice avait cherché a susciter des émules féminines.

Cependant, la gymnasiarchie féminine possédait des analogies
avec d’autres charges remplies par des femmes des la basse pé-
riode hellénistique, telles la stéphanophorie ou I’hipparchie;
comme ces autres charges, la gymnasiarchie offrait aux femmes la
possibilité de s’inscrire dans une tradition familiale et dans une
tradition civique ; elle leur permettait d’obtenir honneurs et gloire
en échange de libéralités financiéres.

I’agonothésie féminine exigeait davantage de celle qui occu-
pait cette charge ; elle impliquait un réle public plus important
et I’on peut comprendre les réticences des Modernes a admettre
qu’une telle charge ait été exercée par des femmes. Les Antiques
avaient peut-étre aussi des réticences, comme 1’indique le recours
fréquent a une agonothésie exercée en couple.

En outre, les femmes agonothétes rappellent beaucoup plus ra-
rement que les femmes gymnasiarques les hauts faits de leurs an-
cétres, signe que 1’agonothésie ne s’insérait pas aisément dans une
tradition familiale et rompait avec les précédents modeles évergé-
tiques féminins’6. L’exemple d’ Aurélia Volussia Quirinia Atossa a
Selgé est frappant: alors que son mari, P. Plancius Magnianus
Aelianus Arrius Périkles, se proclame « agonothéte a vie par tradi-
tion familiale », Atossa se contente d’indiquer qu’elle fut agono-
thete au cdté de son époux’’. Une femme fait exception a la régle :

75. La fonction de représentation exigée de 1’agonothéte, homme ou femme,
est clairement exprimée dans une inscription de Selgé pour Aurélia Xénonia
Maidaté, louée notamment pour le fait «d’avoir organisé des jeux et de les avoir
présidés», cf. supran. 61.

76. En revanche, dans le cas d’une agonothésie masculine, on ne manque pas
de se prévaloir d’une tradition familiale sans omettre dans celle-ci les femmes
qui avaient exercé une agonothésie: ainsi dans 7AM V.2, 931 et 995, la cité de
Thyatire rend hommage au fils d’Ulpia Marcella (cf. supra n. 62) et de P. Aelius
Paullus et rappelle les hautes charges remplies par ses parents, dont I’archipré-
trise d’ Asie et I’agonothésie; un cas analogue se rencontre dans /GR IV, 1238: en
honorant Tibérius Claudius Ménogénes Caecilianus, la cité de Thyatire souligne
qu’il appartenait a une famille qui comptait des agonothétes, hommes et femmes,
depuis trois générations.

77. Cf. supra n. 51.



50 ETUDES DE LETTRES

Publia Plancia Aurélia Magniana Motoxaris’®, la sceur de
P. Plancius cité ci-dessus. Descendante de la plus importante fa-
mille de Selgé, héritiere d’une tradition ancestrale d’évergétisme,
fille de I’agonothete Aurélia Xénonia Maidaté et de P. Plancius
Magnianus Xénon, qui fut aussi agonothete, cette jeune femme
pouvait sans mentir étre appelée «agonothete par tradition fami-
liale ». L’inscription date du milieu du 111° s. et I’agonothésie fémi-
nine pouvait alors se rattacher a d’illustres modeles.

De facon générale, la théorie et la gymnasiarchie féminine
appartiennent a la série des charges honorifiques que les cités
grecques ont ouvertes aux femmes dans le but de renforcer le
prestige des familles dirigeantes locales. L’agonothésie féminine
se démarque un peu des deux charges précédentes: au I s. ap.
J.-C. surtout, I’agonothésie féminine apparait davantage comme
une marque du pouvoir impérial romain qui, a la faveur de la si-
gnification politico-religieuse des jeux dans le monde gréco-
oriental, cherchait a asseoir le culte des impératrices.

Anne BIELMAN

78. I Selge, 15, 16, 17. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 3.



CARACTERISTIQUES PHYSIQUES DES FEMMES
SELON TITE-LIVE

L’auteur de cet article s’intéresse a la représentation de la femme chez
Tite-Live, perspective qui a fait I’objet de son mémoire de licence. A travers
I’analyse des caractéristiques physiques des femmes liviennes, on peut mesurer
la position de I’historien latin a I’égard des femmes et du réle qu’il leur accorde
dans son ceuvre.

Introduction et remarques générales

Le choix du sujet de mon mémoire m’est venu a la lecture de
quelques auteurs modernes, qui semblaient tous d’accord pour
faire de 1’ceuvre livienne un récit exempt, ou presque, de person-
nages féminins!'. Or il me restait de mes versions gymnasiales
I’image forte d’une héroine de caractere, dont la tragique histoire
nous était notamment contée par Tite-Live: celle de Lucréce,
cette vertueuse épouse violée par le fils du tyran Tarquin le
Superbe, qui, en dépit du pardon accordé par son pere et son mari,
préféra se suicider plutdt que survivre a une telle honte. Mort in-
juste et mémorable qui poussa le peuple romain a chasser les rois
pour instaurer, en 509 avant J.-C., la République?.

Ainsi Tite-Live s’était-i1l au moins intéressé a une femme, et
quelle femme ! Belle, bien élevée, travailleuse, experte en travaux

1. Cf. G. ACHARD, La femme a Rome, Paris, 1995, p. 91.
2. L’histoire de Lucrece occupe les chapitres 57-60 du livre I de Tite-Live.



	Femmes et jeux dans le monde grec hellénistique et impérial

