
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1998)

Heft: 1

Artikel: Femmes et jeux dans le monde grec hellénistique et impérial

Autor: Bielman, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FEMMES ET JEUX DANS LE MONDE
GREC HELLÉNISTIQUE ET IMPÉRIAL

Cette étude s'interroge sur les rapports entre femmes et activités sportives, en

particulier les concours et les jeux, dans le monde grec antique. Les témoignages
considérés proviennent de la Grèce propre et de l'Asie Mineure et datent principalement

de l'époque impériale (ier-me s. ap. J.-C.) même si certains d'entre eux peuvent

éventuellement être datés de la basse période hellénistique (Ier s. av. J.-C.).
Hormis les femmes athlètes, laissées hors de la problématique, trois catégories

de femmes sont mentionnées dans les sources: les théores (spectatrices
d'honneur), les gymnasiarques (pourvoyeuses d'huile lors de concours ou dans
les thermes) et les agonothètes (organisatrices et présidentes de jeux). Il s'agit de
charges honorifiques, exigeant le plus souvent de grandes ressources financières
et qui étaient donc dévolues aux membres de l'élite sociale. Toute famille qui
plaçait l'une de ses ressortissantes à l'une ou l'autre de ces charges voyait son
prestige accru. La gymnasiarchie et plus encore l'agonothésie sont en outre liées
à la diffusion du culte impérial dans les provinces orientales de l'Empire romain.

Introduction

« Femmes et jeux dans le monde grec » est un sujet qui s'inscrit
parfaitement dans les thématiques de la gender history1. Les jeux
grecs représentent un univers fondamentalement masculin et la
présence de femmes dans cet univers ne va pas de soi. Cette
présence inattendue a été évoquée récemment par R. Van Bremen

1. Cette étude a fait l'objet de deux conférences: l'une «Frau, Spiel und
Schönheitsideal in der Antike» a été donnée à l'Université de Vienne en janvier
1996 dans le cadre de la RingvorlesungAVintersemester 1995/1996 (E. Specht,
dir.), l'autre, «Frauen und Spiele in der griechisch-römischen Welt» a été donnée
à l'Université de Zurich en juin 1996 dans le cadre du Cycle de conférences
publiques d'histoire ancienne et d'archéologie.



34 ÉTUDES DE LETTRES

dans son ouvrage The Limits of Participation2. Hormis les
femmes-athlètes dont nous ne traiterons pas ici, trois catégories
de femmes qui entretiennent des liens avec le domaine des jeux
ressortent de l'examen du matériel épigraphique grec : les femmes
théores, les femmes gymnasiarques et les femmes agonothètes.
Nous les envisagerons successivement.

I. Les femmes théores

Quelques inscriptions seulement font état de théores féminines

; elles ont été étudiées pour la première fois dans un article
publié par L. Robert3. Celui-ci relevait deux femmes théores à

Sparte4 et quatre à Éphèse; on connaît aujourd'hui sept théores
éphésiennes5.

Chacun connaît le rôle dévolu dans le monde grec aux théores
masculins, traditionnellement chargés de représenter leur cité
auprès de villes étrangères, dans le cadre de fêtes ou de concours.
Le mérite de L. Robert est d'avoir montré que le rôle des théores
féminines était tout différent: le mot Geœpriç appliqué à une
femme reprend son sens premier de «spectateur»; une théore
féminine est en fait une «spectatrice», mais une spectatrice privilégiée

; elle assiste aux jeux et aux concours célébrés dans sa propre
cité, en occupant une place d'honneur, sur un siège de marbre, en
face de la tribune des juges, les Hellanodices. Ainsi les femmes
théores de Sparte assistaient aux Hyakinthia, celles d'Éphèse aux
grandes Olympia de leur cité.

2. R. Van Bremen, The Limits ofParticipation. Women and Civic Life in the
Greek East in the Hellenistic and Roman Periods, Amsterdam, 1996, p. 43-5,
66-76, 88-9. Les conclusions de R. Van Bremen ont confirmé celles de la
présente étude, réalisée avant la parution de cet ouvrage.

3. L. Robert, Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres, 1974, p. 176-81; L. Robert, Bull, ép., 1974, 498. Quelques théores
étaient déjà signalées par O. Braunstein, Die politische Wirksamkeit der
griechischen Frau, Leipzig, 1911, p. 36.

4. CIG 1439 et 1440 (Memmia Xénokratia, cf. A.J.S. Spawforth, «Families
at Roman Sparta and Epidaurus: Some Prosopographical Notes», ABSA, 80
(1985), p. 206-8; E. Tsuntas, Ephemeris archaiologike, 1892, p. 19 (Pompeia
Polla).

5. I. Ephesos, 891 (Claudia Basilô); I. Ephesos, 892 (Claudia Caninia
Sévéra); I. Ephesos, 893 (Aurélia Marcellina); 7. Ephesos, 894 (Paula Aratiané);
I. Ephesos, 895 (Sempronia Secunda Papiané); I. Ephesos, 896 (anonyme); SEG,
34 (1984), 1093 (Mindia Stratoniké Hégouméné). Sur les théores féminines
d'Éphèse, voir R. Van Bremen, Limits, p. 88-9.



FEMMES ET JEUX 35

Cet honneur particulier qu'est la théorie féminine n'est attesté
qu'à l'époque impériale romaine. Pourtant, l'origine de ce privilège

remonte, selon L. Robert, à une coutume de l'époque
classique6, celle de la prêtresse de Déméter à Olympie qui dans le
cadre de sa charge devait GeàaGai xà 'OÀ,ô|j.7ua. On note toutefois
un changement entre ce rôle originel de théore de la prêtresse del-
phique et les théores féminines d'époque impériale : ces dernières
en effet n'occupent pas une fonction religieuse définie ; toutefois,
on remarque qu'à Éphèse, plusieurs théores avaient une charge
religieuse, par exemple la prêtrise d'Artémis ou le flaminicat
provincial (archiéreia).

En fait, davantage que la position religieuse, ce qui caractérise
les femmes théores impériales, c'est leur haute position sociale,
explicitement mise en évidence par les documents. Deux des
théores d'Éphèse étaient de «rang consulaire», comme le précisent

les inscriptions en leur honneur7. La filiation des théores,
lorsqu'elle est mentionnée, atteste de leur statut social prestigieux

: ainsi, Claudia Caninia Sévéra était « fille de Claudius
Sévérus qui fut le premier des Éphésiens à être consul et de
Caninia Gargonilla, de rang consulaire par ses ancêtres8». Quant
à Mindia Stratoniké Hégouméné9, les membres de sa famille
possédaient des propriétés importantes dans la basse vallée du
Caystre et appartenaient à Vestablishment éphésien. Deux autres
théores éphésiennes avaient épousé des hommes importants, un
procurateur ducénaire pour l'une10, et pour la seconde un individu
paré du titre de (piXoöeßaoxöc;11, peut-être un membre du cercle
des «amis de l'empereur».

La théorie féminine apparaît de prime abord comme le pendant
impérial de la proédrie hellénistique, ce privilège qui conférait à

un individu la place d'honneur dans un spectacle. Cependant à un
nom différent correspond une valeur différente de cet honneur. De
fait, la proédrie s'inscrivait à l'époque hellénistique dans la ligne
des honneurs civiques ; elle relevait du cadre de la cité et presque

6. Elle est attestée par Pausanias, VI, 20, 9.
7. I. Ephesos, 891 et 892. Sur la signification de l'expression «rang consulaire»

qui indique que les époux de ces femmes avaient revêtu un consulat suf-
fect, cf. M. Th. Raepsaet-Charlier, Prosopographie des femmes de l'ordre
sénatorial (Ier-IIe siècles), Louvain, 1987, p. 17 et notes.

8. I. Ephesos, 892.
9. SEG, 24(1984), 1093.

10. I. Ephesos, 894.
11.7. Ephesos, 895.



36 ÉTUDES DE LETTRES

du domaine politique; l'octroi de la proédrie saluait en tout cas
des bienfaits intéressant la polis-, les hommes aussi bien que les
femmes qui reçurent la proédrie à la période hellénistique
s'étaient rendus utiles à la cité.

Rien de tel pour la théorie féminine impériale : cet honneur ne
récompense pas un engagement civique. Copie infidèle d'un
usage religieux delphique, la théorie de l'époque impériale vise
des femmes dont le principal mérite est d'appartenir à une famille
prestigieuse.

Les jeux sont ici un prétexte : ils fournissent l'occasion d'honorer

publiquement une lignée familiale, incarnée dans une femme
que l'on met en scène à la place d'honneur, sur une tribune.

La question se pose de savoir où s'installait le public féminin
durant les spectacles12; vraisemblablement — et les noms inscrits
sur les sièges des théâtres, des amphithéâtres ou des stades le
confirment13 — les femmes ne pouvaient normalement pas
prendre place sur les gradins inférieurs ; le prestige de la théore se
trouvait dès lors extraordinairement renforcé puisqu'elle était la
seule femme à trôner parmi l'élite masculine de la cité. Pour
reprendre les termes de R. Van Bremen14, cette position «emphasizes

the city's awareness of a male-female divide».

II. Les femmes gymnasiarques

II.l. Etat du dossier

Les inscriptions qui témoignent de la gymnasiarchie féminine
ont été rassemblés dans un article de L. Casarico15. Ce travail est
très utile en termes de compilation, même si la collation n'est pas

12. Sur cette question, cf. notamment P. Herz, Tychè, 7 (1992), p. 110, qui
invoque la Lex Narbonnensis et cherche à faire coïncider strictement mentalités
occidentales et orientales de l'Empire. L. Robert, Bull, ép., 1974, 498, affirme
pour sa part qu'aux Olympia de Delphes, la prêtresse de Déméter, théore des

Olympia, était à ce titre la seule femme à prendre place sur les gradins inférieurs
du stade. Pausanias, VI, 20, 9, précise toutefois que les jeunes filles qui n'étaient
pas encore mariées pouvaient assister au spectacle des Jeux Olympiques.

13. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 155-6.
14. R. Van Bremen, Limits, p. 89.
15. L. Casarico, «Donne ginnasiarco», ZPE, 48 (1982), p. 117-23. Voir le

compte-rendu critique de L. Robert, Bull, ép., 1983, 84, et les corrections
apportées par R. Van Bremen, Limits, p. 68 n. 110, à la liste de L. Casarico.



FEMMES ET JEUX 37

exhaustive ; malheureusement, l'auteur ne donne des sources col-
lationnées que des extraits succints ; le retour aux documents
originaux est indispensable pour parvenir à des résultats d'analyse
fondés.

Avant d'aller plus loin, il faut rappeler, en suivant une fois
encore les remarques de L. Robert, que si la gymnasiarchie à la
période classique et hellénistique consistait à diriger ou à entretenir
un gymnase, la gymnasiarchie est devenue à la période impériale
une simple charge financière qui concernait principalement la
fourniture d'huile, soit pour les athlètes lors de concours, soit
pour le public qui fréquentait les thermes. Ainsi un yup.vaorap%oç
odcovioç un «gymnasiarque perpétuel» était-il un individu qui
avait constitué une fondation pour assurer après sa mort la
distribution d'huile. R. Van Bremen16 ajoute à la distribution d'huile,
parmi les tâches des gymnasiarques, la fourniture de bois de
chauffage pour les thermes et l'entretien de ces mêmes bâtiments.

Cette différence considérable entre gymnasiarchie d'époque
hellénistique et gymnasiarchie d'époque impériale explique pourquoi

on ne trouve pas de témoignages de femmes gymnasiarques
avant la période impériale (ou l'extrême fin de la période
hellénistique). Ce n'est qu'une fois la gymnasiarchie ramenée à une
charge financière qu'elle a pu être assumée par des femmes. Une
preuve de ce rôle strictement financier de la gymnasiarchie à

l'époque impériale est fournie, par exemple, par une inscription
de Sillyon en Pamphilie17 dans laquelle une femme, Ménodora,
elle-même gymnasiarque, paye une somme importante pour la
gymnasiarchie de sa fille, sans doute encore une enfant. S'apparente

peut-être également à cette pratique une inscription énigma-
tique de Cyrène18 qui honore une femme dont le seul mérite est
d'être la mère d'une gymnasiarque perpétuelle ; on peut imaginer
que la fille était morte prématurément et que la mère avait créé au
nom de la défunte une fondation pour la distribution d'huile,
permettant à la jeune morte de porter à jamais le titre de
gymnasiarque. À noter que cette réduction de la gymnasiarchie
impériale à des considérations financières vaut pour les hommes
aussi bien que pour les femmes.

16. R. Van Bremen, Limits, p. 67-8. Pour les femmes et la distribution d'huile,
cf. K. Mantas, «Women and Athletics in the Roman East», Nikephoros 8, 1995,

p. 125-44, en part. 130-1.
17. IGR III, 801-802. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 344, n° 1. Sillyon.
18. SEG, 9 (1938), 58.



38 ÉTUDES DE LETTRES

Revenons à la liste des documents mentionnant une gymnasiar-
chie féminine. L. Casarico dénombrait, en 1982, 38 femmes
gymnasiarques. En 1996, R. Van Bremen en relève 7519. Notons
que près de 30 de ces témoignages proviennent de Panamara,
de Lagina et de Stratonicée ; ils concernent tous une fonction
sacerdotale liée aux thermes et au gymnase de Stratonicée, donc
liée à une gymnasiarchie.

II.2. Particularités de la gymnasiarchie féminine

Diverses constatations ressortent de l'étude de ces témoignages :

a. Les documents attestent que dans plus d'un quart des cas
recensés, la gymnasiarchie était exercée en couple. Lorsqu'un
homme et une femme étaient glorifiés conjointement pour une
gymnasiarchie, comme c'est le cas pour les couples sacerdotaux
des inscriptions de Stratonicée-Panamara-Lagina20, la gymna-
siarque était très souvent spécifiquement remerciée pour la
distribution d'huile aux femmes21. Se dégage ainsi l'image d'un double
office gymnasiarchal dans lequel chaque membre du couple avait
un rôle complémentaire. La gymnasiarque n'apparaît donc pas
comme une femme-alibi, recevant un titre parce que son époux
exerçait la charge22. En règle générale, ces couples de
gymnasiarques étaient composés du mari et de sa femme.

Dans l'autre moitié des cas, la femme paraît avoir exercé seule
la gymnasiarchie. Ainsi Claudia Métrodora est citée pour s'être
chargée quatre fois de la gymnasiarchie à Chios ; aucune allusion
n'est faite à une participation de son époux à cette fonction23.

b. La plupart des femmes honorées pour une gymnasiarchie
avaient rempli, outre cela, des fonctions dévolues traditionnellement

aux membres des familles dirigeantes des cités provinciales
d'Asie (stéphanéphorie, démiurgie, etc.). De fait, les documents

19. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 68 n. 110.
20. I. Stratonikeia, 197; 202; 205; 222; 224; 242; 244; 245; 246; 248; 254;

255; 256; 258; 268; 281; 299; 303; 309; 311; 312; 318; 341; 530; 663; 668; 672;
684; 685; 701; 704; 705; 735; 1034. Cf. R.Van Bremen, Limits, p. 316, n° 3.

21. Voir, par exemple, également OGIS, 479.
22. Telle était l'hypothèse de D. Magie, Roman Rule in Asia minor, Princeton,

1950, vol. II, p. 1521-2, critiquée par R. Van Bremen, Limits, p. 69 n. 112.
23. Sur Claudia Métrodora: L. Robert, Bull, ép., 1956, 213; R. Van Bremen,

Limits, p. 309, n° 1. Son époux est mentionné avec elle dans une inscription relative

à la construction d'un bâtiment à Éphèse: I. Ephesos, 3003.



FEMMES ET JEUX 39

attestent clairement que la gymnasiarchie était à l'époque impériale

une charge assumée par les notables locaux, héritiers des

évergètes hellénistiques. C'est donc en tant que membres de ces
élites régionales que les femmes gymnasiarques ont accompli leur
office. En remplissant cette charge, elles ont agi par référence à

leur famille, par respect de la tradition familiale plutôt que par
goût personnel. Un tel lien entre évergétisme familial et exercice
de la gymnasiarchie par des femmes est confirmé notamment par
des inscriptions d'Héraclée de la Salbaké en Carie : l'une honore
Mélition qui fut stéphanéphore et gymnasiarque. Elle était
l'épouse d'un dénommé Glykon qui fut également gymnasiarque
et stéphanéphore. La petite-fille de Glykon assuma à son tour la
gymnasiarchie quelques décennies plus tard24. On pourrait citer
d'autres cas analogues dont celui de Ménodora (à Sillyon, en
Pamphylie), gymnasiarque, décaprote et démiurge, fille, petite-
fille et arrière-petite-fille de gymnasiarques, décaprotes et
démiurges, et qui finança la gymnasiarchie de sa fille et la
démiurgie de son fils25. Dans une étude récente, J. Nollé26 voit en
Ménodora une fille unique, seule héritière d'une importante tradition

familiale d'engagement civique: selon Nollé, «das Beispiel
der Ménodora zeigt, wie die öffentliche Tätigkeit einer Frau
oftmals die letzte Möglichkeit war, die politische Traditionen und
die Descendenz einer Honoratiorendynastie fortzuführen».

Les documents mentionnent généralement l'accomplissement
d'une gymnasiarchie sans précision temporelle ; on est en droit de

supposer alors que la générosité de la gymnasiarque s'est manifestée

de façon durable, pendant une année par exemple, comme l'a
fait Euthymia à Érythrées, grâce à qui «tout au long du jour et tout
au long de l'année, l'huile fut distribuée par pleines barriques27».

Les inscriptions établissent d'ailleurs parfois une distinction

24. L. Robert, La Carie, histoire et géographie historique avec le recueil des

inscriptions antiques, II, Paris, 1954, n° 64,65,67,68. Cf. R. Van Bremen, Limits,
p. 314, n° 3.

25. Cf. supra n. 17.
26. J. Nollé, «Frauen wie Omphale?», in Reine Männersache? (M.H. Dettenhofer

hsg.), Köln, 1994, p. 245-7.
27. I. Erythrai I, 85. Le style très fleuri de cette inscription, typique de la prose

hellénistique, et le fait qu'Euthymia y soit citée comme «première gymnasiarque
d'Érythrées» tend à faire de ce document l'attestation la plus ancienne de la
gymnasiarchie féminine; il doit sans doute dater de la fin du Ier s. av. ou du tout début du
Ier s. ap. J.-C. Aucune autre charge n'est attribuée à Euthymia dans l'inscription et
rien ne justifie sa libéralité.



40 ÉTUDES DE LETTRES

entre la gymnasiarchie et une distribution ponctuelle et exceptionnelle

d'huile, marquée par le verbe à^eicpco; on le voit très bien
dans l'une des inscriptions de Chios pour Métrodora28: le document

rapporte que cette femme a été gymnasiarque à quatre
reprises et qu'en outre elle a fait deux fois des distributions d'huile
à toute la ville, lors du concours des Héracleia.

c. Dans un certain nombre de cas, la gymnasiarchie accomplie
par une femme est liée à l'exercice d'une prêtrise. La distribution
d'huile apparaît alors comme l'une des libéralités attendues de la
titulaire d'une charge religieuse, à côté des sacrifices, des
banquets ou de la célébration des mystères. C'est exactement la
situation reflétée par les documents émanant du sanctuaire de Zeus
Panamaros à Stratonicée29. C'est également le cas de deux
inscriptions pour des prêtresses de l'Artémision d'Éphèse30. Les
documents précisent parfois que la gymnasiarchie était limitée à

une certaine période : l'huile était offerte par exemple pendant
les fêtes de la divinité que servait la prêtresse ou encore lors de
l'investiture de la prêtresse.

3. Gymnasiarchie et culte impérial

Parmi les charges religieuses que l'on peut mettre en rapport
avec l'accomplissement d'une gymnasiarchie féminine, il convient
de réserver une attention particulière à la prêtrise du culte impérial,

qu'il s'agisse de l'échelon municipal ou provincial. Ainsi la
première archiprêtresse (archiereia flaminique provinciale) du
Koinon d'Asie, Iuliané, épouse de l'archiprêtre provincial, fut-elle
aussi l'une des premières femmes connues dans cette région pour
avoir assumé une gymnasiarchie ; cela se situerait vers 38-42 ap.
J.-C.31. Plusieurs flaminiques du culte municipal ont prêché le
même exemple : nous retiendrons Caecilia Tertulla qui, à Attaleia

28. Cf. supra n. 23.
29. Cf. supra n. 20.
30. I. Ephesos, 3233 et 3239.
31. O. Kern, Die Inschriften von Magnesia am Meander, Berlin, 1900,

n° 158. Cf. P. Herz, Tychè, 7 (1992), p. 103-5, pour la datation de la prêtrise.
Cf. également R. Van Bremen, Limits, p. 324, n° 4.

32. SEG, 2 (1924), 696; SEG, 17 (1960), 575; L. Robert, Bull. ép„ 1948, 229.
Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 343, n° 1.

33. L. Robert, Carie, n° 64 et 65. Cf. supra n. 24.
34. IGR III, 794. Sur cette femme et sa famille, cf. J. Nollé, in Reine

Männersache? Op. cit. (n. 26), p. 247-52. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 344, n° 2.

35. TAMII, 766. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 345, n° 1.



FEMMES ET JEUX 41

sous Claude ou peu après, fut gymnasiarque et prêtresse de Livie
divinisée32; nous retiendrons Mélition à Héraclée de la Salbaké, au
milieu ou dans la seconde moitié du Ier s. ap. J.-C.33, Plancia
Magna, à Pergé au début du IIe s.34, ou encore Lalla, à Arnéai en
Lycie vers 100 ap. J.-C.35; Lalla et son mari ont par ailleurs dédié à

Trajan un gymnase qu'ils avaient fait restaurer36.

Il existait donc un lien entre flaminicat et gymnase-gymnasiar-
chie ; la gymnasiarchie comptait vraisemblablement au nombre
des largesses suggérées, voire imposées à la flaminique en Asie
Mineure.

Une série d'inscriptions de Mytilène éclairent cette interprétation
:

— trois documents37 honorent la « Déesse Auguste Aiolide
Carpophore Agrippine, gymnasiarque perpétuelle ». Sous cette
titulaire, il faut sans doute reconnaître Agrippine Minor (l'épouse
de Claude et mère de Néron). Agrippine n'étant pas à Mytilène
pour assumer son office, on lui désigna un substitut, un « hypo-
gymnasiarque », en la personne de M. Granius Carbo38;

— dans une autre inscription de Mytilène, un pédonome consacre
pour le développement et la santé de ses élèves une statue
d'Agrippine sous les traits de la «Déesse Aiolide Auguste39».
Nous avons là un nouveau lien entre impératrice et gymnase ;

— enfin, une liste éphébique du gymnase de Mytilène40 place les
jeunes gens sous la protection conjointe d'Hermès, d'Héraclès et
de la «Déesse Aiolide Carpophore Agrippine». On reconnaît ici
les divinités traditionnelles des gymnases hellénistiques,
auxquelles s'associe l'impératrice-déesse.

Comme le démontre L. Robert41, il existe un rapport étroit entre
les cadeaux financiers faits au gymnase (bâtiments, fourniture
d'huile, frais des concours) et le culte au gymnase des rois
hellénistiques, puis des empereurs romains. Ces derniers apparaissent
comme les successeurs naturels des monarques hellénistiques et au
Ier s. de notre ère en tout cas, le gymnase semble avoir conservé

36. TAMII, 759.
37. IG XII2, 208; 211; 232. Cf. L. Robert, REA, 62 (1960), p. 285-99.
38. IG XII 2, 208.
39. L. Robert, REA, 62 (1960), p. 296.
40. L. Robert, REA, 62 (1960), p. 296-7.
41. L. Robert, REA, 62 (1960), p. 298.



42 ÉTUDES DE LETTRES

l'une de ses fonctions historiques, celle d'être un lieu où l'on rendait

honneur aux souverains, en 1'occurence aux empereurs42.
Le lien entre officiants ou officiantes du culte impérial et gym-

nasiarchie peut alors apparaître comme un reflet de cette conception
héritée de l'hellénisme.

La gymnasiarchie d'Agrippine à Mytilène constitue bien
entendu une exception, mais si l'on s'intéresse au statut social
des femmes gymnasiarques, on constate que celles-ci appartiennent

clairement à l'élite des cités d'Asie Mineure, voire à l'élite
de l'empire. Le père de Flavia Chrysanthé, prytane et gymna-
siarque à Éphèse, est mentionné comme procurateur impérial43.
Nous avons déjà signalé Caecilia Tertulla44, à Attaleia, dont le
fils, M. Calpurnius Rufus, fut gouverneur sous Claude. Citons
aussi Iulia Polla, honorée comme gymnasiarque et prytane de
Pergame45: elle était la sœur de C. Antius Aulus Iulius Quadratus
(qui fut consul deux fois, en 94 et 105, et proconsul d'Asie) et la
mère de C. Iulius Fronton, préfet de la flotte de Misène en 129

ap. J.-C. On ne peut oublier non plus Plancia Magna46, de Pergé,
représentante d'une des plus illustres familles de sa cité et dont
le père, M. Plancius Varus, fut gouverneur du Pont-Bithynie sous
Vespasien.

La gymnasiarchie apparaît donc comme une liturgie qu'on ne
saurait minimiser; s'en sont chargées des femmes qui appartenaient

aux plus hautes familles de la province d'Asie ; par conséquent,

cette dépense somptuaire devait être ressentie comme très
honorifique.

III. Les femmes agonothètes

III.l. État du dossier

La question de l'agonothésie féminine suscite un débat de

principe47: certains auteurs modernes tiennent en effet pour impossible

qu'une femme grecque ou romaine ait pu assumer de façon

42. Ce lien cultuel entre divinités du gymnase et empereurs romains est mis en
évidence à maintes reprises. Cf. notamment, L. Robert, Études épigraphiques,
Paris, 1952, p. 140.

43. JoeAI 55,1984, p. 123, n° 2. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 318, n° 16.

44. Cf. supra n. 32.
45. IGRIV, 1687. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 334, n° 2. Pergamon.
46. Cf. supra n. 34.
47. Cf. par exemple P. Herz, Tychè, 1 (1992), p. 110-1.



FEMMES ET JEUX 43

effective une telle fonction, qui exigeait non seulement de financer
des jeux mais d'en assumer la préparation (réunir des prix, engager

des musiciens et des artistes, etc...) puis, le moment venu, de

paraître en public et d'occuper une place d'honneur pendant les
jeux, voire d'offrir des banquets ou d'autres largesses aux spectateurs

et à la population. Ce postulat de principe a cependant été
battu en brèche48. R. Van Bremen rappelle notamment que les
Grecs avaient une conscience très nette des charges qui convenaient

— ou ne convenaient pas — aux femmes ; l'agonothésie,
qui n'impliquait aucune surveillance des athlètes ni aucun contrôle
des épreuves sportives (rôle laissé aux juges des jeux), pouvait être
assumée par une femme : les documents en témoignent.

Une liste des femmes agonothètes a été établie en 1911 par
O. Braunstein49. R. Van Bremen fait état en 1996 de 25 attestations
d'agonothésie féminine émanant de 13 cités, parmi lesquelles se

distinguent Thyatire (9 témoignages), Selgé (3 témoignages) et
Milet (3 témoignages)50.

III.2. Particularités de l'agonothésie féminine

Une remarque s'impose d'emblée, l'agonothésie paraît plus
rare pour une femme que la gymnasiarchie (environ trois fois
moins de témoignages). Cela semblerait aller dans le sens des
auteurs modernes qui considèrent l'agonothésie comme une fonction

par définition non-adaptée à la femme antique. Cependant,
nous reviendrons sur ce point.

Seconde remarque, parallèle à la précédente : près de la moitié
des documents concernés présentent explicitement des femmes
agonothètes qui partagent leur charge avec leur époux ou un autre
garant masculin51. Devrait-on alors admettre avec P. Herz que les
tâches administratives liées à l'agonothésie étaient confiées aux
hommes, les femmes agonothètes se contentant d'un rôle honori-

48. Cf. H. Pleket, SEG, 40 (1990), 1197, et R. Van Bremen, Limits, p. 67.
49. O. Braunstein, Die politische Wirksamkeit, en part. p. 35-8.
50. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 73-6, en part, pour les références aux

inscriptions p. 74, n. 137.
51. Citons par exemple le couple de dignitaires d'une association de mystes

dionysiaques à Rhégion près de Byzance, fin du Ier s. - début du IIe s. (L. Robert,
Hellenica, XI-XII, Paris, 1960, p. 597-600, n° 3, ou le couple d'agonothètes
mentionnés dans IGR IV, 654 ou encore I. Selge, 20 (cf. R. Van Bremen, Limits,
p. 341, n° 1. Selge), où il est dit que Aurélia Volussia Quirinia Atossa a exercé
l'archiprêtrise de la domus divina et l'agonothésie «avec son époux».



44 ÉTUDES DE LETTRES

fique, passif? Un texte d'Héraclée de la Salbaké confirmerait cette
vue : dans la seconde moitié du IIe s., un bienfaiteur, Apollonios, a
fait instituer par testament des concours pentétériques ; sa veuve
sera appelée «agonothète» mais Apollonios stipule que les
concours seront organisés par deux autres agonothètes que l'on
pourrait qualifier d'agonothètes effectifs52.

D'autres documents mentionnent toutefois des femmes agonothètes

sans citer leurs époux, alors même que ceux-ci sont connus
et attestés par d'autres textes : il en est ainsi de Claudia Métrodora
à Chios, au milieu du Ier s. ap. J.-C.53, de Flavia Ammion à Phocée54

ou encore de Publia Plancia Aurélia Magniana Motoxaris, agonothète

à vie à Selgé vers le milieu du me s. ap. J.-C.55.
Ces attestations ne permettent cependant pas de tirer des

conclusions catégoriques sur la question de l'agonothésie féminine

individuelle car les documents ne sont pas rigoureux dans la
formulation de cette charge : ainsi une femme qui aurait exercé
l'agonothésie avec un compagnon pourrait parfaitement avoir
bénéficié d'une inscription honorifique personnelle dans laquelle
on mentionnait simplement son agonothésie, sans allusion à

son comparse masculin56. Cela pose la question du statut
matrimonial des femmes agonothètes. Selon Pausanias57, l'agonothésie
des Héraia à Elée ne pouvait être assumée que par une femme
mariée. La majorité des inscriptions confirme cette remarque de
Pausanias et présente comme agonothètes des femmes mariées.

En fait, quatre cas seulement paraissent attester sans équivoque
une agonothésie exercée par une femme seule: il s'agit d'abord
d'Aurélia Claudia Apollonia, prêtresse d'Athéna Nicéphore et
agonothète des Nicéphories à Pergame, vers 217 ap. J.-C58; sa
prêtrise et son agonothésie s'inscrivent dans le culte d'une divinité

féminine, ce qui pourrait justifier sa position. Les trois autres
témoignages proviennent de Thyatire et concernent l'agonothésie

52. L. Robert, Carie, n° 79-80.
53. Cf. supra n. 23.
54. IGR IV, 1325. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 327, n° 1. Phokaia.
55. I. Selge, 16. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 3.
56. Cette ambiguïté est illustrée par le cas de Iulia Sévéra, à Akmonia (cf.

R. Van Bremen, Limits, p. 336 n° 1. Akmonia): dans MAMA VI, 263, elle est
honorée pour son agonothésie sans autre précision; ce n'est que par MAMA, VI,
265, que nous apprenons qu'il s'agissait d'une double agonothésie assumée par
Iulia Sévéra et par Tyrrhonios Rapon, peut-être son second époux.

57. Pausanias, V, 16,2 ss.
58. I. Pergamon, 525. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 334, n° 1 et p. 75.



FEMMES ET JEUX 45

d'un festival particulier instauré en l'honneur de Iulia Augusta59.
Comme à Pergame, nous constatons un lien entre des jeux consacrés

à une divinité féminine et la présence d'une femme seule
comme agonothète de ces jeux. On ne saurait affirmer cependant
que ces agonothètes n'étaient pas mariées, le célibat devant être
considéré comme rarissime dans l'Antiquité.

III. 3. Jeux et femmes agonothètes

Ce constat posé, l'agonothésie féminine en Asie Mineure peut
être analysée en fonction de deux critères :

a) la nature des jeux organisés, municipaux ou provinciaux ;

b) le contexte civique ou religieux dans lequel l'agonothète a agi.
En ce qui concerne le premier paramètre, il semble clair que la

majorité des agonothètes recensées ont exercé leur fonction dans
leur propre cité, dans le cadre de jeux municipaux, telle Aurélia
Claudia Apollonia, agonothète des Nicéphories de Pergame60, ou
Aurélia Xénoniana Maidaté, agonothète du concours civique de
Selgé61. Toutefois, plusieurs inscriptions omettent de préciser
dans quel cadre s'est effectuée telle ou telle agonothésie et cela
nous pose de graves difficultés. Si la femme honorée occupait une
charge religieuse à l'échelon provincial, par exemple, devrait-on
aussitôt en déduire que son agonothésie concernait des jeux
provinciaux Une inscription est représentative du débat, celle de la
cité de Thyatire pour «Ulpia Marcella, prêtresse d'Artémis et ar-
chiprêtresse des sanctuaires d'Asie à Smyrne, qui fut trois fois
agonothète de sa patrie, prêtresse à vie de la Mère des dieux62».
Comment déterminer dans ces conditions où s'est exercée
l'agonothésie d'Ulpia Marcella? Il n'existe sans doute pas de règle
stricte que l'on puisse suivre et souvent les inscriptions sont trop
mutilées pour que l'on connaisse toute la carrière de l'agonothète.

59. TAM V.2, 906 (Flavia Tatias); TAM V.2, 904 (Protoniké); TAM V.2, 905
(Tatas). Cf. R.Van Bremen, Limits, p. 331, n° 7, p. 332, n° 10 et 11.

60. Cf. supra n. 58.
61. /. Selge, n° 15. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 2.
62. TAM V.2, 931 et 995. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 332, n° 12. De

même, la question reste ouverte de savoir dans quels jeux s'est illustrée Flavia
Ammion, qui fut arehiprêtresse du sanctuaire d'Asie à Éphèse et prêtresse de la
déesse Massilia à Phocée (cf. supra n. 54.). La mention de l'agonothésie suit
celle du sacerdoce de Massilia; on serait tenté dès lors de conclure à une agonothésie

de concours locaux.



46 ÉTUDES DE LETTRES

On peut noter encore que la gymnasiarchie et l'agonothésie,
charges pourtant liées l'une et l'autre au monde des concours, ne
semblent pas avoir entretenu de rapports étroits : peu de femmes
ont rempli les deux fonctions.

Pourtant, comme la gymnasiarchie, l'agonothésie attirait des
femmes des sphères sociales supérieures, représentantes des
familles d'évergètes des cités d'Asie Mineure. En témoignent par
exemple les trois décrets pour Métrodora de Chios63 qui montrent
que cette femme avait à maintes reprises apporté son concours
financier à sa cité : dépenses somptuaires pour fêtes et banquets,
gymnasiarchie, fondations de bâtiments thermaux et agonothésie.
Les représentantes de la famille des Plancii de Selgé s'inscrivent
dans la même ligne64.

III.4. Agonothésie et charges religieuses

Un élément cependant distingue les femmes gymnasiarques
des femmes agonothètes : la carrière homogène de ces dernières.
Toutes, en effet, paraissent avoir occupé une ou plusieurs charges
religieuses. L'agonothésie semble dès lors clairement s'inscrire
dans un contexte religieux. Nous avons déjà parlé d'Aurélia
Claudia Apollonia, prêtresse d'Athéna Poliade et d'Athéna
Nicéphore et qui fut agonothète des Nicéphories de Pergame65.
Sans être aussi explicites, la majorité des documents placent la
mention de l'agonothésie immédiatement avant ou après la mention

d'un poste religieux66 pour souligner la dépendance entre
ces deux activités. Cela ne saurait nous étonner, connaissant le
lien établi dans la civilisation grecque entre concours et domaine
religieux.

On peut cependant aller plus loin : parmi les charges religieuses
auxquelles se rattache l'agonothésie, la prêtrise du culte impérial
occupe la place dominante. Ainsi Hécatée qui possédait des

gladiateurs en son nom propre et qui les fit combattre à Thasos
dans l'arène, aux côtés de ceux de son époux, est connue pour

63. Cf. supra n. 23.
64. 7. Selge, n° 15; 16; 20. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 1-3.
65. Cf. supra n. 58.
66. Ainsi p. ex. G.E. Bean, T.B. Mitford, Journeys in Rough Cilicia 1964-

1968 (Denkschriften Oesterr. Akad. Wien, 102), Wien, 1970, n° 189 (cf.
R. Van Bremen, Limits, p. 347, n° 1. Lamos); A. Rehm, Didyma, II, Berlin,
1958, n° 382 (cf. R. Van Bremen, Limits, p. 326, n° 14); etc.



FEMMES ET JEUX 47

avoir fait restaurer, toujours avec son époux, au tout début du Ier s.,
le pavement du temple de Rome et d'Auguste à Thasos67.

Le lien entre agonothésie féminine et office du culte impérial
est mieux établi encore dans les décrets pour Métrodora68: cette
femme de Chios qui, au milieu du Ier s., était prêtresse de la
déesse Auguste Aphrodite Livie69 fut trois fois agonothète des

Héracleia, des Romaia et des Caesareia. L'un des documents,
malheureusement lacunaire, rattache les fonctions d'agonothète de
Métrodora aux cérémonies du culte impérial70, cérémonies sans
doute locales. La même liaison entre agonothésie et culte impérial
est attestée à l'échelon provincial: ainsi à Akmonia en Cilicie,
une femme est honorée comme « archiprêtresse (titre de la flami-
nique provinciale) et agonothète de toute la maison des divins
Augustes71». L'activité de cette femme concernait vraisemblablement

des jeux provinciaux. Le lien étroit entre culte impérial
(local ou provincial) et l'organisation de jeux conduit à revoir à la
hausse le nombre d'agonothésies réellement accomplies par des
femmes aussi bien que par des hommes; si l'agonothésie faisait
partie intégrante de la prêtrise du culte impérial — et tel semble
être le cas — il faudrait admettre l'existence de centaines d'ago-
nothètes dont le titre, inhérent à leur fonction d'archiprêtres/ar-
chiprêtresses, n'a pas été mentionné systématiquement72.

La relation entre officiants masculins du culte impérial et
organisation de jeux a été reconnue depuis longtemps et elle a largement

été commentée, notamment par S.R.F. Price73. Le lien
cultuel établi dans nombre de cités grecques entre les divinités du

67. IG XII, 8, 380; SEG, 31 (1981), 794. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 115 n.
3, p. 156 n. 50.

68. Cf. supra n. 23.
69. Il y a assimilation d'Aphrodite et de Livie.
70. Cf. L. Robert, Études épigraphiques, p. 128-9. Pour d'autres attestations

des Caesareia à Chios: BCH, 1933, p. 524-5; 538.
71. MAMA, VI, 263. On pourrait aussi mentionner K. Pséphia, prêtresse de la

divine Faustine et qui a rempli la tauromachie deux jours durant, à Pergame (IGR
IV, 460). Voir aussi TAM V.2, 972, inscription pour Claudia Ammion de

Thyatire, «trois fois gymnasiarque, prêtresse des Augustes, archiprêtresse de la
ville et agonothète avec magnificence et générosité».

72. Sur ce point, cf. R. Van Bremen, Limits, p. 73.
73. S.R.F. Price, Rituals and Power. The Roman Imperial Cult in Asia Minor,

Cambridge, 1984, en part. p. 101 ss.



48 ÉTUDES DE LETTRES

gymnase et des concours (Hermès et Héraclès) et les empereurs a
d'ailleurs été évoqué plus haut.

Il est néanmoins surprenant de constater que les femmes engagées

dans le culte impérial ont emboîté le pas aux prêtres impériaux

et investi à leur tour le domaine des jeux. Surprenant en
particulier parce qu'elles ne pouvaient pas se référer à un précédent

hellénistique, aucune femme agonothète n'étant attestée avant
l'époque impériale. Encore plus surprenant si l'on remarque que
les témoignages d'agonothésie féminine commencent tôt, vers le
milieu du Ier s. ap. J.-C. Cela pourrait s'expliquer en partie par la
fréquence des couples attachés au service du culte impérial : l'ago-
nothésie, l'une des activités attendues des prêtres impériaux, aurait
été exercée — elle aussi — en couple, par imitation de la prêtrise.
Cependant, cette hypothèse n'explique sans doute pas tout.

On connaît la promptitude avec laquelle les provinces orientales

adoptaient les directives impériales ; on pourrait alors voir
dans cet engagement des prêtresses impériales en faveur des jeux
un reflet de l'influence des impératrices. La triple mention à

Thyatire de femmes citées comme seules agonothètes de jeux en
l'honneur de Iulia Augusta (Livie) confirme le lien entre jeux et
impératrices. Agrippine, impératrice marquante, n'a pas négligé
ce lien comme l'atteste une dédicace d'Adalya pour un jeune
vainqueur. Le jeune homme a remporté la lutte dans des jeux
établis, nous dit l'inscription, ÛTioGxéoecoç Ttßeptou KA,auôiou rai
'Ayputjtewfiç, «à l'instigation de Claude et d'Agrippine74». La
mention dans ce document du couple impérial et non du seul
empereur reflète certainement la volonté officielle de marquer la
présence de l'impératrice dans le domaine des jeux. Parce que les
jeux, dans le monde gréco-oriental, se situaient à la frontière entre
politique et religieux, ils représentaient un champ d'action privilégié

pour des impératrices soucieuses de s'immiscer dans des
domaines réservés aux hommes sans choquer fortement l'opinion.

74. B. Pace, ASAA, 6/7 (1923/24), p. 419, n° 117. Pour Agrippine organisatrice

de jeux conjointement avec son époux, cf. infra, R. Frei-Stolba, «La
position juridique et sociale dp Livie, l'épouse d'Auguste», p. 80 et n. 53.



FEMMES ET JEUX 49

Conclusion

Gymnasiarchie et agonothésie témoignent toutes deux de liens
avec le culte des empereurs et des impératrices. Dans les deux
charges, on retrouve des traces d'une action d'Agrippine, comme
si l'impératrice avait cherché à susciter des émules féminines.

Cependant, la gymnasiarchie féminine possédait des analogies
avec d'autres charges remplies par des femmes dès la basse
période hellénistique, telles la stéphanophorie ou l'hipparchie ;

comme ces autres charges, la gymnasiarchie offrait aux femmes la
possibilité de s'inscrire dans une tradition familiale et dans une
tradition civique ; elle leur permettait d'obtenir honneurs et gloire
en échange de libéralités financières.

L'agonothésie féminine exigeait davantage de celle qui occupait

cette charge ; elle impliquait un rôle public plus important75
et l'on peut comprendre les réticences des Modernes à admettre
qu'une telle charge ait été exercée par des femmes. Les Antiques
avaient peut-être aussi des réticences, comme l'indique le recours
fréquent à une agonothésie exercée en couple.

En outre, les femmes agonothètes rappellent beaucoup plus
rarement que les femmes gymnasiarques les hauts faits de leurs
ancêtres, signe que l'agonothésie ne s'insérait pas aisément dans une
tradition familiale et rompait avec les précédents modèles évergé-
tiques féminins76. L'exemple d'Aurélia Volussia Quirinia Atossa à

Selgé est frappant: alors que son mari, P. Plancius Magnianus
Aelianus Arrius Périklès, se proclame « agonothète à vie par tradition

familiale», Atossa se contente d'indiquer qu'elle fut agonothète

au côté de son époux77. Une femme fait exception à la règle :

75. La fonction de représentation exigée de l'agonothète, homme ou femme,
est clairement exprimée dans une inscription de Selgé pour Aurélia Xénonia
Maidaté, louée notamment pour le fait «d'avoir organisé des jeux et de les avoir
présidés», cf. supra n. 61.

76. En revanche, dans le cas d'une agonothésie masculine, on ne manque pas
de se prévaloir d'une tradition familiale sans omettre dans celle-ci les femmes
qui avaient exercé une agonothésie: ainsi dans TAM V.2, 931 et 995, la cité de

Thyatire rend hommage au fils d'Ulpia Marcella (cf. supra n. 62) et de P. Aelius
Paullus et rappelle les hautes charges remplies par ses parents, dont l'archiprê-
trise d'Asie et l'agonothésie; un cas analogue se rencontre dans IGRIV, 1238: en
honorant Tibérius Claudius Ménogénès Caecilianus, la cité de Thyatire souligne
qu'il appartenait à une famille qui comptait des agonothètes, hommes et femmes,
depuis trois générations.

77. Cf. supra n. 51.



50 ÉTUDES DE LETTRES

Publia Plancia Aurélia Magniana Motoxaris78, la sœur de
P. Plancius cité ci-dessus. Descendante de la plus importante
famille de Selgé, héritière d'une tradition ancestrale d'évergétisme,
fille de l'agonothète Aurélia Xénonia Maidaté et de P. Plancius
Magnianus Xénon, qui fut aussi agonothète, cette jeune femme
pouvait sans mentir être appelée « agonothète par tradition
familiale». L'inscription date du milieu du IIIe s. et l'agonothésie féminine

pouvait alors se rattacher à d'illustres modèles.
De façon générale, la théorie et la gymnasiarchie féminine

appartiennent à la série des charges honorifiques que les cités
grecques ont ouvertes aux femmes dans le but de renforcer le
prestige des familles dirigeantes locales. L'agonothésie féminine
se démarque un peu des deux charges précédentes : au Ier s. ap.
J.-C. surtout, l'agonothésie féminine apparaît davantage comme
une marque du pouvoir impérial romain qui, à la faveur de la
signification politico-religieuse des jeux dans le monde gréco-
oriental, cherchait à asseoir le culte des impératrices.

Anne Bielman

78. I. Selge, 15, 16, 17. Cf. R. Van Bremen, Limits, p. 341, n° 3.



CARACTÉRISTIQUES PHYSIQUES DES FEMMES
SELON TITE-LIVE

L'auteur de cet article s'intéresse à la représentation de la femme chez
Tite-Live, perspective qui a fait l'objet de son mémoire de licence. A travers
l'analyse des caractéristiques physiques des femmes liviennes, on peut mesurer
la position de l'historien latin à l'égard des femmes et du rôle qu'il leur accorde
dans son œuvre.

Introduction et remarques générales

Le choix du sujet de mon mémoire m'est venu à la lecture de
quelques auteurs modernes, qui semblaient tous d'accord pour
faire de l'œuvre livienne un récit exempt, ou presque, de personnages

féminins1. Or il me restait de mes versions gymnasiales
l'image forte d'une héroïne de caractère, dont la tragique histoire
nous était notamment contée par Tite-Live : celle de Lucrèce,
cette vertueuse épouse violée par le fils du tyran Tarquin le
Superbe, qui, en dépit du pardon accordé par son père et son mari,
préféra se suicider plutôt que survivre à une telle honte. Mort
injuste et mémorable qui poussa le peuple romain à chasser les rois
pour instaurer, en 509 avant J.-C., la République2.

Ainsi Tite-Live s'était-il au moins intéressé à une femme, et
quelle femme Belle, bien élevée, travailleuse, experte en travaux

1. Cf. G. Achard, La femme à Rome, Paris, 1995, p. 91.
2. L'histoire de Lucrèce occupe les chapitres 57-60 du livre I de Tite-Live.


	Femmes et jeux dans le monde grec hellénistique et impérial

