
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Le symbole cassirérien entre voiles dévoilement

Autor: Janz, Nathalie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN

ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT

Dissimilare è tendere un velo composto di te-
nebre oneste, dal che non si forma il falso ma si dà

qualche riposo al vero1.

Il existe de nombreuses définitions du concept de symbole : son origine
étymologique nous renseigne sur son rôle de médiateur ; ses deux acceptions
traditionnelles sur sa fonction d'abstraction et son rôle comme signe arbitraire. Dans
La Philosophie des formes symboliques, Cassirer brise ce cadre trop étroit en
étudiant le symbole jusque dans ses manifestations les plus primitives, contribuant
ainsi à sa dispersion sémique. Le symbole est redéfinit à l'aide de la métaphore
du voile: le philosophe cherche à accéder à la vérité — l'image voilée de Sais,
mais sans pouvoir se déjouer du voile de Maya. La tâche du philosophe cesse
d'être aporétique quand elle abandonne la tentation de dévoiler la vérité pour
examiner la texture même du voile, révélateur du principe de formation de la
culture, de la pensée et de l'expérience humaine.

Dans «Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der
Geisteswissenschaften2», Cassirer s'émerveille sur le style
«symbolique» de Goethe qui s'exprimait fréquemment à l'aide
d'images et de comparaisons. Il n'est pas loin de dire que
pour comprendre un auteur il faut étudier ses images. Quoi de

plus vrai également pour lui-même : La Philosophie des formes

1. Umberto Eco, L'Isola del giorno prima, Milano : Bompiani, 1994, p. 106.
2. Emst Cassirer, «Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau

der Geisteswissenschaften», in Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1965, p. 175 : «In der prachtvollen

Schilderung, die Kestner von dem dreiundzwanzigjährigen Goethe, nach seiner
Ankunft in Wetzlar entwirft, heißt es, daß er eine außerordentlich lebhafte
Einbildungskraft besitze, daher er sich meistens in Bildern und gleichnissen
ausdrücke. [...] Aber noch der fünfundsiebenzigjährige Goethe sagt zu Ekermann,
daß er all sein Wirken und Leisten sein leben lang nur symbolisch angesehen habe



144 ÉTUDES DE LETTRES

symboliques3 compte plusieurs métaphores filées qui sont autant
de petits échevaux qu'il nous invite à déméler et sont révélateurs
de sa manière de procéder. Le concept central de la philosophie
cassirérienne en est une bonne illustration : en effet, le symbole
est présenté à diverses reprises par la métaphore du voile, autant
de références qu'il nous faut déchiffrer, qui donnent un nouvel
éclairage sur le symbole, délimitent son pourtour et peut-être
aussi projettent de nouvelles zones d'ombre4.

Nous nous intéresserons, dans un premier temps, à trois définitions

usuelles du symbole: l'étymologie du symbolon, le symbole
comme emblème et le symbole comme signe. Si le concept de
Cassirer s'ancre dans ces descriptions générales, nous verrons
qu'il les dépasse, par son étude des manifestations primitives du
symbolique et par sa définition métaphorique du symbole. L'idée
du symbole ou du langage comme voilant la réalité n'est pas
d'aujourd'hui ; Cassirer retrace l'écho que cette métaphore trouva
chez des philosophes comme Berkeley et Bergson dont les positions

sont très différentes de la sienne. Il ponctue ses références
d'emprunts à la philosophie orientale et à la poésie : le symbole
est à la fois voile de Maya et voile de Saïs. Mais Cassirer ne veut
pas faire un catalogue littéraire, son but consiste à dégager l'attitude

que doit adopter le philosophe face à ce voile. Malgré la
tentation qu'il a de le retirer pour contempler ce qu'il cache, c'est sur
le voile lui-même qu'il devrait concentrer son analyse. De
métaphore traditionnelle, le symbole comme voile devient donc une
nouvelle tâche épistémologique.

und selbst nur den ursprünglichsten und tiefsten, den "eigentlichsten" Gedanken,
den er jemals gedacht, die Idee der Metamorphose, will er um diese Zeit, wie ein
Brief an Zelter ausspricht, nur noch symbolisch genommen wissen. So schließt
sich in diesen Begriff für ihn der geistige Ring seines Daseins ; so faßt sich in ihm
nicht nur das Ganze der ihm eigentümlichen Lebens- und Denkform zusammen.»

3. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd I, Die Sprache,
Bd II, Das mythische Denken, Bd III, Phänomenologie der Erkenntnis, Darmstadt :

Wissenschafltiche Buchgesellschaft, 1988, 1987, 1988. Ernst Cassirer, La
Philosophie des formes symboliques, tr. O. Hanson-Love, J. Lacoste, vol. I, Le
Langage, vol. II, La Pensée mythique, vol. Ill, La Phénoménologie de la connaissance,

Paris : Minuit, (Le Sens commun), 1972. Dans la suite de l'article, le texte
allemand sera abrégé en PsF, suivi du numéro du volume, la traduction française
sera abrégée en PFS.

4. Gaston Bachelard, La Formation de l'esprit scientifique, Paris: Vrin,
1980, p. 13: «La connaissance du réel est une lumière qui projette toujours
quelque part des ombres.»



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 145

1. Les définitions traditionnelles du symbole

1. 1. La définition étymologique du symbole

La définition étymologique du symbole se rattache à une activité

de la vie quotidienne de la Grèce antique. Deux personnes
devant être séparées géographiquement ou pour une durée
indéterminée se donnaient le moyen de se reconnaître grâce à une
plaquette que l'on cassait en deux. La réunion des deux parties
brisées permettait donc l'identification de ses détenteurs respectifs

ou de ses représentants, en tout temps et en tout lieu. Le terme
grec symbolon vient du verbe synballein qui signifie «joindre».

L'idée de réunion, certes fort générale, est universellement
présente dans les différentes significations que l'on a attribuées au
symbole au cours des siècles. Dans la philosophie cassirérienne,
le symbole est «Sinnerfüllung des Sinnlichen5», c'est-à-dire que
l'homme parle du monde selon différentes formes comme le
langage, la science, le mythe, etc. De plus, la conscience peut avoir
un pur regard sur le monde, c'est la fonction expressive du symbole

; elle se concentre parfois sur les relations que l'intuition
construit entre les choses, c'est la dimension représentative, enfin
elle dégage, dans d'autres siuations encore, des relations pures
correspondant à la fonction significative du symbole. Il y a différents

niveaux de sens, différentes «couches» de compréhension
du monde. Dans la philosophie des formes symboliques, il y a
donc bien une «jonction» entre l'homme et le monde mais ce que
Cassirer met en évidence c'est qu'il existe plusieurs types de
relations complexes entre les deux.

On voit que le symbole cassirérien est ancré dans la définition
étymologique du symbolon, mais qu'il en brise également le cadre
trop étroit. Il en est d'ailleurs de même avec les autres définitions
traditionnelles du symbole que nous allons aborder maintenant.

1.2. Le symbole-emblème, le symbole-signe et la dispersion
sémique

Dans les encyclopédies, le « symbole » est généralement caractérisé

de deux façons opposées (outre la définition étymologique,
s'entend). Premièrement, dans le langage courant, le symbole sert

5. Littéralement un «remplissement de sens du sensible».



146 ÉTUDES DE LETTRES

à concrétiser une réalité abstraite, par exemple, la balance est le
symbole de la justice. Cette acception du symbole comme analogie

emblématique le rapproche d'autres façons imagées de parler
comme l'allégorie, voire la métaphore. Deuxièmement, dans le
domaine logico-mathématique, le symbole est un synonyme du
signe qui fonctionne comme substitut d'une grandeur ou d'une
opération donnée.

Il est intéressant d'observer les principes cognitifs qui sous-
tendent ces deux définitions du symbole et de voir ce qu'en fait
Cassirer. Le symbole-allégorie est basé sur la concrétisation d'une
réalité abstraite en fonction d'une correspondance analogique. Le
symbole logico-mathématique se situe à l'opposé puisqu'il est,
pour reprendre les termes parallèles, l'"abstraction d'une réalité
concrète", le choix des signes étant arbitraire. Nos deux définitions

traditionnelles du symbole contiennent donc des pôles
diamétralement opposés : de l'analogie à la conventionnalité et de la
concrétisation à l'abstraction. On peut dès lors parler, comme le
fait Paul Ricœur, de «dispersion sémique» du symbole6. Voyons
maintenant comment Cassirer se situe par rapport à cette dispersion

sémique du symbole ou même comment il y participe.
L'analogique et la conventionnalité du symbole ne représentent

pas chez Cassirer deux pôles opposés mais plutôt un axe de
développement. Quant à la concrétisation et à l'abstraction, elles ne
représentent pas des choix fixes, le symbole réalisant tantôt l'une
tantôt l'autre, mais différents niveaux de connaissance allant
(théoriquement7) de la première vers la seconde. Plus concrètement,

on peut illustrer la manière dont Cassirer parle de l'axe ana-
logico-conventionnel par sa morphologie du symbole et l'axe
concrétisation-abstraction par les différentes couches du fonctionnement

symbolique.
On peut dire que la PFS est une morphologie puisqu'elle étudie

les différentes formes symboliques, le langage, le mythe, la
science, selon leur évolution historique. Brièvement dit, chaque
forme connaît trois phases de développement : le stade mimétique
est une simple reproduction de la chose, le stade analogique rend

6. Paul Ricœur, De l'interprétation, Paris : Seuil, 1965, p. 17.

7. Il est fondamental de faire la différence entre le développement chronologique

d'une forme symbolique, qui représente une évolution (passant par les
stades mimique, analogique et symbolique) et le fonctionnement symbolique qui
constituent des «couches» (les fonctions expressive, représentative et significative)

dans le processus d'objectivation, différents niveaux de compréhension.



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 147

la chose par l'une de ses caractéristiques et le stade purement
symbolique correspond à l'arbitraire du signe. On reconnaît
aisément notre axe d'évolution de l'analogique au conventionnel.
Mais il faut remarquer également que Cassirer l'étend grâce à un
stade pré-analogique : la mimétique où le symbole ne « correspond

» pas à la chose mais « est » à proprement parler cette chose.
Les fonctions du symbole, constituent également une trichoto-

mie : la perception des choses s'accomplit dans la fonction
expressive, l'intuition des relations entre les choses dans la fonction
représentative et la conceptualisation des relations pures dans la
fonction significative. Là encore, on retrouve facilement nos
différents niveaux de compréhension de la concrétisation à

l'abstraction. Mais une fois de plus, Cassirer lui rajoute un stade
antérieur à la concrétisation, soit l'expression qui est un rapport
immédiat aux choses, avant que celles-ci ne soient fixées en
propriétés spécifiques.

Par rapport aux définitions traditionnelles du symbole, Cassirer
ne substitue donc pas un autre principe à la concrétisation, à

l'abstraction, à l'analogie et à la conventionnalité ; il choisit plutôt

de traiter ces paires d'opposés comme des axes de développement

ou différents niveaux de saisie. De plus, Cassirer étend
encore la «dispersion sémique» du symbole puisqu'il prolonge
l'axe analogico-conventionnel par le stade pré-analogique de la
mimétique et complète l'axe concrétisation-abstraction par le
stade pré-concret de l'expression immédiate. La critique de
Ricœur — reprochant à Cassirer sa conception trop « large » du
symbole — me semble devoir être relativisée en fonction de ce
qui précède. Certes, Cassirer participe à la dispersion sémique du
concept de symbole mais nous ne devons pas oublier non plus que
l'ouverture aux champs pré-langagier et pré-logique, que l'intérêt
pour le mythe, constituent l'un des apports majeurs de la
Philosophie des formes symboliques et que ces recherches étaient
très novatrices pour la philosophie du début du vingtième siècle.

Nous avons parcouru jusqu'ici la position de Cassirer par rapport

à d'autres définitions du symbole, cherché à montrer son
originalité. Voyons maintenant, en nous rapprochant du texte de la
PFS, comment Cassirer précise l'idée de symbole à l'aide de la
métaphore du voile.



148 ÉTUDES DE LETTRES

2. Le symbole comme voile

La métaphore du voile est probablement aussi vieille que les
théories de la connaissance. Il y a neuf siècles, Omar Kayyam8
déjà très sceptique face aux «vérités indiscutables» de son
interlocuteur, Hassan Sabbah, s'exprimait ainsi :

Que veux-tu que je dise, ces choses sont voilées, nous sommes
toi et moi du même côté du voile, et quand il tombera nous ne
serons plus là.

Dans la philosophie de Cassirer, la métaphore du voile est une
excellente illustration de la définition du symbole comme «
véritable Protée de la philosophie9». On sait que Cassirer emprunte
cette référence à Vischer qui a si bien su rendre la nature
complexe de ce concept. Protée est en effet un personnage de la
mythologie qui pouvait changer indéfiniment d'apparence et ainsi se

présenter sous la forme de différents personnages. La métaphore
du voile peut aussi être exposée selon différents aspects, soit
selon son appartenance à la tradition philosophique, soit comme
voile de Maya, soit comme voile de Saïs, soit enfin comme outil
d'une réorientation épistémologique.

C'est Bruno Laurentano, en 1968, qui a signalé la métaphore
du voile chez Cassirer comme trait définissant le symbole :

Bisogna precisare che, a nostro avviso, il simbolo e l'attività
simbolica non vanno intesi corne milieu, corne medium tra soggetto
e oggetto, forse anche corne un velo10.

mais le critique italien ne mentionne que trois occurrences de la
métaphore (dont deux fois le voile de Maya) et n'en a pas
mesuré, me semble-t-il, toute la portée. Cassirer va, par exemple,

8. Amin Maalouf, Samarcande, Paris : J.-C. Lattès, 1988, p. 85.
9. Ernst Cassirer, «Das Symbolproblem und seine Stellung im System der

Philosophie», in Ernst Cassirer, Symbol, Technik, Sprache, Hamburg : Felix
Meiner Verlag, 1985, p. 1 : «Als Fr. Theod. Vischer [...] den Symbobegriff, den

er schon in seiner Ästhetik eingehend behandelt hatte, erneut in den Mittelpunkt
der theoretischen Betrachtung rückte — da bezeichnete er diesen Begriff als
einen gestaltwechselnden Proteus, der schwer zu packen und zu bannen sei .»

10. Bruno Lauretano, «II Linguaggio tra mito e logos nel pensiero di Ernst
Cassirer. il. L'animal symbolicum», II Pensiero, 1968, p. 244. Je traduis : «Il faut
préciser, à notre avis, que le symbole et l'activité symbolique ne doivent pas être
compris comme milieu, comme medium entre un sujet et un objet, mais peut-être
même comme un voile.»



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 149

au-delà de la vision naïve du voile entre un sujet et un objet. Cette
métaphore, qui revient à plusieurs reprises dans la PFS, dans
Langage et mythe, dans l'Essai sur l'homme, dans «The Influence
of Language upon the Development of Scientific Thought» ou
encore dans « Le langage et la construction du monde des objets »,
me semble significative pour décrire le rôle médiat du symbole,
pour déterminer ce qu'on peut saisir grâce à lui et ce qu'il
occulte.

Je distingue trois phases dans l'utilisation de la métaphore du
symbole comme voile : premièrement, elle caractérise la double
position du philosophe face à la connaissance soit un désir de
connaître, de dévoiler, et une impossibilité de connaître, de retirer
définitivement le voile. Dans un deuxième sens, c'est une image à

laquelle recourent certains philosophes critiquant le langage
(Berkeley) et le symbolisme (Bergson). Dans cet usage elle est
donc partie prenante de l'histoire de la philosophie — ou de l'histoire

des concepts — pratiquée par Cassirer. Enfin, troisièmement,

Cassirer expose sa propre compréhension de la métaphore
du voile, indique que la tâche de la philosophie ne consiste pas à

dévoiler mais à étudier la texture du voile.

2.1. La connaissance philosophique et le voile de Sais

Dans Langage et mythe, Cassirer n'hésite pas à souligner la
dimension problématique de toute connaissance, à savoir le passage
obligé que constitue la médiateté symbolique dans l'appréhension
du réel :

Et tous les autres processus de mise en forme par l'esprit
semblent avoir aussi pour signification une semblable altération
violente, un même éloignement par rapport à l'essence de la réalité des

objets et de la réalité immédiate du vécu. Car tous ces processus ne
saisissent jamais la réalité elle-même: ils doivent pour la représenter,

pour pouvoir la fixer d'une quelconque façon, recourir au signe
et au symbole. Mais sur tout signe pèse la malédiction de la médiateté.

Il doit voiler là où il voudrait révéler".

11. Ernst Cassirer, Langage et mythe. A propos des noms de dieux, tr. O.
Hanson-Love, Paris: Minuit (Le Sens commun), 1973, p. 15, «Sprache und
Mythos», in Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, p. 78 : «Und eine ähnliche
gewaltsame Verzerrung, einen ebensolchen Abfall vom wesen der gegenständlichen

Wirklichkeit und der unmittelbaren Erlebniswirklichkeit scheinen nur auch



150 ÉTUDES DE LETTRES

L'homme ne peut pas connaître l'essence des choses mais il
peut se connaître dans ses médiations symboliques. Par exemple,
nous pouvons voir comment l'homme structure sa relation au

temps en fonction des différents systèmes verbaux inhérents à

chaque langue. Nous avons accès à une connaissance du sujet —
connaissant un objet — plutôt qu'à l'objet lui-même. On pourrait
se demander si le sujet est un objet particulier et s'il peut
atteindre sa propre essence. La réponse est négative car comme le
dit Cassirer dans « Le Langage et la construction du monde des
objets12», aussi loin qu'on remonte dans la pensée par l'observation

intérieure on reste toujours dans un monde façonné par le
langage. Le sujet comme n'importe quel objet ne peut donc être
connu que par le biais des symboles.

Il est également légitime de se demander si on peut connaître
toute la pensée par le langage ou plus généralement dit s'il y a des

opérations de pensées qui ne sont pas symbolisables. La réponse
est plus délicate car Cassirer ne confirme ni n'infirme que toutes
nos activités spirituelles s'épuisent dans l'ensemble des formes
symboliques. Evite-t-il la question en comparant l'expression
«l'appétit vient en mangeant» au fait que «l'idée vient en
parlant»? Ce que l'analogie tait c'est si l'idée (ou plus généralement
la pensée) peut se «rassasier» dans le langage... Il n'en reste pas
moins que certaines expériences résistent à l'une ou l'autre forme
de symbolisation. Descartes nous a donné l'exemple du «chilia-
gone», la forme géométrique aux mille côtés. Notre représentation

imagée de cette forme est tout simplement impossible car elle
ne pourrait se distinguer de la représentation d'un cercle. Dans la
vie quotidienne, nous nous apercevons également que nombre de
savoirs faire — apprendre à tricoter, nager, aller à bicyclette, etc.
— ne peuvent se transmettre par le langage mais doivent être
montrés. Il serait intéressant de recencer d'autres exemples de
même type afin de faire une cartographie de la «cécité symbolique»

qui frappe l'homme dans certains domaines d'expérience.

alle anderen Prozesse geistiger Formung zu bedeuten. Denn sie alle erfassen
niemals das Wirkliche selbst, sondern sie müssen, um es darzustellen, um es in
irgendeiner Weise festhalten zu können, zum Zeichen, zum Symbol ihre Zuflucht
nehmen. An allem Zeichen aber haftet der Flucht der Mittelbarkeit : es muß
verhüllen wo es offenbaren möchte.»

12. Ernst Cassirer, «Le Langage et la construction du monde des objets», tr.
P. Guillaume, Journal de psychologie normale et pathologique, XXX, (1933), p.
18-44. Le thème du langage et de la pensée se trouve à la page 42.



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 151

Mais, revenons à la métaphore du symbole comme voile car
elle ne pose pas que le problème du symbole qui nous masque
l'essence des choses. Cassirer montre plutôt que la connaissance
philosophique est prise dans un double mouvement par rapport à

ce voile, d'une part la tentation de le soulever, mais également
l'impossibilité de le faire. Ce «supplice de Tentale» — le philosophe

qui veut et qui ne peut connaître13 — est décrite en conclusion

de l'introduction à PFS I et en ouverture de l'introduction à

PFS III :

L'[esprit] est de plus en plus le prisonnier de ses propres créations

— les mots du langage, les images du mythe ou de l'art, les
symboles intellectuels de la connaissance — qui posent autour de
lui un voile soyeux et transparent, mais néanmoins indéchirable. La
tâche propre et la plus profonde d'une philosophie de la culture,
[...] consister à lever ce voile [...]. Mais d'un autre côté l'organe
particulier dont la philosophie dispose uniquement est rebelle à

l'accomplissement de cette tâche14.

Mais quoiqu'elle [la philosophie des formes symboliques] se

transporte consciemment dans cet interrègne, dans ce règne de la

pure médiateté, la philosophie en tant que tout, en tant que théorie
de la totalité de l'être, ne semble pas pouvoir y fixer son séjour. Au
contraire, tendance primordiale du savoir, la tendance à découvrir
l'image voilée de Sais pour contempler la vérité nue et sans voile
renouvelle sans trêve son impulsion15.

13. Également décrit par Immanuel Kant dans la préface à la première édition
de la Critique de la raison pure, tr. A. Tremesaygues, B. Paccaud, Paris : PUF,
1944, p. 5 : «La raison humaine a cette destinée singulière, dans un genre de ses
connaissances, d'être accablée de questions qu'elle ne saurait éviter, car elles lui
sont imposées par sa nature même, mais auxquelles elle ne peut répondre, parce
qu'elles dépassent totalement le pouvoir de la raison humaine.»

14. PFSl, p. 57-8. PsF I, p. 51 : «Mehr und mehr zeigt er [der Geist] sich jetzt
in seinen eigenen Schöpfungen — in den Worten der Sprache, in den Bildern des

Mythos oder der Kunst, in den intellektuellen Symbolen der Erkenntnis —
befangen, die sich gleich einem zarten und durchsichtigen, aber nichtdestoweniger
unzerreißbaren Schleier um ihn legen. Die eigentliche, die tiefste Aufgabe einer
Philosophie der Kultur, [...] aber scheint eben darin zu bestehen, diesen Schleier
Aufzuheben [...]. Aber auf der anderen Seite widerstreitet gerade das eigentümliche

Organ, über welches die Philosophie allein verfügt, der Lösung dieser
Aufgabe.»

15. PFS III, p. 13. PsF III, p. 3 : «Aber wenngleich sie [die Philosophie der
symbolischen Formen] sich bewußt in dieses Zwischenreich, in dieses Reich der
bloßen Mittelbarkeit begibt, so scheint doch die Philosophie als Ganzes, als
Lehre von der Totalität des Seins, nicht in ihm verharren zu können. Immer von



152 ÉTUDES DE LETTRES

La deuxième citation nous donne une nouvelle piste à suivre :

que représente donc cette mystérieuse image voilée de Sais
Cassirer ne nous donne que l'indice de la «vérité nue». Sais,
contrairement à ce que l'on pourrait croire, n'est pas une personne
mais une ville de haute Egypte, où se trouvait le temple de la
déesse Neith. Les fouilles archéologiques n'ayant pas encore été
réalisées, ceci aurait pu constituer le voile que nous tentons
d'expliquer, le travail des spécialistes devant nous apporter toute la
vérité sur ce lieu de culte. Mais la véritable référence se trouve
plus probablement chez Schiller qui écrivit «Das verschleierte
Bild zu Sais» en 1795. Ce texte tiré des Philosophischë Gedichte,
les poèmes philosophiques, raconte l'expédition d'un jeune
homme, avide de connaissance, qui visite les ruines de Sais. Face
à une étrange image voilée, il demande :

— Was ists, dass hinter diesem Schleier sich verbirgt?
— Die Wahrheit, ist die Antwort16.

Tel le philosophe, le jeune homme, voit dans cette réponse une
tentation à laquelle il cède en revenant seul sur le site, pendant la
nuit, afin de retirer le voile pour contempler la vérité nue. Mais
Cassirer, avant d'être un lecteur de Schiller, fut un lecteur de
Platon et il sait les dangers et les conséquences d'une telle
entreprise17.

Dans un premier temps, il y a donc un certain paradoxe dans
cette métaphore du voile : Cassirer y revient sans cesse, mais il ne
fait qu'insister sur l'incapacité du symbole à nous apporter des
connaissances, ou sur le risque mortel que l'on encourt à vouloir

neuem regt sich vielmehr der Grundtrieb des Wissens: der Trieb, das
verschleierte Bild von Sais zu enthüllen und die Wahrheit nackt und hüllenlos vor
sich zu sehen.» Afin de mieux souligner ici l'avidité de la connaissance, je
propose de traduire Trieb par «impulsion» (éventuellement «appétance») plutôt que
par «tendance».

16. Dont on peut donner la traduction littérale suivante : — Que se cache-t-il
derrière ce voile — La vérité, est la réponse.

17. Ce thème est traité, entre autres, dans La République et le Phédon, La
définition cassirérienne de la vérité confirme cette idée : «Truth or, what means the
same, The Divine is never to be grasped directly. We can see it only in a reflected

light, in an example, a symbol, in single and related phenomena. We become
aware of it as incomprehensible life and yet we cannot renounce the wish to
comprehend it», Ernst Cassirer, Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures
of Ernst Cassirer, 1935-1945, D. Verene éd., New Haven: Yale University
Press, 1979, p. 193 ; cité in John Michael Krois, Cassirer, Symbolic Forms and
History, New Haven : Yale University Press, 1987, p. 63.



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 153

retirer le voile. Il semble bien qu'on ait affaire à un outil qui
s'interpose entre le philosophe et le savoir qu'il veut acquérir puisque
le symbole occulte la vérité, masque la réalité, tout en étant à la
fois le seul moyen d'y accéder. Le symbole est en ce sens comparable

à un «obstacle épistémologique» à la Bachelard : l'obstacle
n'est pas externe — ni la complexité des phénomènes ni la
faiblesse de l'esprit ne sont ici incriminées — mais bien interne à

l'acte même de connaître, puisque l'esprit se révèle dans ses
projections symboliques et que ces projections sont nécessairement
des médiations.

2.2. L'histoire du concept de symbole et le voile de Maya

La critique de la médiateté du symbole connaît une longue
tradition philosophique que Cassirer retrace. Nous ne nous concentrerons

que sur les deux auteurs pour lesquels il utilise la
métaphore du voile18. Un premier emploi de cette image est appliqué

à la critique du langage de Berkeley :

Que nous parvenions à nous libérer de toutes ces interprétations,
et avant tout à retirer le voile des mots qui nous masque la véritable
essence des choses, et nous nous tiendrons du coup face à face avec
les perceptions primitives, et en elles avec les ultimes certitudes de
la connaissance19.

Nous connaissons la position de Cassirer face à l'empirisme, il
s'y oppose en de nombreuses occasions tout au long de la PFS20

et dans ses autres œuvres. Il ne peut certainement pas adhérer à la
position de Berkeley et faire, en quelque sorte, 1 économie du
langage". Nous avons vu précédemment que même par l'introspection,

aussi loin que nous remontions, nous sommes toujours
dans un monde façonné par le langage. D'autre part, la connais-

18. Je signale en passant que, étonamment, Cassirer ne mentionne jamais
Schopenhauer qui recourt souvent à la métaphore du voile dans Le Monde
comme volonté et comme représentation.

19. PFS III, p. 15. EsFIII, p. 5: «Gelingt es uns, uns von all diesen Deutungen
freizumachen — gelingt es vor allem, den Schleier der Worte wegzuziehen, der
uns die ware Wesenheit der Dinge verhüllt, dann stehen wir mit einem Mal den
Urwahrnehmungen, und in ihnen den letzten Gewißheiten der Erkenntnis, Auge
in Auge gegenüber.»

20. Voir entre autre PFS I, p. 29, 37, 43 et sq., PFS III, p. 169 et sq., 245, 276,
453, 496.



154 ÉTUDES DE LETTRES

sance pour Cassirer, n'est possible que par sa fixation dans des
signes21, donc par le biais du symbolique.

Cassirer prend par contre beaucoup plus au sérieux la position
de Bergson puisqu'il la considère comme

la plus radicale peut-être des récusations qui ait été avancée dans
l'histoire de la métaphysique contre la valeur et la légitimité de
toute formation symbolique22.

La métaphore du voile employée à propos de la critique berg-
sonnienne apporte une nouvelle dimension, la référence au voile
de Maya :

C'est l'acte de cette formation [c'est-à-dire l'acte de la formation
symbolique] qui apparaît désormais comme le véritable voile de

Maya23.

Bergson24 emploie lui-même la métaphore du voile, la
conscience devant s'apparaître à elle-même «sans voile25», mais
sans allusion ni explication du terme «Maya». La réponse se

trouve dans la philosophie hindoue dont l'un des concepts
centraux — Maya — signifie 1'« illusion26». Dès lors, la référence au
texte de Bergson devient transparente puisque le danger de l'illusion

y est une idée récurrente27. Nous croyons pouvoir substituer
les concepts et les symboles à ce qu'ils symbolisent, recomposer
le tout de l'objet par la juxtaposition des points de vue ou encore
recréer la mobilité des objets par l'immobilité du symbole, mais
toutes ces tentatives ne sont qu'illusoires. Le remède de Bergson
contre cette illusion consistera à dire que «La métaphysique est

21. PFS I,p. 27.
22. PFS III, p. 50.
23. PFS III, p. 50. PsF III, p. 44 : «Der Akt dieser Formung ist es, der fortan

als der eigentliche Schleier der Maya erscheint.» Cette citation fait directement
suite à la précédente.

24. Henri Bergson, «Introduction à la métaphysique», Revue de métaphysique
et de morale, 1903, p. 1-36.

25. H. Bergson, «Introduction à la métaphysique», p. 7.
26. «Maya», The Compact Edition of the Oxford English Dictionary, Vol. I,

Oxford: Oxford University Press, 1971, p. 1750. Cette hypothèse est confirmée
par le texte tardif d'Ernst Cassirer, «The Influence of Language upon the
Development of Scientific Thought», The Journal ofPhilosophy, vol. xxxiv, 12

(1942), p. 325. Repris dans «Der Einfluss der Sprache auf die Entwicklung des
wissenschaftlichen Denkens», in Ernst Cassirer, Geist und Leben, Hg. E. W.
Orth, Lepzig : Reclam Verlag Leipzig, 1993, p. 312.

27. Voir H. Bergson, «Introduction à la métaphysique», p. 7, 8, 13,21.



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 155

donc la science qui prétend se passer de symboles28». Cassirer
résume la position de Bergson en disant que la critique de ce dernier
se base sur une « médiation » et une « chosification » du processus
symbolique29. En ce sens Bergson est lui-même victime d'une
illusion : il ne voit pas la dynamique de l'esprit qu'il oppose au
flux de la vie, alors que Cassirer montre qu'ils sont en continuité :

L'activité formatrice de l'esprit, telle qu'elle se manifeste dans

ses plus hautes créations — celles de la langue et du mythe, de la
religion, de l'art, de la connaissance — poursuit et intensifie l'activité

formatrice de la nature : bien loin de s'opposer à la forme
organique, la forme spirituelle est l'accomplissement, le fruit le plus
mûr de la vie organique elle-même30.

Les critiques de Berkeley et de Bergson, présentent une
argumentation structurée de la même façon. Il s'agit, premièrement,
de trouver comment le savoir et la réalité peuvent entrer en
contact direct. Berkeley proposera l'équation bien connue esse

percipi, Bergson la pure vision intérieure, l'intuition opposée à

l'analyse. Deuxièmement, le langage et le symbolisme sont des
obstacles, illusions, voiles, etc. pour la connaissance directe de
l'être des choses. Enfin, il faut retirer le voile des mots, se passer
des symboles. De ce syllogisme "baroccoïde", Cassirer n'accepte
ni la majeure ni la conclusion. La majeure, du moins dans les
versions de Berkeley et Bergson, est incompatible avec la vision
transcendentale de la connaissance à laquelle Cassirer souscrit.
Quant à la conclusion, elle consisterait en fait à "jeter le bébé
avec l'eau du bain", renoncer aux symboles correspond également
à se priver de toute connaissance :

La vie ne peut se saisir soi-même que si elle ne se contente pas
de demeurer en soi-même. Il lui faut se donner une forme; car c'est
justement dans cette «altérité» de la forme, et uniquement dans elle,
qu'elle conquiert, sinon sa réalité, du moins sa «visibilité»31.

Repartons donc de la mineure, de la médiateté du symbole,
et tentons de voir si elle nous laisse une certaine marge de

manœuvre.

28. H. Bergson, «Introduction à la métaphysique», p. 4.
29. PFS III, p. 50.
30. PFS III, p. 51-2.
31. PFS I, p. 53.



156 ÉTUDES DE LETTRES

2.3. La métaphore du voile comme tâche épistémologique

Au vu de la médiateté du symbole et des critiques du langage et
du symbolisme, notre voile représente-t-il une aporie Il y a deux
manières de répondre à cette question : premièrement, on peut
répondre par l'affirmative si l'on cherche une connaissance directe
du réel, ou une saisie de l'essence des choses; mais, deuxièmement,

nous ne sommes pas devant une aporie si l'on étudie le
mode de formation du symbole lui-même et ce qu'il nous apporte
comme connaissance de notre structuration du monde. Ce que la
PFS met en évidence avec la métaphore du voile, c'est que notre
connaissance ne doit pas s'attacher à ce qu'il y a derrière le voile,
même si c'est justement ce qui l'attire tel un aimant. Nous regardons

trop loin : c'est la texture du voile, le mode de formation du

symbole et l'en-deçà du voile qui doivent motiver notre étude,
c'est-à-dire notre esprit et les traces de son organisation que nous

pouvons trouver dans le symbole. Cassirer formule ainsi cette
tâche dans Y Essai sur l'homme :

[L'homme] ne vit plus dans un univers purement matériel, mais
dans un univers symbolique. Le langage, le mythe, l'art, la religion
sont des éléments de cet univers. Ce sont les fils différents qui
tissent la toile du symbolisme, la trame enchevêtrée de l'expérience
humaine. Tout progrès dans la pensée et l'expérience de l'homme
complique cette toile et la renforce32.

Le symbole manifeste ici sa nature protéiforme : il n'est pas
seulement une mise à distance des choses, le voile qui occulte la
réalité, mais aussi, et même surtout, un moyen d'appropriation de

l'organisation du monde par notre conscience, c'est-à-dire que le
voile ne se voile pas lui-même, il serait plutôt — pour prendre
une autre métaphore cassirérienne — un miroir où se reflète notre
esprit. Nous constatons également que Cassirer opère un renversement

de la métaphore, le voile n'étant plus considéré comme un
obstacle entre deux éléments mais bien comme le centre d'intérêt

32. Ernst Cassirer, Essai sur l'homme, tr. N. Massa, Paris : Minuit, (Le Sens

commun), 1975, p. 43. An Essay on Man, New Haven : Yale University Press, p.
25 : «No longer in a merely physical universe, man lives in a symbolic universe.
Language, myth, art, and religion are parts of this universe. They are the varied
threads which weave the symbolic net, the tangled web of human experience. All
human progress in thought and experience refines upon and strengthens this net.»
Il faut relever que le terme "net" peut également être traduit par "filet", "réseau"
ou "voile", mais nous garderons la solution de la traduction française — "toile"
— pour éviter toute équivoque.



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 157

principal. Cette réorientation est évidemment de taille et Cassirer
y voit un renversement du but même de la philosophie :

Pour la Philosophie, qui ne s'achève que dans la rigueur du

concept et dans la clarté de la pensée discursive, l'accès au paradis
du mysticisme, au paradis de l'immédiateté pure, est interdit. Il ne
reste d'autre issue que de renverser la direction de la visée. Au lieu
de refaire le chemin en sens inverse, elle doit essayer de le parachever

en progressant. Si toute culture consiste dans la création de
certains mondes imaginaires de l'esprit, le but de la philosophie n'est
pas de remonter derrière toutes ces créations, mais bien plutôt d'en
comprendre le principe de formation et d'en prendre conscience33.

La métaphore du voile se résoud donc par un tour de force : le
philosophe ne doit plus voir au-delà du voile mais à proprement
parler dans le voile. Le voile, le symbole constituent un univers à

part entière, Le globus intellectualis, autour duquel il faut voyager
comme le suggère Kleist dans le Théâtre de Marionnettes:

Faire le voyage autour du monde en voyant si peut-être il n'y a

pas encore quelque ouverture par derrière34.

La métaphore du voile est donc avant tout une explication de la
méthode cassirérienne et sous-tend le projet épistémologique de
la PFS.

Ceci n'est pas sans rappeler la façon dont Cassirer traite la
métaphore du miroir, à laquelle j'ai déjà fait allusion. Je voudrais,
avant de conclure, montrer les liens qui existent entre la
métaphore du voile et les métaphores optiques et m'interroger plus
généralement sur la fonction des métaphores dans la philosophie de
Cassirer.

2.4. Les métaphores du voile et les métaphores optiques

Je comprends la métaphore du voile comme un prolongement
des métaphores optiques. Rappelons brièvement que les
métaphores optiques se divisent en deux groupes : les métaphores de la
réflexion présentées dans PFS I et II, et celles de la réfraction au
centre de PFS III. Les premières nous apprennent à rejeter l'idée
naïve d'une connaissance ou du langage comme miroir du monde
ou simple copie des choses données. Si miroir il y a, c'est plutôt
que notre esprit vient se réfléchir dans le langage, nous livrant,

33. PFS I, p. 58.
34. Cité dans PFS III, p. 55.



158 ÉTUDES DE LETTRES

sous forme de traces, ses façons de structurer et d'organiser le
monde perçu. Mais la philosophie cassirérienne s'explique plutôt
par l'esprit « focus » ou "prisme" de la vie intellectuelle où
chaque forme symbolique est un milieu réfringent ayant un indice
de réfraction spécifique que la philosophie doit déterminer35. On
voit que, comme pour les métaphores du voile, les métaphores
optiques sous-tendent tout le projet épistémologique de la philosophie

des formes symboliques. En fait, elles sont complémentaires
pour la raison suivante: s'il y a voile, c'est qu'il y a quelque
chose qui est caché, quelque chose que le travail philosophique
doit rendre manifeste, "donner à voir". Il n'est dès lors pas
surprenant de constater que la métaphore du voile s'accompagne
souvent de concepts terminologiques en relation avec la vision :

L'[esprit] est de plus en plus le prisonnier de ses propres
créations — les mots du langage, les images du mythe ou de l'art, les

symboles intellectuels de la connaissance — qui posent autour de

lui un voile soyeux et transparent, mais néanmoins indéchirable. La
tâche propre et la plus profonde d'une philosophie de la culture,
[...] semble consister à lever ce voile, à quitter la sphère du simple
signifier et du désigner pour revenir à la sphère originelle de la
vision intuitive. [...]. Si l'on prend en revanche le chemin inverse, si,
au lieu de poursuivre l'idéal d'une vision passive des réalités de

l'esprit, on se place au milieu de leur activité même [...]. Si la
philosophie de la culture réussit à appréhender de tels traits caractéristiques

et à les rendre visibles, elle aura accompli en un sens nouveau
sa tâche, qui consiste, face à la pluralité des extériorisations de l'esprit,

à expliciter l'unité de son essence36.

On peut poursuive le parallèle entre voile et métaphores
optiques, du point de vue méthodologique. Nous avons vu que la

35. Pour un exposé détaillé de cette thématique, voir Nathalie Janz, «Les
Métaphores optiques dans La Philosophie des formes symboliques d'Ernst
Cassirer», in «La Philosophie et les modes de connaissance», Études de Lettres,
1, 1993, p. 129-43.

36. PFS I, p. 57-58. PsF I, p. 51 : «Mehr und mehr zeigt er [der Geist] sich
jetzt in seinen eigenen Schöpfungen — in den Worten der Sprache, in den
Bildern des Mythos oder der Kunst, in den intellektuellen Symbolen der
Erkenntnis — befangen, die sich gleich einem zarten und durchsichtigen, aber
nichtdestoweniger unzerreißbaren Schleier um ihn legen. Die eigentliche, die
tiefste Aufgabe einer Philosophie der Kultur, [...] aber scheint eben darin zu
bestehen, diesen Schleier Aufzuheben — von der vermittelnden Sphäre der bloßen
Bedeutens und Bezeichnens wieder in die urspüngliche des intuitiven Schauens
zurückzudringen. [...] Geht man dagegen den umgekehrten Weg, — verfolgt
man nicht das Ideal einer passiven Schau der geistigen Wirklichkeiten, aber



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 159

métaphore du voile est présentée en deux temps : premièrement le
philosophe qui cherche la vérité au-delà du voile sans pouvoir y
accéder, deuxièmement, le philosophe qui doit étudier la texture
même du voile. Les métaphores optiques connaissent la même
bipartition : dans un premier temps Cassirer rejette la métaphore
traditionnelle de la connaissance où le langage serait le miroir des
choses ; dans un deuxième temps, il lui substitue la métaphore du
symbole comme prisme, «focus spirituel, [...] authentique foyer
du monde intellectuel37». Dans les deux métaphores, la connaissance

doit se libérer d'une métaphore traditionnelle, accomplir
une réorientation, se consacrer à une nouvelle tâche38. Dès le
moment où Cassirer présente le symbole comme un prisme, reste à

établir l'indice de réfraction de chaque forme symbolique, qui
sont autant de milieux réfringents ; VEssai sur l'homme qui nous
invitait à étudier la structure de la toile symbolique, reprend en
fait la même idée. Il faut en outre préciser que par les métaphores
du voile et du prisme, Cassirer lutte contre le fléau du dualisme
qu'il combat tout au long de son œuvre. S'il faut abandonner les
métaphores du miroir et du voile, c'est parce qu'elles favorisent
le dualisme du sujet et de l'objet, de l'en-deça et de l'au-delà, du
réel et de son reflet, du monde et de sa copie. Or le symbole ne se

plie pas aux dualismes traditionnels :

Le symbolique n'appartient jamais à «l'en-deçà» ou à F«au-
delà», au domaine de l'«immanence» ou à celui de la «transcendance»:

sa valeur consiste justement à surmonter ces oppositions
qui naissent d'une théorie métaphysique des deux mondes. Il n'est
pas l'un ou l'autre: il représente «l'un dans l'autre» et «l'autre dans
l'un39».

versetzt man sich mitten in ihre Aktivität selbst [...]. Wenn es der Philosophie
der Kultur gelingt, solche Grundzüge zu erfassen und sichtbar zu machen, so hat
sie damit ihre Aufgabe, gegenüber der Vielheit der Äußerungen des Geistes die
Einheit seines Wesens zu erweisen, in einem neuen Sinne erfüllt.»

37. PFS III, p. 60.
38. Je souhaiterais, dans un prochain article, prolonger cette réflexion par une

troisième métaphore récurrente chez Cassirer, celle de la reconstruction. On
pourrait montrer là aussi que Cassirer rejette cette métaphore dans son acception
traditionnelle et la remplace par la méthode reconstructive de Natorp. Pour une
première approche de ce sujet voir Nathalie Janz, «Cassirer et Goethe : empirisme

rationnel ou dépassement du dualisme ?», Cenobio, Rivista trimestriale di
cultura délia Svizzera italiana, Lugano, 2 (1995), p. 155-68.

39. PFS III, p. 422.



160 ÉTUDES DE LETTRES

Rejeter le miroir pour le prisme, abandonner les voiles de

Maya et de Sais pour la texture de la toile, c'est «entrer dans le
vif du sujet» c'est-à-dire pénétrer dans ce qui donnait lieu aux
projections dualistes. Etudier l'indice de réfraction d'un prisme et
la trame du voile, analyser les manifestations symboliques, c'est
justement mettre à jour l'interrelation entre l'homme et le monde,
comment l'homme est dans le monde et le monde dans l'homme.

Dans une œuvre directement postérieure à la PFS40, Cassirer
nous met en garde contre une fausse interprétation, qui réintroduit
une forme de dualisme dans la métaphore du voile. Celle qui
consiste à dire qu'une couche de l'expérience, par exemple le
vécu immédiat, serait la toile, le « substrat tissulaire » et que les
autres niveaux d'expérience n'en seraient que la transformation.
Dans le processus symbolique il n'y a pas à proprement parler de
monde donné de l'impression (eine gegebene Empfindungswelt)
ou de monde tout fait de la perception {eine fertig-vorhandenen
Wahrnehmungswelt) auquel s'ajouterait une espèce de superstructure

idéelle {eine Art von ideelem «Überbau »). Pour sortir de
cette conception erronée, il est intéressant de constater que
Cassirer change de métaphore et poursuit avec une métaphore
optique :

Es zeigte sich vielmehr, daß der jeweilige geistige Blickpunkt
schon den Wahrnehmungsbestand als solchen bestimmte — daß
beides sich nicht von einander abscheiden, sich nicht isoliert und
gesondert aufweisen Hess. Die verschiedenen Arten der «Sicht»
bestimmten von sich aus je eine eigene Ordnung des «Sichtbaren»,
— wobei das Sichtbare und die Sicht, Wahrgenommenes
und Ideirtes, «Praesentes» und «Repraesentatives» immer nur in
ihrem In-Einander, in ihrer wechselseitigen Verknüpftheit und
Verworbenheit, sich aufzeigen Hessen41.

Avec cette dernière citation, on voit que les métaphores du
voile et les métaphores optiques ne sont pas seulement en continuité

les unes par rapport aux autres mais qu'elles se mêlent
indissolublement : dans la trame du tissu symbolique sont pris les
fils des différents points de vues organisant le visible.

40. Ernst Cassirer, «Zur Metaphysik der symbolischen Formen», in Zur
Metaphysik der symbolischen Formen. Nachgelassene Manuskripte und Texte,
Bd. I, Hg. J. M. Krois, Hamburg : Felix Meiner Verlag, 1995, p. 48.

41. E. Cassirer, «Zur Metaphysik der symbolischen Formen», p. 49.



LE SYMBOLE CASSIRÉRIEN ENTRE VOILES ET DÉVOILEMENT 161

3. Métaphore du symbole et symbole de la métaphore

La métaphore est assurément une caractéristique du style
philosophique de Cassirer. Il était d'ailleurs convaincu que :

Nur in solchen dynamischen Gleichnissen, nicht in irgend
welchen statischen Bildern lässt sich die Form als werdende Form, als

genesis eis ousian, beschreiben42.

La publication des œuvres inédites43 en mettra probablement
d'autres à jour qui apporteront assurément un nouvel éclairage sur
celles que nous connaissons déjà et sur les concepts clés de la
philosophie des formes symboliques.

Cassirer a toujours été fasciné par le fait que nous ne nous trouvons

pas dans un monde de formes finies, mais que nous pouvons
participer à la dynamique du monde. Le fait de parler ou
d'employer un langage ne signifie pas que nous l'avons acquis et assimilé

une fois pour toutes mais bien plutôt que nous participons à

un acte créatif : les mots se frappent et se refondent comme des

pièces de monnaies44. De même, les concepts n'ont jamais une
définition définitive mais s'affinent progressivement au fil de
l'histoire. L'emploi que Cassirer fait de la métaphore du voile
pour déterminer le concept de «symbole» illustre parfaitement
cette idée. La métaphore n'est pas seulement une figure de style
qui s'emploie de façon ponctuelle, Cassirer la met au service de

sa philosophie comme métaphore filée. Il étudie ses occurrences
historiques, ses variantes mais surtout les transforme, leur
redonne une nouvelle signification, une nouvelle dynamique : la
métaphore du voile ne s'épuise pas dans le voile de l'illusion —
le voile de Maya — ni dans la vérité voilée — le voile de Saïs,
c'est le voile lui-même qui devient l'objet d'observation, le tissu
symbolique et culturel. Ainsi nous apprenons que Cassirer lutte
contre plusieurs idées reçues à propos du symbole : le symbole
n'est pas une copie des choses (opposition à la vision naïve de la
connaissance et du langage), le symbole échappe aux dualismes

42. E. Cassirer, «Zur Metaphysik der symbolischen Formen», p. 18.

43. John Michael Krois et Oswald Schwemmer vont éditer chez Felix Meiner
à Hambourg l'ensemble du Nachlaß en vingt volumes. Parallèlement, Heinz
Wissman publie aux Editions du Cerf à Paris les œuvres complètes de Cassirer
en cinquante volumes, dans de nouvelles traductions.

44. Pour cette métaphore récurrente voir entre autres E. Cassirer, «Zur
Metaphysik der symbolischen Formen», p. 15.



162 ÉTUDES DE LETTRES

traditionnels (opposition à l'empirisme et à l'idéalisme dogmatique),

le symbole ne «chosifie» pas ce dont il est le symbole
(opposition à Bergson), il n'y a pas de connaissance sans symbole
(opposition à Berkeley). La définition positive du symbole passe
par une acceptation de la médiateté de toute connaissance.
L'étude des différentes sortes de rapports de l'homme au monde
— les formes symboliques et les fonctions symboliques — doit
s'étendre des origines les plus primitives aux développements les
plus accomplis. Ils constituent la structure ontologique "protéi-
forme" du symbole, sa complexité et sa richesse aussi qui reste à

déterminer.
Pour Cassirer, les métaphores traditionnelles sont un point de

départ dont on doit se libérer par la suite, tout comme on doit se
libérer des définitions réductrices du symbole. Les métaphores
participent de la «plasticité du langage», de l'acte créateur évoqué

plus haut. Le prisme et la toile constituent un changement de

paradigme au sein des métaphores optiques et des métaphores du
voile donc pour la signification générale des concepts qui y sont
rattachés. C'est à ce point précis que Cassirer quitte la métaphorique

traditionnelle pour inventer son propre système d'images au
service du concept central de sa philosophie, le concept de «
symbole».

Nathalie Janz


	Le symbole cassirérien entre voiles dévoilement

