
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: L'héroïsme philosophique de Giordano Bruno à l'apogée de la
Renaissance d'après Cassirer

Autor: Seidengart, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO
À L'APOGÉE DE LA RENAISSANCE D'APRÈS CASSIRER

Dans cette étude, nous nous proposons de déterminer dans quelle mesure
l'œuvre de Giordano Bruno constitue aux yeux de Cassirer une sorte de révolution

philosophique, à la fin de la Renaissance, qui prépara le tournant décisif de
la révolution scientifique, sans l'avoir voulue ni souhaitée comme telle. La pensée

brunienne a su tirer toutes les conséquences que les profonds bouleversements

de l'astronomie copernicienne impliquaient sur le plan de la métaphysique
et de la théorie de la connaissance. Cependant, d'un côté, Bruno a lutté énergi-
quement, à l'aide de sa cosmologie infinitiste, contre les résistances farouches
des philosophes péripatéticiens, en faisant place à une conception fonctionnelle
de la connaissance. Mais d'un autre côté, la critique brunienne des mathématiques,

alliée à sa métaphysique du Minimum indivisible, finit par dévaloriser
l'intérêt des mathématiques dans la connaissance de la nature et de l'univers.
Cassirer prend en compte la complexité de l'infinitisme brunien et tente d'en
apprécier la portée pour la naissance de la science classique.

Dans sa Philosophie der Aufklärung, Cassirer fait de Giordano
Bruno la figure emblématique de la Renaissance1, alors que dans
ses travaux plus approfondis sur cette même époque le Nolain
jouit d'un traitement de faveur sans en épuiser pour autant la
teneur. Tandis que Nicolas de Cues figurait à la tête des Temps
modernes, inaugurant les débuts de la Renaissance, Giordano
Bruno apparaît comme le dernier grand philosophe qui consomme
et mène à son terme, sur le plan métaphysique, le profond
bouleversement que l'astronomie copernicienne avait suscité à propos
de la situation de l'homme dans le monde, avant même la
naissance des sciences exactes2. Or, la question de l'importance de la

1. Ernst Cassirer, Philosophie der Aufklärung, Tübingen : 1932, tr. Quillet,
Paris : Fayard, 1970, p. 72 sq.

2. Cf. Ernst Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
Wisenschaft der neueren Zeit, I, Berlin, 1906, 3te Auflage, Berlin: 1922, tome 1,



116 ÉTUDES DE LETTRES

philosophie nolaine se redouble du fait que Cassirer reconnaît
explicitement qu'elle n'est nullement à l'origine de la révolution
scientifique. C'est donc la théorie de la connaissance et la
métaphysique bruniennes qui intéressent au premier chef les analyses
de Cassirer ainsi que les raisons qui tinrent le Nolain à l'écart du
mouvement scientifique. Cependant, tout se passe comme si
Bruno avait anticipé, en quelque sorte, par sa philosophie le tournant

décisif qui conduisit à la naissance des sciences exactes.
Bien qu'il aperçoive mal la structure logique du nouvel infini

mathématique, il [s. e. Bruno] embrasse avec toute l'ardeur de la
passion la vision du cosmos infini. Cette passion héroïque va
maintenant se dresser contre le nec plus ultra de la doctrine médiévale
dogmatique de la foi et contre la cosmologie aristotélico-scolas-
tique. [...] Chez Kepler ou Galilée, la chiquenaude initiale est donnée

par la forme de la science nouvelle, la dynamique, tandis que
chez Bruno l'impulsion vient d'un nouveau sentiment cosmique,
sentiment nouveau, dont Copernic est à ses yeux le héros plutôt
qu'un astronome calculateur3.

En ce sens, Bruno se présente comme le héros d'une révolution
philosophique qui précède et rend possible, mais sans l'avoir voulue

comme telle, la révolution scientifique.

7. La théorie brunienne de la connaissance et ses apories

1. De l'infinitisme brunien à la naissance de l'idéalisme
moderne

Dans l'analyse la plus complète et la plus approfondie qu'il
consacre à la philosophie de Giordano Bruno, c'est-à-dire dans
son Erkenntnisproblem4, Cassirer commence par montrer que
l'apport décisif de ce penseur ne réside nullement dans sa
philosophie de la nature, mais dans sa théorie de la connaissance5.

p. 21-314; cf. également Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der
Philosophie der Renaissance, Leipzig/Berlin : Teubner, 1927, p. 201 ; tr. Quillet,
Paris : Minuit, 1983.

3. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, tr., p. 236-37.
4. Cf. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und

Wissenschaft der neueren Zeit, Berlin, lte Auflage, 1906/1907, 2te Auflage, 1911 ;

3te Auflage, Berlin: 1922, p. 277-313. Nous citerons toujours dans le présent
article Das Erkenntnisproblem d'après la troisième édition.

5. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 279 : «Trotz allen diesen gemeinsamen

Zügen indes, die Bruno mit der älteren Naturphilosophie teilt, erscheint



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 117

Cette divergence profonde avec la théorie de la connaissance de

Paracelse, de Telesio et de Campanella est due à la mise en place
par Bruno du concept central de l'infini. En effet, contrairement
aux phénomènes naturels et aux choses singulières qui entrent en
contact immédiat avec nos sens, le concept d'infini et même
d'infinité cosmique n'est accessible qu'à notre seul entendement ou à

notre raison. On assiste à un étrange phénomène d'intertextualité,
car Cassirer se livre à une lecture à coloration fortement
kantienne du célèbre passage du De l'infinito, universo e mondi où
Bruno démontre que les sens en général sont incompétents pour
toutes les considérations qui ont trait à l'infini.

[Celui] qui demande à connaître l'infini par la voie des sens <per
via di sense» ressemble à qui voudrait voir avec les yeux la
substance et l'essence; et qui nierait la chose parce qu'elle n'est pas
accessible aux sens, ou pas visible, en viendrait à nier sa propre
substance et son être propre [...] C'est à l'intellect <intelletto> qu'il
convient de juger <giudicare> et de rendre raison des choses
absentes et séparées par distance de temps et intervalle de lieux. [...]
C'est pourquoi la vérité, pour une petite part, vient des sens, comme
d'un principe débile, mais elle n'est pas dans les sens <non è nelli
sensi>. [...] [Elle est] dans l'objet sensible comme en un miroir.
Dans la raison oiella raggione> sous forme d'argumentation et de
discours. Dans l'intellect <nell'intelletto>, sous forme de principe,
ou de conclusion. Dans l'esprit <nella mente>, sous sa forme propre
et vive6.

sein Standpunkt von dem ihren dennoch geschieden, sobald man die Art seiner
Begründung und das erkenntnistheoretische Fundament, auf dem er ruht, ins
auge faßt. Hier ergibt sich alsbald ein charakteristischer Gegensatz».

6. Giordano Bruno, De l'infinito, Universo e Mondi, 1584; tr. Cavaillé,
introduction M. Granada et notes de J. Seidengart, Paris : Les Belles-Lettres, 1995,
p. 58-60. Ce découpage de la citation a été réalisé par Cassirer in Das
Erkenntnisproblem, p. 280-81 : «Wer das Unendliche vermittelst der Sinne zu
erkennen verlangt, gleicht einem, der die Substanz und die Wesenheit mit den
Augen erblicken will; wer alles das, was nicht sinnlich wahrnehmbar, leugnen
wollte, der müßte notwendig dazu gelangen, auch sein eigenes Sein und Wesen
zu verneinen... Dem Verstand allein kommt das Urteil und die Entscheidung über
alles zu, was nicht direkt und gegenwärtig gegeben, sondern räumlich und zeitlich

von uns getrennt ist. Die Wahrheit nimmt zwar von den Sinnen als einem
ersten schwachen Anfang ihren Ausgangspunkt, aber sie hat in ihnen nicht ihren
Sitz ; sie ist in dem sinnlichen Objekt wie in einem Spiegelbilde; in der Vernunft
in der Form diskursiven Denkens; im Intellekt als Prinzip und Schlußfolgerung ;

im Geiste endlich in ihrer ureigenen und lebendigen Gestalt enthalten».



118 ÉTUDES DE LETTRES

Cassirer, qui reste toujours soucieux de relever les traces les
plus subtiles de l'idéalisme, même là où l'on s'attend le moins à

le trouver, ne manque donc pas de souligner que, pour Bruno, le
concept d'infini a partie liée avec la raison pure, et partant, avec
l'esprit, c'est-à-dire avec la «conscience de soi7». C'est donc
l'infinitisme brunien qui arrache la pensée nolaine aux prises du
sensualisme de la Renaissance italienne pour le placer dans le
sillage de l'idéalisme dont la révolution copernicienne montre la
puissance dans le champ de l'astronomie. C'est d'ailleurs la raison

pour laquelle Cassirer a décidé de présenter ensemble
Copernic et Bruno dans le chapitre qui précède celui qui est
consacré à la naissance de la science exacte, puisque : « la
répercussion de cette nouvelle vision du monde [s. e. copernicienne]
sur la conscience de soi individuelle se présente de la façon la
plus évidente dans la personnalité et dans les œuvres de Giordano
Bruno8 ». Reste à déterminer plus précisément la théorie bru-
nienne de la connaissance.

2. L'abîme entre les facultés sensibles et la connaissance
intellectuelle

S'il est vrai qu'au niveau de Dieu le problème de la connaissance

est résolu, en revanche il laisse subsister un abîme
insurmontable sur le plan de la connaissance humaine. En effet,
Cassirer souligne clairement la distinction et l'opposition entre la
connaissance sensible et la connaissance intellectuelle qui caractérise

l'homme selon Bruno. A telle enseigne que Cassirer y voit
une ressemblance frappante avec la théorie kantienne de la
connaissance telle qu'elle se présentait dans la Dissertation de 1770:

La distinction des facultés contient donc en elle la reconnaissance
de leur particularités et de leurs propres fonctions respectives.
[Bruno] semble avoir atteint un point de vue presque identique à

celui qui caractérise la dissertation d'habilitation de Kant : De mundi
sensibilis atque intelligibilis forma etprincipiis. Le sensible et
l'intelligible constituent deux règnes de l'être rigoureusement distincts,

7. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 280-81 : «So sehen wir den Begriff
des Unendlichen mit dem Problem des Selbstbewußtseins ins Beziehung
gesetzt». C'est Cassirer qui souligne.

8. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 277 : «Diese Rückwirkung der
neuen Weltansicht auf das Selbstbewußtsein des Individuums stellt sich am
deutlichsten in der Persönlichkeit und den Werken Giordano Bruno dar».



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 119

qui doivent être compris et jugés suivant des principes cognitifs
divers. [...] La possibilité d'une science des phénomènes à la fois
exacte et nécessaire, que Bruno s'efforce de viser véritablement,
n'est nullement garantie. En effet, même si les deux pouvoirs de
connaître sont désormais appréciés en vertu de leur propre prestation
caractéristique, leur collaboration à propos d'un seul et même
contenu de conscience est inconcevable suivant les présupposés que
[Bruno] a admis jusqu'à présent9.

Certes, bien que ces deux facultés bien distinctes soient
indépendantes l'une de l'autre, Bruno considère que la faculté
sensible, qui est subordonnée à la connaissance intellectuelle, lui sert
pourtant d'aiguillon et vient l'éveiller. Toutefois, 1'intellection,
l'acte de comprendre, reste un acte totalement inhérent à notre
esprit, comme l'enseigne la doctrine de Saint Augustin. Cassirer
reprend à son compte la célèbre formule selon laquelle
Y«intellectio» est une «interna lectio», qu'il explicite en précisant
que «le véritable concevoir, c'est un lire et un comprendre
intérieurs10». Toutefois, pour mieux comprendre ce qui fait l'originalité

de la théorie brunienne, il importe de reconnaître l'étroite
solidarité qui règne entre sa métaphysique et sa théorie de la
connaissance, car c'est l'être absolu qui commande et ordonne le
connaître au sein de son panthéisme11 et non pas l'inverse. En
fait, le panthéisme de Bruno consiste à affirmer que tout est un, et
que l'un est dans le tout, en ce sens que les effets infinis de la
cause substantielle infinie restent intérieurs au tout. La relation
qui unit la substance unique et infinie à l'infinité de ses effets est
une relation d'expression. D'ailleurs Bruno reprend à Nicolas de

9. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 289-90: «Die Scheidung der
Vermögen schließt also jetzt zugleich die Anerkennung ihrer Eigenart und der
ihnen eigentümlichen Funktion in sich. Fast scheint damit ein Standpunkt
erreicht, wie Kants Habilitationsschrift: «De mundi sensibilis atquie intelligibilis
forma et principiis» kennzeichnet: das Sinnliche und Intelligible bilden zwei
streng gesonderte Reiche des Seins; die nach verschiedenen Prinzipien der
Erkenntnis aufzufassen und zu beurteilen sind. [...] Die Möglichkeit einer exakten

und notwendigen Wissenschaft der Phänomene, auf die Brunos Tendenz
eigentlich abzielt, ist nicht gewährleistet: denn, wenngleich die beiden Potenzen
der Erkenntnis für sich allein nunmehr nach ihrer charakteristischen Leistung
gewürdigt sind, so ist doch ihr Zusammenwirken an ein und demselben Inhalt des
Bewußtseins nach den bisherigen Voraussetzungen nicht zu begreifen».

10. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 281-82 : «Wahrhaftes Begreifen ist
daher stets ein inneres Lesen und Verstehen: die "intellectio" ist "interna
lectio"».

11. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 282.



120 ÉTUDES DE LETTRES

Cues le couple «complicatio-explicatio». En effet, le Cusain
déclare dans La Docte ignorance: «Dieu est donc l'enveloppement
<complicatio> universel, en ce sens que tout est en Lui, et le
développement <explicatio> universel en ce sens qu'il est en
tout12.» Toutefois, Nicolas de Cues n'a pas manqué de souligner
que ce couple ne peut épuiser le mystère de la création, car, dit-il
dans la Docte ignorance: «la modalité de l'enveloppement et du
développement dépasse les forces de notre pensée13 ». Pour
Bruno, au contraire, la voie de la complicatio est celle qui mène
vers l'Un, tandis que celle de Yexplicatio se dirige vers la production

de la multiplicité infinie des êtres finis, sans que notre intellect

soit totalement dépassé pour autant dans ce mouvement
puisqu'il en est une pâle copie. En définitive, ce qui unit l'être
matériel et l'être spirituel, c'est qu'ils ne sont que deux expressions

qui symbolisent l'activité créatrice infinie de Dieu: «ils
contiennent, développés dans une multiplicité, ce qui est donné en
celle-ci dans une unité originelle. L'intellect lui-même
accompagné de toutes ses déterminations est une présentation et
pour ainsi dire une imitation symbolique du même principe originel

dont la nature tire son fondement14 ». Or, il ne faut pas oublier
que les choses singulières sont produites à l'image des archétypes
qui sont constitutifs de l'intellect divin; par conséquent, les
concepts que nous trouvons dans notre propre entendement ne
sont à leur tour que la copie de ces copies. C'est pourquoi Bruno
considère que les concepts que nous avons des choses extérieures
ne sont que les «ombres des idées» qui ont servi de modèles
originaires à leur propre production. Mais il n'y a pas lieu de
s'inquiéter de cette apparente «dégradation» logico-ontologique de
nos concepts intellectuels par rapport à leurs paradigmes idéels,

12. Nicolas de Cues, La Docte ignorance, 1440, livre n, chap. 3, tr.
Gandillac, Paris : Aubier, 1942, p. 111-12. On trouve la même idée dans la lettre
de Nicolas de Cues à Rodrigue Sanchez de Trêves du 20 mai 1442 et dans le De
Idiota, 1450, in éd. Gandillac, Paris: Aubier, 1942, respectivement p. 172 et p.
297.

13. N. de Cues, La Docte ignorance, p. 112.
14. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 283 : «Geistiges und körperliches

Sein werden jetzt gleichmäßig zum Sinnbild der unbeschränkten, göttlichen
Schöpfertätigkeit; sie enthalten zur Vielheit entfaltet, was in ihr in ursprünglicher

Einheit gegeben ist. Der Intellekt selbst samt all seinen Bestimmungen ist
eine Darsdtellung und gleichsam eine symbolische Nachahmung desselben
ursprünglichen Prinzips, aus dessen Grunde die Natur hervorgeht».



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 121

puisque les uns comme les autres ne font que refléter l'activité
productrice du Tout15. L'acte de connaître pour Bruno consiste
donc à suivre le processus même de l'être suivant lequel la nature
passe du Minimum au Maximum dans un développement que le
chemin de la pure abstraction intellectuelle peut inverser en
remontant du multiple vers l'Un originel, antérieur à toute dispersion

ontologique. Ainsi comprenons-nous mieux que les fondements

métaphysiques de la pensée brunienne commandent et
ordonnent le sens de sa théorie de la connaissance, puisque ce qui
semble être disjoint en cette dernière (les facultés sensibles et
intellectuelles) est lié dans sa théorie de l'Un et de ses reflets infinis.

Le monisme immanentiste de la métaphysique brunienne
dépasse le dualisme apparent de son épistémologie. Cassirer
déploie un zèle remarquable pour déceler les diverses solutions que
Bruno envisagea tour à tour, sur le plan de la théorie de la
connaissance, pour tenter de rapprocher les facultés sensibles et
intellectuelles, bien que la véritable solution de cette «antinomie»

(suivant l'expression de Cassirer) ne réside qu'au sein de

l'ontologie.

3. Les tentatives de médiation entre le sensible et l'intelligible
dans la théorie de la connaissance

a) Une première ébauche de solution réside dans un thème qui
est très cher à l'ensemble des philosophies de la Renaissance
italienne, à savoir celui de la beauté. Cassirer se fonde essentiellement

sur un passage très important des Fureurs héroïques,
fortement inspiré du Banquet et du Phèdre de Platon, mais aussi
de Plotin, pour souligner que c'est au niveau de la beauté que se
dévoilent les affinités qui régnent entre la matière et la forme. Il
n'y a pas vraiment de transition de la matière à la forme, mais plutôt

une tension essentielle que la tradition désigne comme un désir,
voire un irrésistible amour, que Cassirer appelle « une tendance
interne vers la forme16 ». Autrement dit, la beauté des formes
sensibles nous donne à penser l'immanence de l'archétype idéal dans

15. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 283-84: «Die Welt der Begriffe ist
der bloße Schatten der dinglichen Welt, die ihrerseits wiederum das Reich der
ungewordenen und ewigen Ideen widerspiegelt. Auch die Schrankenlosigkeit des
Verstandes im Fortschritt seiner Operationen ist nichts anderes, als eine Abart
und ein Abglanz der unendlichen produktiven Tätigkeit des Alls.»

16. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 285 : «inneren Streben zur Form».



122 ÉTUDES DE LETTRES

les phénomènes et vient en quelque sorte annuler toute relation
d'extériorité entre la matière et la forme. Corrélativement, les
formes physiques sont pour ainsi dire « spiritualisées » puisque ce
qui resplendit en elles, c'est l'harmonie que l'âme introduit dans le
sensible pour l'ordonner et l'unifier. Cassirer ne peut s'empêcher
de reprendre presque littéralement dans son analyse un passage des
Fureurs héroïques qu'il indique en note et qu'il aurait dû
commenter :

Tous les amours [...] tendent à la divine beauté, laquelle se
communique d'abord aux âmes et resplendit en elles, puis, des âmes [...]
se communique aux corps. L'affection bien ordonnée aime les

corps, ou plutôt aime la beauté corporelle parce qu'elle est l'indice
de la beauté de l'esprit [...]. Ce qui nous inspire l'amour du corps,
c'est une certaine spiritualité que nous y voyons, et qui s'appelle
beauté ; laquelle ne consiste pas dans des dimensions plus grandes
ou plus petites, dans des couleurs ou des formes déterminées, mais
dans une certaine harmonie et consonance des membres et des
couleurs. L'affinité de cette harmonie avec l'esprit est sensible aux sens
les plus aigus et pénétrants17.

Certes, on pourrait objecter à Cassirer qu'il détourne le sens
des textes en utilisant sur le plan de la théorie de la connaissance
une sorte de discursus initiatique qui entend nous élever vers la
divine beauté. En fait, il n'en est rien, car Cassirer avait soigneusement

montré à propos de Copernic que son nouveau concept
d'univers intégrait à la fois un moment mathématique et un
moment esthétique18. D'ailleurs, Copernic lui-même avait déploré
que les astronomes qui l'ont précédé n'ont pas su découvrir la
véritable symétrie du monde, pas plus que sa forme, si bien qu'ils
ont engendré un «monstre» fait de pièces rapportées qui n'ont
entre elles aucune cohésion interne19.

17. Giordano Bruno, De l'Heroici Furorii, Paris: 1585; tr. P. H. Michel,
Paris: Les Belles Lettres, 1954, 2e éd. 1984, IIe Partie, Dialogue III, p. 182-83.
Cité par E. Cassirer, op. cit., p. 286-87.

18. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 273 : «Die Einheit des mathematischen

Begriffs schließt zugleich die Einheit der ästhetischen Anschauung in sich.
Beide Momente ergänzen sich wechselseitig und gelangen erst damit zur eigenen
inneren Vollendung.»

19. Nicolas Copernic, De Revolutionibus orbium coelestium, Nürenberg:
1543, tr. partielle Koyré, Paris: Alcan, 1934; rééd. Blanchard, 1970, Lettre-
Préface, p. 40-42 : «Enfin, en ce qui concerne la chose principale, c'est-à-dire la
forme du Monde et la symétrie exacte de ses parties <hoc est mundi formant ac
partium ejus certam symmetriam>, ils ne purent ni la trouver, ni la reconstituer.



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 123

Malgré toute l'ingéniosité de la démarche de Cassirer pour
montrer que la conception brunienne de la matière n'est plus rien
de la puissance nue des scolastiques, puisqu'elle est tendance vers
la forme, et même vers des formes successives déterminées
qu'elle contient elle-même à l'état de germe, il lui faut reconnaître

en fin de compte que Bruno refuse expressément de réunir
les facultés intellectuelles et les facultés sensibles dans ce même

ouvrage italien.

b) La seconde ébauche de médiation s'appuie sur la conception
brunienne de Y imagination. En cela, Bruno ne fait que suivre,
tout s'en démarquant nettement par la suite, la conception
aristotélicienne de l'imagination qui figure dans le De anima et qui voit
en elle une sorte d'intermédiaire entre la sensation passive et les
opérations de la pensée20. C'est dans sa présentation de la théorie
brunienne de l'imagination que Cassirer laisse transparaître son
attachement au kantisme, car il voit davantage cette faculté
comme un tertium quid qui jette un pont entre les sensations et les

concepts intellectuels, que comme une étape transitoire dans une
démarche spirituelle de type néoplatonicien qui s'élève graduellement

du sensus à la mens en passant progressivement dans son
ascension par Yimaginatio, la ratio et Yintellectus. D'ailleurs le
vocabulaire à résonance fortement kantienne de Cassirer ne
trompe pas :

Die Imagination bezeichnet das Bindeglied zwischen der passiven

Aufnahme des sinnlichen Stoffes und der reinen
Vernunftbetätigung21.

En revanche, Cassirer atteint à une compréhension vraiment
profonde de la pensée brunienne lorsqu'il montre le rôle et la
fonction qu'assume l'imagination dans notre compréhension de
l'infini. En effet, c'est l'imagination qui arrache l'esprit humain
au confinement qui emprisonne toutes nos perceptions sensorielles

dans une sorte d'horizon qui n'est autre que la projection
de la finitude de nos facultés sensorielles. Les opérations de notre
imagination sont en elles-mêmes illimitées ; il y a même en elles

Et l'on peut comparer leur œuvre à celle d'un homme qui, ayant rapporté de
divers lieux des mains, des pieds, une tête et d'autres membres (très beaux en eux-
mêmes mais non point formés en fonction d'un seul corps et ne se correspondant
aucunement), les réunirait pour en former un monstre plutôt qu'un homme».

20. Cf. Aristote, De anima, III, 3.
21. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 287.



124 ÉTUDES DE LETTRES

une aspiration qui leur donne la possibilité de poursuivre leur
processus au-delà de toute limite assignable. L'imagination excède
chacune des limites que nous imposent nos sens et elle nous
pousse toujours plus avant en figurant toujours au-delà de chaque
limite une nouvelle virtualité. Chaque point d'arrêt que fixe toute
donnée sensorielle dans le flux des choses apparaît alors comme
une limitation arbitraire que l'on aurait pu établir en n'importe
quel autre point de l'espace et du temps. L'imagination ajoute
l'espace à l'espace, des réalités virtuelles aux réalités effectives,
et cette opération peut être réitérée de manière illimitée. Ainsi,
l'imagination nous permet de dépasser notre sensibilité bornée,
nous permet de rectifier les grossières illusions du sensus et nous
introduit dans les opérations discursives de la ratio. C'est là que
l'imagination présente des affinités avec nos facultés intellectuelles

qu'elle anticipe au sein même de la figuration sensible22.

Toutefois, l'honnêteté intellectuelle de Cassirer le conduit à

souligner que cette fonction médiatrice de l'imagination n'est
qu'une bluette de Bruno, car tout le reste de son œuvre affirme la

coupure absolue entre les facultés sensibles et les facultés intellectuelles.

Par conséquent, seule l'anticipation esthétique reste pour
Bruno le moment déterminant d'une éventuelle confrontation du
sensible et de l'intelligible au niveau de nos facultés cognitives.
En revanche, c'est au niveau de sa philosophie de la nature et de sa

métaphysique que Bruno fournit un moyen décisif pour surmonter
l'abîme qui sépare le sensible et l'intelligible. Ce qui permet à

Cassirer de remarquer au passage que la théorie de la connaissance
chez Bruno est inséparable de l'ontologie, et surtout que l'ontologie

est encore le lieu où la pensée préscientifique exerce ses
talents, comme l'antichambre de la vérité scientifique. Bref, la
philosophie brunienne est encore enlisée dans la toute première
étape du mouvement de pensée qui substitue progressivement

22. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 288 : «so treibt die Einbildungskraft
über jedes solche willkürlich angenommene Ende hinaus und erweist sich

darin dem Intellekt verwandt, dessen Charakter und Wesenheit in der
Unendlichkeit seiner Operationen besteht». Pour illustrer son propos, Cassirer
cite un passage important de VAcrotismus camoeracensis, art. XXI, in Op. lat., I,
1, p. 119 où Bruno déclare : «Ainsi donc, l'imagination ne se trompe pas quand
elle se lance à la poursuite d'une tâche <molem> infinie, mais elle imite la nature
de plus près et nous fait mieux que le sens aborder la vérité, cette vérité que le
premier intellect peut seul comprendre lui qui ne comprend rien d'autre que l'un
et l'infini». C'est nous qui traduisons.



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 125

l'unité fonctionnelle des concepts à l'unité substantielle de ceux-
ci. Mais Bruno a cependant réussi à opérer sur le plan métaphysique

et cosmologique un bouleversement qui prépare et rend
possible celui que Kepler et Galilée vont produire dans le champ
de la connaissance scientifique. La révolution copernicienne inclut
donc un moment métaphysique qu'incarne Bruno et un moment
épistémologique dont Galilée représente la figure emblématique.

II. Du connaître à l'être ou la résorption du dualisme

Cassirer aborde directement l'ontologie brunienne en montrant,
par delà son panthéisme immanentiste, qu'elle développe une
conception dynamique de l'être qui repose sur une tension essentielle

entre le fini et l'infini. Au sein de l'immanence de la
substance divine, les êtres individuels finis ne peuvent jamais
coïncider avec le Tout illimité dont ils font partie. Les étants
individuels souffrent du mal de la particularité et de la finitude, car ils
ne peuvent jamais être dans le même temps tout ce qu'ils peuvent
être selon leur propre nature. L'existence des individus est donc
fourvoyée loin de leur essence et, de ce fait, aliénée. D'où un
effort incessant des individus pour tenter d'être successivement tout
ce qu'ils peuvent être, ce qui rend leur existence à la fois instable
et dynamiquement tendue vers un but infini23.

Malgré toute l'originalité du monisme immanentiste de Bruno,
ce dernier conserve une conception très traditionnelle de l'être.
En effet, plus un être est durable, plus il a de réalité ; par conséquent,

l'être suprêmement réel doit posséder une existence illimitée

et permanente. Tel est bien le cas de la substance unique en
tant qu'elle est le substrat permanent du Tout de l'être. Pour
Bruno, Cassirer ne s'y est pas trompé, cette substance unique,
c'est le Tout. Seul le Tout est souverainement réel. En outre,
Cassirer a bien compris que cette substance unique inclut la
matière et que Bruno réhabilite la matière que les néoplatoniciens
avaient tant méprisée, puisqu'il la place au niveau de Dieu. Bien
que Bruno ait distingué entre le principe formel et le principe

23. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 295 : «Kein begrenztes Wesen ist
jemals zugleich alles das, was es seiner Natur und seiner Wesenheit nach zu sein

vermag : aber es enthält auf jeder Einzelstufe seines Seins die Kraft und den
Keim zu allen künftigen Formen in sich und ist durch sie seiner Unendlichkeit
versichert.»



126 ÉTUDES DE LETTRES

matériel de la substance, il convient de saisir que cette distinction
n'est qu'une abstraction valable pour notre seul intellect fini. En
effet, le moment de la distinction entre forme et matière, entre
âme et corps, entre le nocher et son navire, est celui de Y «intel-
letto» individuel fini, pris isolément, qui opère des abstractions et
des oppositions ; bref, c'est le niveau de Yexplicatio. En revanche,
le moment de l'unité indivisible du Tout est celui de l'Un, où
vient culminer l'ouvrage métaphysique du De la Causa, c'est le
niveau de la complicatio où l'Univers n'est plus pris en extension,
mais en compréhension dans la coïncidence des opposés. Bruno a

toujours défendu un monisme qu'il ne faut pas entendre au sens
statique d'une doctrine qui affirme que le réel est un, mais plutôt
au sens d'une dynamique de la pensée qui est entièrement tendue
vers l'Un infiniment.

Tout se passe comme si Y «Anima mundi» est au Monde ce que
l'âme individuelle est au corps singulier qu'elle organise, façonne
et conserve de l'intérieur. Toutes les difficultés naissent de ce que
l'on se demande à ce niveau s'il y a transcendance de Dieu par
rapport à l'âme du Monde et transcendance de celle-ci par rapport
aux âmes individuelles. De même, y a-t-il une certaine forme de
hiérarchie entre les différentes sortes d'intellects? Bruno lui-
même nous donne, semble-t-il, la clef de cette énigme en montrant

qu'il existe entre les diverses âmes individuelles et l'âme du
Monde la même relation que celle qui unit la pensée humaine à

ses propres idées, c'est-à-dire une sorte de causalité immanente :

L'intellect universel est la faculté intime la plus réelle et la plus
propre, la partie la plus efficace de l'âme du Monde. C'est le même
intellect qui remplit tout, illumine l'univers et dirige
convenablement la nature dans la production de ses espèces ; et il est à la

production des choses naturelles ce que notre esprit est à la production

ordonnée des espèces rationnelles24.

Cet immanentisme, qui implique que les effets restent
rigoureusement intérieurs à leur propre cause, contient tout de même
une sorte de dénivellement ontologique. En effet, s'il est vrai que
l'unité de notre pensée produit une multiplicité d'idées qui
subsistent dans son intériorité, les espèces rationnelles ainsi produites
ne sauraient avoir la même consistance ontologique que le dyna-

24. Giordano Bruno, Causa, Principio e Uno, 1584, rééd. ital. a cura di G.
Aquilecchia, Torino: 1973, p. 67; tr. Namer, Paris: PUF, 1930, Deuxième
Dialogue, p. 89.



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 127

misme interne qui les a engendrées. Entre les idées et la pensée il
y a une sorte de relation d'expression. Bien que la pensée ne
puisse être réduite à l'une de ses innombrables idées, celles-ci
portent une trace de la pensée qui les a façonnées, qui les a mises
en forme.

L'âme est semblable à un miroir, mais tandis que l'âme du
Monde reflète l'Univers de façon hautement unifiée et continue,
en revanche les âmes individuelles reflètent le même Univers de

façon limitée, tronquée, et finalement inadéquate. Cette image,
bien qu'elle illustre à merveille les rapports entre l'un et le
multiple, ne convient pas totalement à la pensée de Bruno parce que
dans cette perspective de l'âme-miroir qui reflète passivement, on
perd complètement de vue toute la dynamique du principe formel
actif qui vivifie et organise tout intérieurement. Enfin, la multiplicité

des âmes particulières ne doit pas être prise comme l'aboutissement

de dégradations successives de l'activité originelle et de la
«fulguration divine <fulgorem divinitatis>25 », car toutes ces âmes
réalisent tour à tour, chacune à leur manière, l'infinité des formes
d'être possibles. Bruno ne conserve rien de ce qui ressemble, dans
le néoplatonisme, à une sorte de hiérarchie de formes plus ou
moins dégradées ou involuées ; dans sa perspective immanentiste,
toute hiérarchie est abolie, seul subsiste le mouvement de l'esprit
dans la connaissance qui suit la voie de la complicatio vers l'Un
ou celle de Yexplicatio vers la production de la multiplicité infinie

des êtres finis :

C'est ce qui fait la différence entre l'Univers et les choses de
l'Univers ; celui-là constitue tout l'être et toutes les manières d'être ;

quant à celles-ci, chacune possède tout l'être, mais non pas toutes
les manières d'être. [...] De plus, l'Univers comprend tout l'être
totalement, parce qu'en dehors et au-dessus de l'être infini il n'est
rien, puisqu'il n'y a pas de dehors ni de dessus ; quant aux choses
individuelles, chacune comprend tout l'être, mais non pas totalement,

parce qu'à côté de chacune d'elles il y en a d'infinies autres.
Ainsi, entendez que tout est en tout; mais qu'il n'y est pas totalement

et sous tous ses modes en chaque individu. De même, entendez

que chaque chose est l'Un, mais, non pas sous le même mode26.

C'est à ce niveau que Cassirer montre la supériorité de l'ontologie

brunienne sur les impasses de la conception logico-ontolo-
gique des péripatéticiens de Paris. En effet, ceux-ci affirmaient

25. Ibid.
26. G. Bruno, Causa, Principio e Uno, Cinquième Dialogue, p. 196-97.



128 ÉTUDES DE LETTRES

d'une part, conformément aux écrits d'Aristote, que seul l'universel
a proprement une valeur scientifique; mais ils posaient,

d'autre part, que seule l'existence individuelle constitue la réalité
suprême. D'où l'aporie insurmontable d'une science péripatéticienne

qui se montre incapable d'atteindre le réel puisqu'il ne
peut jamais se donner sous la forme de l'universalité abstraite.
Est-ce à dire pour autant que Bruno ait réussi à surmonter cette
aporie péripatéticienne grâce à son monisme immanentiste

Tout comme Platon et Aristote, Bruno affirme qu'il n'y a de
science possible que de ce qui est éternel et immuable. Par conséquent,

chacun des individus finis, dont l'existence est enserrée
dans d'étroites déterminations spatio-temporelles, est bien objet
de perception et de sensation, mais non pas objet de savoir. En
revanche, la nature peut être l'objet du savoir lorsqu'on la conçoit
non pas comme une collection d'existences individuelles, mais
comme l'unique fondement originel, hautement unifié, de tous les

phénomènes et de tous les étants particuliers qui ne font que
transparaître fugitivement. Les particularités individuelles, qui
sont accessibles à la sensation et à la perception sensible, peuvent
bien relever d'une connaissance historique, c'est-à-dire d'une
certaine érudition, mais nullement d'une connaissance proprement
scientifique et rationnelle.

L'existence limitée spatialement et temporellement est un objet
de la sensation, non point un objet du savoir. [...] Si nous restons à

l'intérieur des limites de l'être singulier, jamais nous ne sortirons du
champ de l'opinion fallacieuse et de l'apparence sensible. [...]
Aucune tentative sophistique de conciliation ne peut supprimer
cette opposition fondamentale : ce qui est donné comme chose
sensible et changeante, ne peut devenir ni un objet de l'intellect pur, ni
médiatement ni immédiatement, ni en soi ou pour soi, ni «per acci-
dens». Ce qui est connaissable, au sens strict, ce n'est donc jamais
l'objet naturel [singulier], mais la Nature comme fondement
unitaire et règle universelle dont dépendent tous les phénomènes
particuliers27.

27. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 298 : «Das räumlich
eingeschränkte und zeitlich begrenzte Dasein ist ein Gegenstand der Empfindung, nicht
des Wissens. [...] Verbleiben wir innerhalb der Schranken der Einzelwesen, so
gelangen wir über das Gebiet der trügerischen Meinung und des Sinnenscheins
nirgends hinaus. [...] Kein sophistischer Versuch der Versöhnung kann diesen
Grundgegensatz zur Aufhebung bringen: was als sinnliches und veränderliches
Ding gegeben ist, das kann weder mittelbar noch unmittelbar, weder an und für
sich, noch «per accidens» zum Gegenstand für den reinen Intellekt werden.



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 129

Cassirer voit dans cet attachement de Bruno à l'universel, sur le
plan de la définition de l'objet de la science, une forme de modernité.

C'est pourquoi Cassirer rapproche Giordano Bruno de
Galilée. Seulement, ce qui différencie radicalement leur démarche,
c'est que Bruno voit cet universel dans la substance unique du
Tout, tandis que Galilée fait de la loi physique l'objet universel de
la recherche scientifique. La ligne de partage des eaux se situe
bien entre Bruno et Galilée, car c'est là que prend naissance la
science exacte de la nature. En-deçà de la science, nous avons la
philosophie brunienne de la nature dont l'antinomie gnoséologique
interne ne peut être surmontée qu'en passant de la physique à la
métaphysique, c'est-à-dire en remontant des phénomènes sensibles
illusoires à la substance unique permanente dont ils dérivent. Avec
Galilée, au contraire, on passe d'une conception substantielle à

une conception fonctionnelle de l'universel, grâce au concept de
loi. Donc, en toute rigueur, Cassirer a raison de dire que l'ontologie

brunienne a contribué en quelque sorte à l'avènement de la
science galiléenne, puisqu'il conçoit la Nature comme la force
inhérente qui règle le cours des choses par ses propres lois28. Nous
avons là affaire à l'illustration historique magistrale de la thèse
systématique que Cassirer développera dans Substanzbegriff' und
Funktionsbegriff quelques années plus tard; mais nous apprenons
du même coup que c'est au sein même de la conception
substantielle du réel (donc dans la métaphysique) que fut préparée et
mise en forme, au moins partiellement, la nouvelle conception
fonctionnelle de la connaissance. D'où cette conclusion de
Cassirer :

Toujours est-il que face au système aristotélicien, l'application et
la fonction métaphysique du concept de substance ont été entièrement

transformées. En détournant la science de l'objet singulier et
en la retournant vers la nature prise comme un tout, Bruno a opéré
le passage vers la nouvelle conception suivant laquelle la «Nature»

Erkennbar im strengen Sinne ist daher niemals das Naturding, sondern die Natur
als der einheitliche Grund und die universale Regel, auf der alle besonderen
Erscheinungen beruhen.»

28. E. Cassirer cite un texte étonnant du De immenso, 1591, livre VIII, chap.
IX, Op. to., I, 2, p. 310:
Natura estque nihil, nisi virtus insita rebus.
Et lex, qua peragunt proprium cuncta entia cursum.
«La nature n'est rien d'autre que la vertu inhérente aux choses. Et elle est la loi
selon laquelle toute réalité suit son propre cours». C'est nous qui traduisons.



130 ÉTUDES DE LETTRES

est devenue synonyme de loi universelle. [...] On peut dire que ce
que Galilée a accompli dans la logique des sciences, [Bruno] l'a
préparé dans Vontologie: la nouvelle définition de l'être conduit
peu à peu à évaluer différemment les moyens de connaître qui
permettent de l'appréhender et de le déterminer29.

Malgré ce rapprochement intéressant entre Bruno et Galilée,
Cassirer essaye d'expliquer les raisons philosophiques et épisté-
mologiques qui conduisirent Giordano Bruno à exclure les instruments

mathématiques de ses recherches en cosmologie et en
philosophie de la nature.

III. La critique brunienne des mathématiques et la doctrine du
Minimum

Nous avons vu qu'en passant de la théorie de la connaissance à

la théorie de l'être, l'abîme qui séparait la sensibilité de la pensée
pure s'est déplacé et figure de nouveau dans l'opposition entre
l'universel et le particulier. Du détail de la nature empirique, on
ne peut donner qu'une connaissance historique, descriptive, mais
nullement un savoir rationnel. Pourtant, comme le fait remarquer
Cassirer, Bruno s'était inspiré au début de sa philosophie des
travaux astronomiques de Copernic qui rentraient précisément dans
le détail du fonctionnement du système solaire. D'où un écart de

plus en plus inquiétant entre les développements théologico-méta-
physiques du système brunien et l'exploration des phénomènes
naturels. C'est pourquoi, dans la dernière phase de son œuvre,
Bruno s'est efforcé de surmonter cette antinomie en développant
une philosophie du Minimum et de la mesure dans l'un de ses
derniers grands livres de la « trilogie de Francfort » le De triplici mi-
nimo et mensura (1591).

Dans cet ouvrage, Bruno a développé toute une théorie générale

du Minimum à partir de laquelle s'ordonnèrent ses différents

29. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 299 : «Immerhin ist gegenüber dem
Aristotelischen System die Anwendung und die metaphysische Funktion des
Substanzbegriffs eine andere geworden. Indem Bruno die Wissenschaft von dem
Einzelobjekt hinweg auf die Allnatur zurückweist, schafft er damit den Übergang
zu der neuen Ansicht, für die die «Natur» mit dem allgemeinen Gesetz gleichbedeutend

wird. [...] So kann man sagen, daß er [Bruno] dasjenige, was Galilei in
der Logik der Wissenschaften geleistet hat, in der Ontologie vorbereitet : die neue
Definition des Seins führt allmählich zu einer veränderten Schätzung der
Erkenntnismittel, mit denen dieses Sein sich ergreifen und bestimmen läßt.»



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 131

aspects mathématiques, physiques et métaphysiques. Une des

conséquences les plus surprenantes de cette théorie, c'est que
Bruno, qui était resté pourtant très attaché à l'atomisme (un ato-
misme, certes, fort différent de la tradition antique), s'est proposé
de l'accorder avec les mathématiques En effet, Bruno voulait
fonder une mathématique atomistique en remaniant assez
profondément certains axiomes et surtout de nombreuses définitions
d'Euclide. Il introduisit, en outre, d'importantes distinctions
comme en témoigne son De Minimo qui développe et approfondit
les idées déjà exposées dans les Cent soixante articles contre les
Mathématiciens, publiés à Prague trois ans plus tôt en 1588.
Malheureusement, Bruno plaçait son atomisme dans le cadre d'un
mobilisme universel rendant inutile, voire impossible, l'application

des mathématiques à la physique. Autrement dit, la mathématique

atomistique brunienne n'avait rien d'une physique
mathématique. D'où une sorte d'antinomie que Bruno ne parvint
jamais à surmonter complètement, malgré le recours à certains
artifices supplémentaires empruntés à la magie mathématique du
philosophe allemand Henri Cornelius Agrippa von Nettesheim
(1486-1535) comme le souligne Cassirer30.

Contrairement aux apparences, la théorie brunienne du
Minimum ne se réduit pas à un simple atomisme à proprement
parler, encore moins à du matérialisme, ni même à un mécanisme
atomistique. Certes, la matière était conçue par Bruno comme
discontinue, et constituée d'éléments indivisibles : «Ex minimis Ulis
corporibus omne corpus componitur», disait déjà VAcrotismus
Camoeracensis3i. Mais l'atome en lui-même n'est qu'un des
nombreux aspects du Minimum. En fait, le De Minimo est un
prolongement spéculatif des recherches sur l'Un dont il avait déjà été

question à propos de Dieu et de l'Univers :

Le Minimum est la substance des choses en tant qu'il désigne
naturellement quelque chose d'autre que le genre de la quantité, mais
dans la mesure où il est bien le principe des grandeurs corporelles,
il est le principe de la quantité. Le Minimum, dis-je, c'est la matière,
l'élément, l'efficient, la limite <finis> et le tout ; c'est le point en ce

30. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 301 : «Es ist eine innere Dialektik,
die über die bisherigen Festsetzungen weiter treibt, die zu einer neuen
Würdignug und logischen Wiederherstellung des Einzelwesens hindrängt». Sur
le rapprochement avec Henri Cornelius Agrippa, cf. Cassirer, Op. cit., p. 313.

31. Giordano Bruno, Acrotismus Camoeracensis, 1588, in Op. lat., I, I, p.
154.



132 ÉTUDES DE LETTRES

qui concerne la grandeur <magnitudine> à une et à deux dimensions,

c'est l'atome au sens privatif dans les corps qui sont des parties

premières, c'est l'atome au sens négatif dans les choses qui sont
tout entières dans tout et dans les choses singulières, comme dans le
cas de la voix, dans celui de l'âme et dans un genre semblable; c'est
la monade entendue en un sens rationnel dans les nombres, et
considérée comme essence en toutes choses. D'où il suit que le
Maximum n'est rien d'autre que le Minimum. Que l'on supprime
partout le Minimum, il ne restera alors plus rien nulle part. Que l'on
fasse partout abstraction de la monade, alors il ne restera plus nulle
part de nombre : il n'y aura plus rien à dénombrer ni personne pour
faire un dénombrement. Donc, sous le nom de monade on glorifie le
meilleur, le Maximum, la substance des substances, ainsi que l'entité

par laquelle les êtres sont32.

Le Minimum est « la substance des choses33 », mais il est triple :

le Minimum métaphysique ou monade, le Minimum physique ou
atome, et le Minimum mathématique ou le point.

Résoudre la matière d'un solide en ses atomes constitutifs c'est
retrouver, sous la multiplicité des êtres composés, l'unité simple
des minima qui sont, eux aussi, des figures de l'Uu et de l'Être
éternel: c'est passer des accidents que sont les composés à la
substance qu'est le minimum, pour retrouver, en-deçà des
apparences changeantes, l'être stable. En définitive, la voie qui consistait

à voir dans l'uni-totalité de l'Univers infini (Maximum)
Vexplicatio de l'Un, n'est pas à l'opposé de celle qui consiste à

résoudre les composés en leurs unités et les totalités partielles en
leurs éléments ultimes et indivisibles (Minimum). Le Maximum
«Immensum» et le Minimum indivisible ne sont que des aspects
différents d'une seule et même réalité : l'Un et le Tout.

32. Giordano Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat., éd.
Fiorentino & Tocco, 1879/1891,1, III, glose, p. 139-40: «Minimum est substantia

rerum, quatenus videlicet aliud a quantitatis genere significatur, corporearum
vero magnitudinum prout est quantitatis principium. Est, inquam, materia seu
elementum, efficiens, finis et totum, punctum in magnitudine unius et duarum di-
mensionum, atomus privative in corporibus quae sunt primae partes, atomus
negative in iisce quae sunt tota in toto atque singulis, ut in voce, anima et
hujusmodi genus, monas rationaliter in numeris, essentialiter in omnibus. Inde
maximum nihil est aliud quam minimum. Tolle undique minimum, ubique nihil
erit. Aufer undique monadem, nusquam erit numerus, nihil erit numerabile, nul-
lus numerator. Hinc optimus, maximus, substantiarum substantia, et entitas, qua
entia sunt, monadis nomine celebratur».

33. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat, I, III, p. 138-40.



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 133

Comme le Maximum, le Minimum demeure inaltérable : ainsi,
le changement ne concerne que les composés qui sont intermédiaires

entre le Minimum et le Maximum. La naissance et la mort
ne sont, respectivement, qu'un élargissement à partir du centre
qu'est l'âme et une retraite vers ce même centre : «Nativitas ergo
est expansio centri, vita consistensia sphaerae, mors contractio in
centrum34. » Dieu lui-même est la « Monade des monades qui
contient en soi la pluralité et la grandeur, qui renouvelle tout et donne
aux êtres l'existence35. » À cet égard, Cassirer a parfaitement raison

de remarquer que chez Bruno, le Minimum, en tant qu'il est
une Unité, est à la fois fondement et origine36.

Tout d'abord, Bruno nous avertit qu'il convient d'opérer une
distinction essentielle entre deux façons d'envisager le Minimum:
le Minimum absolu <absolute> et le Minimum en son genre <in
genere>31. Le Minimum en son genre est relatif à un genre
particulier d'être. C'est ainsi qu'il existe un «bœuf minimum, une
mouche minima38 » (pour reprendre les exemples mêmes de

Bruno), car chacun de ces deux exemples est un Minimum en son

genre qui ne peut, de ce point de vue, être surpassé en petitesse.
Autrement dit, le bœuf, la mouche, la lettre du grammairien39,
comme Minima sont des indivisibles seulement en leur genre,
mais ce ne sont pas des indivisibles dans l'absolu. En effet, étant
donné que ce sont des composés, ils peuvent à leur tour être résolus

en indivisibles absolus, comme la mouche peut être résolue en
ses atomes constitutifs. Même notre énorme globe terrestre pourrait

être pris comme un Minimum en son genre par rapport à la
distance des fixes, bien qu'il soit constitué lui-même d'une prodi-

34. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 3, in Op. lat, I, III, p. 143.
35. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 4, in Op. lat, I, III, poème, p.

144 et glose p. 146 :

Simpliciter tandem monadum monas una reperta est,
Quae multum et magnum complectitur omneque in ista
Integranda means, dans entibus esse, Deusque est.

36. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 302 : «Die sprachliche
Doppelbedeutung des "Prinzips" macht sich geltend: was der Grund eines Inhalts ist, das

müssen wir auch als den ersten Anfang seiner Entstehung setzen».
37. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. X, in Op. lat, I, III, p. 171 sq.
38. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. X, in Op. lat, I, III, p. 171, v. 6 :

«Non minimo minor esse potest bove, musca minorque».
39. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. X, in Op. lat, I, III, p. 172:

«Ut punctum est minimum mensori, littera pura grammatico, logicis simplex est
dictio...»



134 ÉTUDES DE LETTRES

gieuse quantité d'atomes40. Par conséquent, entre le Minimum «in
genere» et le Minimum «absolute», il existe bien une différence
de nature : ce ne sont pas des Minima du même ordre. Donc, tout
Minimum n'est pas nécessairement un atome, même si, en
revanche, tout atome est bien un Minimum, un indivisible absolu et,
également, le Minimum physique. Or, comme l'atome représente
également une unité réelle, indivisible, impénétrable, on peut
aussi l'appeler monade41. En ce sens, l'atome est à la fois une
monade, et un Minimum. En outre, Bruno distingue aussi entre
Minimum sensible et Minimum naturel42. Les Minima naturels
sont tous égaux et leur addition peut aboutir aux Minima apercep-
tibles par les sens. Donc l'atome réel reste bien au-delà du
Minimum visible ou sensible, sans avoir pour autant le statut d'un
être de raison.

Pour Bruno, il est certain que toutes les difficultés, qui naissent
au sujet de la composition du continu, sont imputables à la
doctrine (erronée selon lui) de la divisibilité infinie du continu. Tout
continu, qu'il soit physique ou mathématique est constitué de
Minima indivisibles dépourvus de parties parce qu'ils sont eux-
mêmes des parties premières. Certes, on ignore jusqu'où il est
possible de poursuivre la division du continu, mais il est indubitable

que la composition elle-même doit reposer sur un fondement
(ou un commencement) premier : le Minimum indivisible. Or, c'est
parce qu'il est impossible de déterminer où doit se trouver la
limite de toute division que certains philosophes, comme Aristote,
ont cru bon d'affirmer que le continu est divisible à l'infini. Pour
sa part, Bruno fait observer que ce n'est pas parce que l'on est
dans l'incapacité de fixer d'une manière déterminée la limite de la
division qu'il est légitime d'en conclure qu'elle va à l'infini.
Aussi, c'est la raison pour laquelle il rend hommage, momentanément,

aux mathématiciens qui ont prudemment conclu que la
division du continu va non pas in infinitum, mais in indefinitum43.

40. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. VIII, in Op. lat, I, III, p. 168 :

«sicut minimum in corpore, quod est tellus, ad spacium, quod est in maxima cir-
cumferentia, millies diametri terrae dimensionem absumpsisse potest. Unde et
tam ingens terrae globus ad peripheriam in fixis astris imaginabilem punctus est.
Et hic tarnen genus idem mensurabilis non egredimur».

41. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. II, in Op. lat., I, III, p. 138-40.
42. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 9, in Op. lat., I, III, p. 169:

«Discrimen minimi ade sensum a minimo simpliciter seu naturae».
43. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 7, in Op. lat., I, III, p. 158 :

«Unde et mathematici circumspectius intelligendo supponentes infinitum,



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 135

Or, ce n'est pas parce que la pensée est capable de concevoir
abstraitement une division in infinitum, qu'il en va nécessairement

ainsi dans la Nature: «Que l'on supprime partout le
Minimum, alors il ne restera plus rien nulle part44 ». Est-ce à dire
que cette loi de la Nature, qui exige partout l'existence de Minima
(c'est-à-dire d'atomes dans le monde physique), ait quelque
pertinence dans le monde des idéalités mathématiques Peut-on considérer

que l'atome physique ne soit rien d'autre qu'un point
mathématique Cela soulève la question de la spécificité des
mathématiques, de la physique et de la métaphysique ainsi que celle
de leurs rapports mutuels au sein de la philosophie de Bruno.

Tout d'abord, étant donné que l'atome a une existence
ponctuelle, on est légitimement conduit à se demander si Bruno
distingue entre l'atome physique et le point mathématique. Avant
d'examiner cette question, il convient d'opérer une distinction
stricte entre deux sortes de points. Bruno, en effet, prend un soin
tout particulier pour distinguer entre le point-minimum (autrement
dit comme partie) et le point-limite (considéré comme extrémité)
ou en termes bruniens : entre le Minimum et le Terminus. Ces
définitions précises que Bruno pose au livre IV du De Minimo,
reprennent les fines analyses du livre I de ce même ouvrage. Ainsi :

Le Minimum est ce qui n'a pas de parties, parce qu'il est une partie

première. <Est minimum cujus pars nulla est, prima quod pars
est>. [...] L'extrémité <terminus> est une limite qui n'a pas de
parties, parce qu'elle n'est pas non plus partie. <Terminus est finis cui
nec pars, quod neque pars est> 4S.

Ainsi, le point-minimum est bien une partie constitutive des

corps ou du continu. C'est un indivisible, un élément simple, une
véritable unité, parce qu'il est sans parties tout en étant lui-même
partie. Toutefois, bien que l'atome et le point soient tous les deux
des Minimums, Bruno précise que le point est le Minimum dans le
plan ou dans la ligne, tandis que l'atome est le Minimum dans
l'espace tridimensionnel :

En conséquence, pour celui qui prend les corps en considération,
la substance de toutes choses c'est le corps Minimum ou atome,

semper pro eo quod est indefinitum seu quantumcunque, nunquam vero pro eo
circa quod nulla est praxis et perperam concipiretur, usurpabunt».

44. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat., I, III, p. 140:
«Toile undique minimum, ubique nihil erit».

45. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre IV, ch. VII, in Op. lat. I, III, p. 284,
qui reprend les définitions du Livre I, ch. XIII.



136 ÉTUDES DE LETTRES

mais pour celui qui s'intéresse à la ligne et au plan : la [substance]
est le Minimum qu'est le point46.

Cette conception a comme principale conséquence qu'il est
impossible de distinguer entre les objets physiques et ceux des
mathématiques dès que l'on passe du plan à l'espace, ou comme dit
Bruno, du plan au solide. Tout se passe comme si la géométrie
n'était qu'une vaine abstraction, du moins tant qu'elle se
cantonne dans le plan, qui n'est, finalement, qu'une sorte de réel
tronqué, mutilé par la pensée.

Par ailleurs, le Terminus est indivisible comme le Minimum,
mais ce n'est pas une partie : il rend possible le contact entre les
parties que sont les Minima. C'est une sorte de «metaxu» qui
n'appartient à aucune des parties en contact, mais qui rend
possible tout contact. C'est plutôt une notion seconde qui présuppose
l'existence préalable des points-minima. On ne saurait donc
confondre la « définition du point comme Minimum avec celle du

point comme limite47 ». Tandis que l'atome comme point-minimum
est le substrat élémentaire des corps, le Terminus comme

limite résulte du contact entre les atomes impénétrables qui ne
sauraient en aucune façon être composés de points-limites.

Fort de cette conception, Bruno pense avoir définitivement levé
la principale objection aristotélicienne contre l'idée que le
continu pourrait être composé d'indivisibles. En effet, Aristote
avait montré dans sa Physique que le continu ne peut être composé

d'indivisibles48. Le nerf de l'argumentation d'Aristote reposait

sur l'idée qu'un indivisible doit être en lui-même dépourvu de

46. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat., I, III, p. 13-140
cf. aussi les définitions de l'atome et du point que fournit le De Triplici Minimo,
Livre IV, ch. 7.

47. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre IV, ch. VII, in Op. lat. I, III, p. 284
sq.

48. Aristote, Physique, Livre VI, ch. 1, 231 a 22 - 231 b 5, tr. Carteron, Paris :

Belles-Lettres, 1956, t. 2, p. 39 : «On ne peut dire que les extrémités des points
font un, puisque pour l'indivisible il n'existe pas une extrémité qui serait distincte
d'une autre partie ; ni que les extrémités sont ensemble, car il n'y a rien dans une
chose sans parties qui soit une extrémité, puisque l'extrémité est distincte de ce
dont c'est l'extrémité. En outre, il faudrait alors que les points dont serait fait le
continu fussent, ou en continuité, ou en contact réciproque [...]. Or, ils ne peuvent
être continus [...] ; quant au contact, il faut qu'il ait lieu, soit du tout au tout, soit
de la partie à la partie, soit de la partie au tout ; mais, l'indivisible étant sans
parties, ce sera forcément du tout au tout; or, le contact du tout au tout ne fera point
une continuité, car le continu [...] se divise en parties distinctes.»



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 137

grandeur, et que, pour cette raison il est dépourvu de parties. D'où
l'impossibilité de composer une grandeur continue avec des
indivisibles inétendus. L'argumentation de Bruno est à l'opposé de la
démarche aristotélicienne : s'il est vrai que le point-minimum
(indivisible) est sans parties, il ne faut pas oublier qu'il est lui-même
une partie. De plus, un point-minimum peut très bien être en
contact avec un autre Minimum, non pas par sa masse toute
entière, mais seulement avec son Terminus, c'est-à-dire avec sa
limite. Les solides eux-mêmes ne sont pas limités par des corps
mais par leur surface, et la surface à son tour est limitée par des
lignes49. En outre l'accumulation de points-minima vient
multiplier les points-limites qui les séparent. Il est donc compréhensible

que l'on puisse passer de la partie physique aux solides
composés, c'est-à-dire de l'atome à l'agrégat, sans que les indivisibles

viennent, pour ainsi dire, tous se confondre en un point
inétendu50. C'est à l'aide de cette distinction fondamentale entre le
Minimum et le Terminus que Bruno entend reconstruire toute une
géométrie reposant sur des fondements atomistiques. Certes, il
serait hors de propos de procéder ici à un examen exhaustif de cette
«nouvelle géométrie», mais Cassirer fait remarquer justement
qu'en croyant avoir réussi à débarrasser la mathématique du
concept d'incommensurable et d'irrationnelle, Bruno pensait
avoir rétabli la raison et la mesure dans leurs droits51.

De plus, Cassirer pense que dans les élucubrations de la
nouvelle géométrie brunienne fondée sur le Minimum, résident des
linéaments qui auraient pu conduire à l'élaboration du calcul
infinitésimal, puisque Bruno montre que l'on peut concevoir une

49. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 7, in Op. lat, I, III, p. 160 :

«Minimum non tangit se toto neque sui parte alteram minimum, sed suo fine
plura potest attingere minima, sicut etiam nullum corpus se toto vel parte sui, sed
vel tota vel extremitatis parte tangit alteram; sicut in piano ubi superficies termi-
natur ad superficiem, in linea ubi pars terminatur ad partem, non pars intelligitur
partem se ipsa vel parte sui, sed per suum terminum attingens ; etc.».

50. Bruno affirmait déjà vigoureusement dans son Acrotismus Camoeracensis,
Wittenberg: 1588, ARTIC. XLII, in Op. lat., éd. Fiorentino & Tocco, 1879/1891,
I, 1, p. 155 : «Il est donc nécessaire que l'addition d'indivisibles produise un
accroissement de la grandeur, parce que les indivisibles sont des corps physiques et
non pas de vaines entités de mathématiciens <quia individua corpora pliysica
sunt, non vanae mathematicorum species>».

51. G. Bruno, De Triplici Minimo, p. 303-4. E. Cassirer fait observer, au
passage, que cette lutte de Bruno contre l'irrationnelle en mathémathiques sera également

reprise par des philosophes comme Hobbes et Berkeley, cf. Op. cit., p. 304.



138 ÉTUDES DE LETTRES

figure à partir des relations entre ses Minima constitutifs.
Malheureusement, Bruno est resté indéfectiblement attaché à

l'analogie des Minima avec les nombres discrets, alors que pour
mettre en place le calcul infinitésimal il était indispensable de
concevoir la différentielle comme une quantité que nous qualifierions

aujourd'hui de «non archimédienne52 ». Jamais l'ontologie
brunienne n'osa franchir le Rubicon ontologique qui séparait à
jamais pour les Anciens l'Être du non-Être, en posant un tertium
quid (troisième terme). En effet, c'est seulement Leibniz qui
donna un statut ontologique à ce «presque rien» qu'est la grandeur

infinitésimale, à mi-chemin entre l'être et le non-être
puisqu'elle est une grandeur évanouissante53. Tout se passe
comme si l'être de l'infinitésimale leibnizienne se réduisait en
définitive à une sorte de devenir réglé par les lois du calcul ; mais
Bruno n'est pas Leibniz et sa mathématique nouvelle ne pouvait
nullement aboutir à la fondation du calcul infinitésimal en raison
de son ontologie du nombre et du Minimum. Tout au plus, Bruno
a pu donner une impulsion à la théorie mathématique des indivisibles,

mais Cassirer n'en parle pas.
En revanche, Cassirer souligne à la fin de ce long développement

sur Bruno, que sa philosophie n'a pas atteint dans sa théorie
du Minimum toute la fécondité et la cohérence qui caractérisaient
sa cosmologie infinitiste :

Dans toute cette conception, le concept même d'intellect et son

rapport avec celui de Nature sont discordants. Dans le problème de
l'infiniment grand, Bruno avait conçu sa pensée fondamentale à

partir de l'accord général et de l'harmonie qui régnent entre la force
de la pensée et celle de la nature. La doctrine de l'infinité des
mondes s'appuie sur l'infinité de l'imagination <Einbildungskraft>,
à l'égard de laquelle la réalité absolue ne pouvait rester en retrait,
puisque la faculté d'imaginer <Phantasie> n'est précisément
qu'une production partielle de cette réalité même. Ici, au contraire,
dans la décomposition et la dissolution du continu, cette cohésion
est rompue: la nature exige et pose des limites fixes, tandis que
l'imagination <Phantasie> géométrique vise à dépasser les bornes

52. Sur cette question intéressante, cf. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p.
310.

53. Cf. Gottfried Wilhelm Leibniz, Théodicée, Discours, § 70, Paris : éd. GF.,
p. 91-92: «on entend par l'infiniment petit, dit Leibniz, l'état de l'évanouissement

ou de commencement d'une grandeur, conçus à l'imitation des grandeurs
déjà formées».



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 139

de celle-ci. Les opérations de la pensée mathématique apparaissent
alors comme des ingrédients subjectifs et fallacieux. L'opposition
entre les conditions de l'esprit et celles de l'être s'impose de
manière évidente: alia secundum naturae, alia secundum nostrae
mentis conditionem principia54.

C'est d'ailleurs la raison pour laquelle Cassirer n'a pas retenu
la doctrine du Minimum de Bruno dans son étude sur la philosophie

de la Renaissance qui figure dans Individuum und Kosmos,
mais plutôt l'infinitisation de l'univers à partir de la révolution
copernicienne. Pourtant, si l'on y regarde de plus près, ce n'est
pas tant la question de Yinfinité cosmique qui caractérise en
propre la pensée de Giordano Bruno que l'émergence du sujet
face à la nouvelle image du monde pour Cassirer, car : «l'accent
est mis bien moins par Bruno sur l'univers que sur le moi qui
instaure en soi cette vision de l'univers. [...] L'homme ne trouve son
vrai moi qu'en attirant à soi l'infinité du Tout et en élargissant son
être réciproquement jusqu'à l'infini55 ». Tout se passe comme si
l'infinitisation de l'univers seule avait rendu possible la thé-
matisation de la distinction de l'individu et du cosmos, c'est-à-
dire du sujet et de l'objet. L'émergence de ce sujet qui englobe le
cosmos tout en se sachant englobé par lui aussi, mais en un autre
sens, concerne, selon Cassirer, avant tout autre aspect, le sujet
connaissant, le sujet épistémique :

54. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 311 -12 : «In dieser
Gesamtauffassung aber wird zugleich der Begriff des Intellekts selbst und sein
Verhältnis zur Natur innerlich zwiespältig. Am Problem des Unendlich-Großen
erfaßte Bruno seinen Grundgedanken der durchgängigen Übereinstimmung und
Harmonie zwischen der Kraft des Denkens und der der Natur. Die Lehre von der
Unendlichkeit der Welten stützte sich auf die Unendlichkeit der Einbildungskraft,

hinter welcher die absolute Wirklichkeit nicht zurückbleiben könne : ist
doch das Vermögen der Phantasie nur ein Teilprodukt eben dieser Wirklichkeit
selbst. Hier dagegen, in der Zerlegung und Auflösung des Continuums, ist dieser
Zusammenhang gebrochen : die Natur verlangt und setzt feste Grenzen, während
die geometrische Phantasie über jede derartige Schranke hinauszugehen trachtet.
Die Operationen des mathematischenDenkens erscheinen jetzt wie eine subjektive,

täuschende Zutat. Der Gegensatz zwischen den Bedingungen des Geistes
und denen des Seins tritt unverkennbar hervor: «alia secundum naturae, alia
secundum nostrae mentis conditionem principia» (De minimo, II, chap. 8, p. 221 j».

55. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, p. 200, tr. p. 239 : «Überall liegt bei
ihm [Bruno] der eigentliche Accent nicht sowohl auf dem Universum, als auf
dem Ich das die Anschauung des Universums in sich zu erzeugen hat. [...] Der
Mensch findet sein wahres Ich erst, indem er das unendliche All in sich hinein
zieht, und indem er auf der anderen Seite sich selbst zu ihm erweitert».



140 ÉTUDES DE LETTRES

L'âme humaine aussi, pour autant qu'elle est prise comme sujet
du connaître, contient la réalité objective au lieu d'être embrassée

par elle. Sa primauté sur tout ce qui n'est que chose est ainsi
sûrement établie, une fois pour toutes. Le moi est à la hauteur du
cosmos infini, puisqu'il trouve en soi des principes pour le connaître
dans son infinité56.

C'est même sur les ressources infinies du sujet épistémique que
repose, pour Cassirer, la dignité intellectuelle et morale de
l'homme. Cette ouverture sur l'infini, caractéristique de la
naissance de la pensée moderne produisit une sorte de subversion des
valeurs ou plutôt une promotion axiologique de l'homme, puisque
l'infinité n'est plus un attribut exclusivement réservé à la nature
divine. Elle peut être désormais attribuée également à l'homme :

L'infinité du cosmos, il est vrai, menace non seulement de limiter

le moi mais également de le réduire à néant ; et pourtant dans
cette infinité réside la source de sa constante élévation: l'esprit
égale le monde qu'il conçoit57.

Ici fonctionne à plein, pourrait-on dire, une sorte d'axiome
d'équivalence entre le sujet épistémique et son objet, car à tout
objet de pensée infini doit correspondre corrélativement un sujet
épistémique capable de le concevoir. Ainsi, l'événement décisif
de la Renaissance, ce n'est pas tant la thématisation de l'idée
d'infinité que la prise de conscience, dans une sorte d'auto-ré-
flexion, des ressources illimitées de l'esprit humain. Ce qui est
définitif dans la thématisation de l'infinitude prise enfin dans son
sens positif, c'est que le sujet connaissant ne peut se contenter de
décrire le donné. En effet, l'infini ne peut être appréhendé
directement : il relève d'une Idée qui démontre effectivement que le
sujet connaissant dispose d'une capacité d'auto-arrachement à

l'égard des spectacles bariolés que nous offre la diversité du
monde sensible. L'émergence du thème de l'infini, d'abord méta-

56. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, p. 241 : «Auch sie [die menschliche
Seele] enthält, sofern sie als Subjekt des Erkennens genommen wird, die objektive

Wirklichkeit, statt von ihr umfaßt zu werden. Ihr Primat gegenüber allem
bloß Dinglichen ist damit ein für allemal sicher gestellt. Das Ich ist dem unendlichen

Kosmos gewachsen, sofern es in sich selbst die Prinzipien findet, nach
welchem es ihn, als unendlich, weiß». Cf. aussi Emst Cassirer, Die Philosophie der
Aufklärung, tr. Quillet, Paris: Fayard, 1970, p. 69-70.

57. E. Cassirer, Individuum und Kosmos p. 241 : «Wenn die Unendlichkeit des
Kosmos das Ich nicht nur zu beschränken, sondern völlig zunichte zu machen
droht, so liegt doch anderseits eben in ihr die Quelle seiner steten selbsterhö-
hung: denn der Geist gleicht der Welt, die er begreift».



L'HÉROÏSME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 141

physique, puis méthodologique, vient consommer la rupture avec
la fascination qu'exerce sur notre pensée le monde de la perception,

ouvrant ainsi la voie à l'autonomie totale de la connaissance.
Il est clair que le point de départ de cet auto-développement de la
connaissance scientifique réside pour Cassirer dans cette intuition
de l'infini, intuition qui devra être maîtrisée progressivement par
la suite à l'aide des procédures discursives de notre entendement:

Ce savoir même [du cosmos infini] n'est pas d'espèce purement
abstraite, purement discursive ; c'est une certitude intuitive qui ne
cesse de jaillir du principe vital caractéristique du moi. Tel le Ga-
nymède de Goethe, l'homme de la Renaissance, en présence de la
divinité et de l'univers infini, est dans la situation de l'«englobant-
englobé». [...] C'est incontestablement le mérite de la philosophie
de la Renaissance d'avoir identifié ce problème et de l'avoir transmis

sous cette forme nouvelle aux siècles suivants, aux siècles des
sciences exactes et de la philosophie systématique58.

Giordano Bruno lui-même était resté du côté de la philosophie
de la nature, en-deçà de la science exacte naissante, car il faisait fi
de l'utilisation des mathématiques dans la connaissance de la
nature. Ce que Bruno avait ébauché poétiquement, les philosophes
et scientifiques du siècle suivant vont en recueillir les fruits et
surtout surmonter «la crise intellectuelle provoquée par la
découverte du système copernicien59». Ils ne feront que renforcer la
conceptualisation de l'infini pour sortir de la crise: l'ouverture
sur l'univers infini avait suscité la crise, l'exploration de l'idée
d'infini permet de la résoudre et de renforcer l'esprit dans la
confiance qu'il peut légitimement accorder à ses propres capacités.

On ne saurait clore cette étude sans citer cette formule haute-

58. E. Cassirer, Individuum und Kosmos p. 241 : «Aber dieses Wissen selbst
[über den unendlichen Kosmos] ist nicht von bloß abstrakter, rein diskursiver
Art ; es ist eine intuitive Gewißheit, die, statt aus dem logischen Verstand,
vielmehr aus spezifischen Lebensgrund des Ich stammt und aus ihm beständig aufs
neue hervorquillt. Gleich Goethes Ganymed steht der Mensch der Renaissance
der Gottheit und dem unendlichen Universum «umfangend-umfangen» gegenüber.

[...] Aber es bleibt ihr [der Renaissance Philosophie] unbestrittenes
Verdienst, daß sie das Problem zuerst bezeichnet und daß sie es in einer neuen
Fassung den folgenden Jahrhunderten, den Jahrhunderten der exakten Wissen-
chaft und der systematischen Philosophie, überliefert hat».

59. E. Cassirer, Essay on Man, Yale : 1945, p. 16 ; tr. Minuit, 1975, p. 32 : «to
overcome the intellectual crisis brought about by the discovery of the Copernican
system».



142 ÉTUDES DE LETTRES

ment synthétique de Cassirer qui condense à merveille l'ensemble
de la philosophie héroïque de Giordano Bruno :

L'intuition de l'univers infini apparaît au moi dans l'acte même

par lequel il s'assure de sa propre liberté intérieure, il lui apparaît
pour ainsi dire comme le pôle négatif de son intuition intellectuelle
de soi-même. La connaissance du sujet et celle de l'objet sont ici
indissolublement mêlées. Qui ne trouve pas en soi la passion héroïque
de l'affirmation de soi et l'expansion illimitée du moi reste aveugle
au cosmos et à son infinité60.

Jean Seidengart

60. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, tr., p. 238.


	L'héroïsme philosophique de Giordano Bruno à l'apogée de la Renaissance d'après Cassirer

