Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: L'héroisme philosophique de Giordano Bruno a lI'apogée de la
Renaissance d'aprés Cassirer

Autor: Seidengart, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO
A L’APOGEE DE LA RENAISSANCE D’APRES CASSIRER

Dans cette étude, nous nous proposons de déterminer dans quelle mesure
I’ceuvre de Giordano Bruno constitue aux yeux de Cassirer une sorte de révolu-
tion philosophique, a la fin de la Renaissance, qui prépara le tournant décisif de
la révolution scientifique, sans I’avoir voulue ni souhaitée comme telle. La pen-
sée brunienne a su tirer toutes les conséquences que les profonds bouleverse-
ments de I’astronomie copernicienne impliquaient sur le plan de la métaphysique
et de la théorie de la connaissance. Cependant, d’un c6té, Bruno a lutté énergi-
quement, a 1’aide de sa cosmologie infinitiste, contre les résistances farouches
des philosophes péripatéticiens, en faisant place a une conception fonctionnelle
de la connaissance. Mais d’un autre cdté, la critique brunienne des mathéma-
tiques, alliée a sa métaphysique du Minimum indivisible, finit par dévaloriser
I’intérét des mathématiques dans la connaissance de la nature et de I’univers.
Cassirer prend en compte la complexité de I’infinitisme brunien et tente d’en ap-
précier la portée pour la naissance de la science classique.

Dans sa Philosophie der Aufkldrung, Cassirer fait de Giordano
Bruno la figure emblématique de la Renaissance', alors que dans
ses travaux plus approfondis sur cette méme époque le Nolain
jouit d’un traitement de faveur sans en épuiser pour autant la
teneur. Tandis que Nicolas de Cues figurait a la téte des Temps
modernes, inaugurant les débuts de la Renaissance, Giordano
Bruno apparait comme le dernier grand philosophe qui consomme
et meéne a son terme, sur le plan métaphysique, le profond boule-
versement que 1’astronomie copernicienne avait suscité a propos
de la situation de I’homme dans le monde, avant méme la nais-
sance des sciences exactes®. Or, la question de I'importance de la

1. Ernst CASSIRER, Philosophie der Aufkldrung, Tiibingen : 1932, tr. Quillet,
Paris : Fayard, 1970, p. 72 sq.

2. Cf. Ernst CASSIRER, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
Wisenschaft der neueren Zeit, 1, Berlin, 1906, 3' Auflage, Berlin: 1922, tome I,



116 ETUDES DE LETTRES

philosophie nolaine se redouble du fait que Cassirer reconnait ex-
plicitement qu’elle n’est nullement a I’origine de la révolution
scientifique. C’est donc la théorie de la connaissance et la méta-
physique bruniennes qui intéressent au premier chef les analyses
de Cassirer ainsi que les raisons qui tinrent le Nolain a 1’écart du
mouvement scientifique. Cependant, tout se passe comme Ssi
Bruno avait anticipé, en quelque sorte, par sa philosophie le tour-
nant décisif qui conduisit a la naissance des sciences exactes.
Bien qu’il apergoive mal la structure logique du nouvel infini
mathématique, il [s. e. Bruno] embrasse avec toute 1’ardeur de la
passion la vision du cosmos infini. Cette passion héroique va main-
tenant se dresser contre le nec plus ultra de la doctrine médiévale
dogmatique de la foi et contre la cosmologie aristotélico-scolas-
tique. [...] Chez Kepler ou Galilée, la chiquenaude initiale est don-
née par la forme de la science nouvelle, la dynamique, tandis que
chez Bruno I’'impulsion vient d’un nouveau sentiment cosmique,
sentiment nouveau, dont Copernic est a ses yeux le héros plutdt
qu’un astronome calculateur’.

En ce sens, Bruno se présente comme le héros d’une révolution

philosophique qui précede et rend possible, mais sans 1’avoir vou-
lue comme telle, la révolution scientifique.

I. La théorie brunienne de la connaissance et ses apories

1. De l’infinitisme brunien a la naissance de l’idéalisme
moderne

Dans 1’analyse la plus compléte et la plus approfondie qu’il
consacre a la philosophie de Giordano Bruno, c’est-a-dire dans
son Erkenntnisproblem®, Cassirer commence par montrer que
1’apport décisif de ce penseur ne réside nullement dans sa philo-
sophie de la nature, mais dans sa théorie de la connaissance’.

p. 21-314; cf. également Ernst CASSIRER, Individuum und Kosmos in der
Philosophie der Renaissance, Leipzig/Berlin : Teubner, 1927, p. 201; tr. Quillet,
Paris : Minuit, 1983.

3. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, tr., p. 236-37.

4. Cf. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
Wissenschaft der neueren Zeit, Berlin, 1'* Auflage, 1906/1907, 2 Auflage, 1911 ;
3t Auflage, Berlin: 1922, p. 277-313. Nous citerons toujours dans le présent ar-
ticle Das Erkenntnisproblem d’apres la troisie¢me édition.

5. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 279 : «Trotz allen diesen gemein-
samen Ziigen indes, die Bruno mit der dlteren Naturphilosophie teilt, erscheint



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 117

Cette divergence profonde avec la théorie de la connaissance de
Paracelse, de Telesio et de Campanella est due a la mise en place
par Bruno du concept central de 1’infini. En effet, contrairement
aux phénomenes naturels et aux choses singulieres qui entrent en
contact immédiat avec nos sens, le concept d’infini et méme d’in-
finité cosmique n’est accessible qu’a notre seul entendement ou a
notre raison. On assiste a un étrange phénomene d’intertextualité,
car Cassirer se livre a une lecture a coloration fortement kan-
tienne du célebre passage du De !’infinito, universo e mondi ou
Bruno démontre que les sens en général sont incompétents pour
toutes les considérations qui ont trait a 1’infini.

[Celui] qui demande a connaitre I’infini par la voie des sens <per
via di senso> ressemble a qui voudrait voir avec les yeux la sub-
stance et |’essence; et qui nierait la chose parce qu’elle n’est pas ac-
cessible aux sens, ou pas visible, en viendrait a nier sa propre
substance et son étre propre [...] C’est a I’intellect <intelletto> qu’il
convient de juger <giudicare> et de rendre raison des choses ab-
sentes et séparées par distance de temps et intervalle de lieux. [...]
C’est pourquoi la vérité, pour une petite part, vient des sens, comme
d’un principe débile, mais elle n’est pas dans les sens <non ¢ nelli
sensi>. [...] [Elle est] dans I’objet sensible comme en un miroir.
Dans la raison <nella raggione> sous forme d’argumentation et de
discours. Dans I’intellect <nell’intelletto>, sous forme de principe,
ou de conclusion. Dans I’esprit <nella mente>, sous sa forme propre
et vive®,

sein Standpunkt von dem ihren dennoch geschieden, sobald man die Art seiner
Begriindung und das erkenntnistheoretische Fundament, auf dem er ruht, ins
auge fafit. Hier ergibt sich alsbald ein charakteristischer Gegensatz».

6. Giordano BRUNO, De l’infinito, Universo e Mondi, 1584 ; tr. Cavaillé, in-
troduction M. Granada et notes de J. Seidengart, Paris : Les Belles-Lettres, 1995,
p. 58-60. Ce découpage de la citation a été réalisé par Cassirer in Das
Erkenntnisproblem, p. 280-81 : «Wer das Unendliche vermittelst der Sinne zu er-
kennen verlangt, gleicht einem, der die Substanz und die Wesenheit mit den
Augen erblicken will; wer alles das, was nicht sinnlich wahrnehmbar, leugnen
wollte, der miiBte notwendig dazu gelangen, auch sein eigenes Sein und Wesen
zu verneinen... Dem Verstand allein kommt das Urteil und die Entscheidung iiber
alles zu, was nicht direkt und gegenwirtig gegeben, sondern raumlich und zeit-
lich von uns getrennt ist. Die Wahrheit nimmt zwar von den Sinnen als einem
ersten schwachen Anfang ihren Ausgangspunkt, aber sie hat in ihnen nicht ihren
Sitz ; sie ist in dem sinnlichen Objekt wie in einem Spiegelbilde; in der Vernunft
in der Form diskursiven Denkens; im Intellekt als Prinzip und Schlu3folgerung ;
im Geiste endlich in ihrer ureigenen und lebendigen Gestalt enthalten».



118 ETUDES DE LETTRES

Cassirer, qui reste toujours soucieux de relever les traces les
plus subtiles de I’idéalisme, méme 1a ou I’on s’attend le moins a
le trouver, ne manque donc pas de souligner que, pour Bruno, le
concept d’infini a partie liée avec la raison pure, et partant, avec
I’esprit, c’est-a-dire avec la «conscience de soi’ ». C’est donc
I’infinitisme brunien qui arrache la pensée nolaine aux prises du
sensualisme de la Renaissance italienne pour le placer dans le
sillage de I’idéalisme dont la révolution copernicienne montre la
puissance dans le champ de 1’astronomie. C’est d’ailleurs la rai-
son pour laquelle Cassirer a décidé de présenter ensemble
Copernic et Bruno dans le chapitre qui précede celui qui est
consacré a la naissance de la science exacte, puisque : «la réper-
cussion de cette nouvelle vision du monde [s. e. copernicienne]
sur la conscience de soi individuelle se présente de la fagon la
plus évidente dans la personnalité et dans les ceuvres de Giordano
Bruno® ». Reste a déterminer plus précisément la théorie bru-
nienne de la connaissance.

2. L’abime entre les facultés sensibles et la connaissance
intellectuelle

S’il est vrai qu’au niveau de Dieu le probléme de la connais-
sance est résolu, en revanche il laisse subsister un abime insur-
montable sur le plan de la connaissance humaine. En effet,
Cassirer souligne clairement la distinction et 1’opposition entre la
connaissance sensible et la connaissance intellectuelle qui carac-
térise I’homme selon Bruno. A telle enseigne que Cassirer y voit
une ressemblance frappante avec la théorie kantienne de la con-
naissance telle qu’elle se présentait dans la Dissertation de 1770:

La distinction des facultés contient donc en elle la reconnaissance
de leur particularités et de leurs propres fonctions respectives.
[Bruno] semble avoir atteint un point de vue presque identique a
celui qui caractérise la dissertation d’habilitation de Kant : De mundi
sensibilis atque intelligibilis forma et principiis. Le sensible et I’in-
telligible constituent deux régnes de 1’étre rigoureusement distincts,

7. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 280-81 : «So sehen wir den Begriff
des Unendlichen mit dem Problem des Selbstbewufitseins ins Beziehung ge-
setzt». C’est Cassirer qui souligne.

8. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 277 : «Diese Riickwirkung der
neuen Weltansicht auf das SelbstbewuBtsein des Individuums stellt sich am deut-
lichsten in der Personlichkeit und den Werken Giordano Bruno dar».



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 119

qui doivent &tre compris et jugés suivant des principes cognitifs di-
vers. [...] La possibilit€ d’une science des phénomenes a la fois
exacte et nécessaire, que Bruno s’efforce de viser véritablement,
‘n’est nullement garantie. En effet, méme si les deux pouvoirs de
connaitre sont désormais appréciés en vertu de leur propre prestation
caractéristique, leur collaboration a propos d’un seul et méme
contenu de conscience est inconcevable suivant les présupposés que
[Bruno] a admis jusqu’a présent’.

Certes, bien que ces deux facultés bien distinctes soient indé-
pendantes 1’une de I’autre, Bruno considére que la faculté sen-
sible, qui est subordonnée a la connaissance intellectuelle, lui sert
pourtant d’aiguillon et vient 1’éveiller. Toutefois, 1’intellection,
’acte de comprendre, reste un acte totalement inhérent a notre es-
prit, comme 1’enseigne la doctrine de Saint Augustin. Cassirer re-
prend a son compte la célebre formule selon laquelle
I’ «intellectio» est une «interna lectio», qu’il explicite en précisant
que «le véritable concevoir, c’est un lire et un comprendre inté-
rieurs'?». Toutefois, pour mieux comprendre ce qui fait 1’origina-
lité de la théorie brunienne, il importe de reconnaitre 1'étroite
solidarité qui regne entre sa métaphysique et sa théorie de la
connaissance, car c’est I’étre absolu qui commande et ordonne le
connaitre au sein de son panthéisme'! et non pas I’inverse. En
fait, le panthéisme de Bruno consiste a affirmer que tout est un, et
que 'un est dans le tout, en ce sens que les effets infinis de la
cause substantielle infinie restent intérieurs au tout. La relation
qui unit la substance unique et infinie a I’infinité de ses effets est
une relation d’expression. D’ailleurs Bruno reprend a Nicolas de

9. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 289-90: «Die Scheidung der
Vermogen schlieBt also jetzt zugleich die Anerkennung ihrer Eigenart und der
ihnen eigentiimlichen Funktion in sich. Fast scheint damit ein Standpunkt er-
reicht, wie Kants Habilitationsschrift : «De mundi sensibilis atquie intelligibilis
forma et principiis» kennzeichnet: das Sinnliche und Intelligible bilden zwei
streng gesonderte Reiche des Seins; die nach verschiedenen Prinzipien der
Erkenntnis aufzufassen und zu beurteilen sind. [...] Die Moglichkeit einer exak-
ten und notwendigen Wissenschaft der Phinomene, auf die Brunos Tendenz ei-
gentlich abzielt, ist nicht gewéhrleistet : denn, wenngleich die beiden Potenzen
der Erkenntnis fiir sich allein nunmehr nach ihrer charakteristischen Leistung
gewiirdigt sind, so ist doch ihr Zusammenwirken an ein und demselben Inhalt des
BewubBtseins nach den bisherigen Voraussetzungen nicht zu begreifen».

10. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 281-82 : «Wahrhaftes Begreifen ist
daher stets ein inneres Lesen und Verstehen: die “intellectio” ist “interna lec-
tio”».

11. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 282.



120 ETUDES DE LETTRES

Cues le couple «complicatio-explicatio». En effet, le Cusain dé-
clare dans La Docte ignorance: «Dieu est donc I’enveloppement
<complicatio> universel, en ce sens que tout est en Lui, et le
développement <explicatio> universel en ce sens qu’il est en
tout'?. » Toutefois, Nicolas de Cues n’a pas manqué de souligner
que ce couple ne peut épuiser le mystere de la création, car, dit-il
dans la Docte ignorance: «la modalité de l’enveloppement et du
développement dépasse les forces de notre pensée'’». Pour
Bruno, au contraire, la voie de la complicatio est celle qui méne
vers 1’Un, tandis que celle de I’explicatio se dirige vers la produc-
tion de la multiplicité infinie des étres finis, sans que notre intel-
lect soit totalement dépassé pour autant dans ce mouvement
puisqu’il en est une péle copie. En définitive, ce qui unit 1’étre
matériel et 1’€tre spirituel, c’est qu’ils ne sont que deux expres-
sions qui symbolisent I’activité créatrice infinie de Dieu: «ils
contiennent, développés dans une multiplicité, ce qui est donné en
celle-ci dans une unité originelle. L’intellect lui-méme ac-
compagné de toutes ses déterminations est une présentation et
pour ainsi dire une imitation symbolique du méme principe origi-
nel dont la nature tire son fondement'4 ». Or, il ne faut pas oublier
que les choses singulieres sont produites a I’image des archétypes
qui sont constitutifs de 1’intellect divin; par conséquent, les
concepts que nous trouvons dans notre propre entendement ne
sont a leur tour que la copie de ces copies. C’est pourquoi Bruno
considere que les concepts que nous avons des choses extérieures
ne sont que les «ombres des idées» qui ont servi de modeles ori-
ginaires a leur propre production. Mais il n’y a pas lieu de s’in-
quiéter de cette apparente «dégradation» logico-ontologique de
nos concepts intellectuels par rapport a leurs paradigmes idéels,

12. Nicolas DE CUES, La Docte ignorance, 1440, livre 11, chap. 3, tr.
Gandillac, Paris : Aubier, 1942, p. 111-12. On trouve la méme idée dans la lettre
de Nicolas de Cues a Rodrigue Sanchez de Treves du 20 mai 1442 et dans le De
Idiota, 1450, in éd. Gandillac, Paris: Aubier, 1942, respectivement p. 172 et p.
297.

13. N. de Cues, La Docte ignorance, p. 112.

14. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 283 : «Geistiges und korperllches
Sein werden jetzt gleichméBig zum Sinnbild der unbeschrinkten, goéttlichen
Schopfertitigkeit ; sie enthalten zur Vielheit entfaltet, was in ihr in urspriingli-
cher Einheit gegeben ist. Der Intellekt selbst samt all seinen Bestimmungen ist
eine Darsdtellung und gleichsam eine symbolische Nachahmung desselben urs-
priinglichen Prinzips, aus dessen Grunde die Natur hervorgeht».



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 121

puisque les uns comme les autres ne font que refléter 1’activité
productrice du Tout'>. L’acte de connaitre pour Bruno consiste
donc a suivre le processus méme de I’€tre suivant lequel la nature
passe du Minimum au Maximum dans un développement que le
chemin de la pure abstraction intellectuelle peut inverser en
remontant du multiple vers I’Un originel, antérieur a toute disper-
sion ontologique. Ainsi comprenons-nous mieux que les fonde-
ments métaphysiques de la pensée brunienne commandent et
ordonnent le sens de sa théorie de la connaissance, puisque ce qui
semble étre disjoint en cette derniere (les facultés sensibles et in-
tellectuelles) est 1ié dans sa théorie de 1’Un et de ses reflets infi-
nis. Le monisme immanentiste de la métaphysique brunienne
dépasse le dualisme apparent de son épistémologie. Cassirer dé-
ploie un zele remarquable pour déceler les diverses solutions que
Bruno envisagea tour a tour, sur le plan de la théorie de la
connaissance, pour tenter de rapprocher les facultés sensibles et
intellectuelles, bien que la véritable solution de cette «antino-
mie » (suivant ’expression de Cassirer) ne réside qu’au sein de
I’ontologie.

3. Les tentatives de médiation entre le sensible et ’intelligible
dans la théorie de la connaissance

a) Une premiere ébauche de solution réside dans un theme qui
est trés cher a I’ensemble des philosophies de la Renaissance ita-
lienne, & savoir celui de la beauté. Cassirer se fonde essentielle-
ment sur un passage trés important des Fureurs héroiques,
fortement inspiré du Banquet et du Phédre de Platon, mais aussi
de Plotin, pour souligner que c’est au niveau de la beauté que se
dévoilent les affinités qui régnent entre la matiere et la forme. Il
n’y a pas vraiment de transition de la matiére a la forme, mais plu-
tot une tension essentielle que la tradition désigne comme un désir,
voire un irrésistible amour, que Cassirer appelle « une tendance in-
terne vers la forme!® ». Autrement dit, la beauté des formes sen-
sibles nous donne a penser I’immanence de 1’archétype idéal dans

15. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 283-84: «Die Welt der Begriffe ist
der bloBe Schatten der dinglichen Welt, die ihrerseits wiederum das Reich der
ungewordenen und ewigen Ideen widerspiegelt. Auch die Schrankenlosigkeit des
Verstandes im Fortschritt seiner Operationen ist nichts anderes, als eine Abart
und ein Abglanz der unendlichen produktiven Titigkeit des Alls.»

16. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 285 : «inneren Streben zur Form».



122 ETUDES DE LETTRES

les phénomenes et vient en quelque sorte annuler toute relation
d’extériorité entre la matiére et la forme. Corrélativement, les
formes physiques sont pour ainsi dire «spiritualisées » puisque ce
qui resplendit en elles, c’est I’harmonie que I’ame introduit dans le
sensible pour I’ordonner et 1’unifier. Cassirer ne peut s’empécher
de reprendre presque littéralement dans son analyse un passage des
Fureurs héroiques qu’il indique en note et qu’il aurait di com-
menter :

Tous les amours [...] tendent a la divine beauté, laquelle se com-
munique d’abord aux dmes et resplendit en elles, puis, des ames [...]
se communique aux corps. L’affection bien ordonnée aime les
corps, ou plutdt aime la beauté corporelle parce qu’elle est I’indice
de la beauté de I’esprit [...]. Ce qui nous inspire I’amour du corps,
c’est une certaine spiritualité que nous y voyons, et qui s’appelle
beauté ; laquelle ne consiste pas dans des dimensions plus grandes
ou plus petites, dans des couleurs ou des formes déterminées, mais
dans une certaine harmonie et consonance des membres et des cou-
leurs. L’affinité de cette harmonie avec I’esprit est sensible aux sens
les plus aigus et pénétrants'’.

Certes, on pourrait objecter a Cassirer qu’il détourne le sens
des textes en utilisant sur le plan de la théorie de la connaissance
une sorte de discursus initiatique qui entend nous élever vers la
divine beauté. En fait, il n’en est rien, car Cassirer avait soigneu-
sement montré a propos de Copernic que son nouveau concept
d’univers intégrait a la fois un moment mathématique et un mo-
ment esthétique'8. D’ailleurs, Copernic lui-méme avait déploré
que les astronomes qui I’ont précédé n’ont pas su découvrir la vé-
ritable symétrie du monde, pas plus que sa forme, si bien qu’ils
ont engendré un « monstre » fait de pie¢ces rapportées qui n’ont
entre elles aucune cohésion interne'®.

17. Giordano BRUNO, De I’Heroici Furorii, Paris: 1585; tr. P. H. Michel,
Paris : Les Belles Lettres, 1954, 2¢ éd. 1984, II¢ Partie, Dialogue III, p. 182-83.
Cité par E. Cassirer, op. cit., p. 286-87.

18. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 273 : «Die Einheit des mathemati-
schen Begriffs schlieBt zugleich die Einheit der dsthetischen Anschauung in sich.
Beide Momente ergidnzen sich wechselseitig und gelangen erst damit zur eigenen
inneren Vollendung.»

19. Nicolas COPERNIC, De Revolutionibus orbium coelestium, Niirenberg :
1543, tr. partielle Koyré, Paris: Alcan, 1934 ; rééd. Blanchard, 1970, Lettre-
Préface, p. 40-42: «Enfin, en ce qui concerne la chose principale, c’est-a-dire la
forme du Monde et la symétrie exacte de ses parties <hoc est mundi formam ac
partium ejus certam symmetriam>, ils ne purent ni la trouver, ni la reconstituer.



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 123

Malgré toute 1’ingéniosité de la démarche de Cassirer pour
montrer que la conception brunienne de la matiere n’est plus rien
de la puissance nue des scolastiques, puisqu’elle est tendance vers
la forme, et méme vers des formes successives déterminées
qu’elle contient elle-méme a 1I’état de germe, il lui faut recon-
naitre en fin de compte que Bruno refuse expressément de réunir
les facultés intellectuelles et les facultés sensibles dans ce méme
ouvrage italien.

b) La seconde ébauche de médiation s’appuie sur la conception
brunienne de 1’imagination. En cela, Bruno ne fait que suivre,
tout s’en démarquant nettement par la suite, la conception aristo-
télicienne de I’imagination qui figure dans le De anima et qui voit
en elle une sorte d’intermédiaire entre la sensation passive et les
opérations de la pensée?’. C’est dans sa présentation de la théorie
brunienne de I’imagination que Cassirer laisse transparaitre son
attachement au kantisme, car il voit davantage cette faculté
comme un fertium quid qui jette un pont entre les sensations et les
concepts intellectuels, que comme une étape transitoire dans une
démarche spirituelle de type néoplatonicien qui s’éleéve graduelle-
ment du sensus a la mens en passant progressivement dans son as-
cension par ’imaginatio, la ratio et V'intellectus. D’ailleurs le
vocabulaire a résonance fortement kantienne de Cassirer ne
trompe pas :

Die Imagination bezeichnet das Bindeglied zwischen der passi-
ven Aufnahme des sinnlichen Stoffes und der reinen Vernunft-
betitigung?!.

En revanche, Cassirer atteint a une compréhension vraiment
profonde de la pensée brunienne lorsqu’il montre le rdle et la
fonction qu’assume 1’imagination dans notre compréhension de
I’infini. En effet, c¢’est I’imagination qui arrache 1’esprit humain
au confinement qui emprisonne toutes nos perceptions senso-
rielles dans une sorte d’horizon qui n’est autre que la projection
de la finitude de nos facultés sensorielles. Les opérations de notre
imagination sont en elles-mémes illimitées ; il y a méme en elles

Et I’on peut comparer leur ceuvre a celle d’un homme qui, ayant rapporté de di-
vers lieux des mains, des pieds, une téte et d’autres membres (trés beaux en eux-
mémes mais non point formés en fonction d’un seul corps et ne se correspondant
aucunement), les réunirait pour en former un monstre plutét qu’un homme».

20. Cf. ARISTOTE, De anima, 111, 3.

21. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 287.



124 ETUDES DE LETTRES

une aspiration qui leur donne la possibilité de poursuivre leur pro-
cessus au-dela de toute limite assignable. L’imagination excede
chacune des limites que nous imposent nos sens et elle nous
pousse toujours plus avant en figurant toujours au-dela de chaque
limite une nouvelle virtualité. Chaque point d’arrét que fixe toute
donnée sensorielle dans le flux des choses apparait alors comme
une limitation arbitraire que 1’on aurait pu établir en n’importe
quel autre point de 1’espace et du temps. L’imagination ajoute
I’espace a I’espace, des réalités virtuelles aux réalités effectives,
et cette opération peut étre réitérée de maniere illimitée. Ainsi,
I’imagination nous permet de dépasser notre sensibilité bornée,
nous permet de rectifier les grossieres illusions du sensus et nous
introduit dans les opérations discursives de la ratio. C’est 1a que
I’imagination présente des affinités avec nos facultés intellec-
tuelles qu’elle anticipe au sein méme de la figuration sensible??.

Toutefois, 1’honnéteté intellectuelle de Cassirer le conduit a
souligner que cette fonction médiatrice de l’imagination n’est
qu’une bluette de Bruno, car tout le reste de son ceuvre affirme la
coupure absolue entre les facultés sensibles et les facultés intellec-
tuelles. Par conséquent, seule 1’anticipation esthétique reste pour
Bruno le moment déterminant d’une éventuelle confrontation du
sensible et de I’intelligible au niveau de nos facultés cognitives.
En revanche, c’est au niveau de sa philosophie de la nature et de sa
métaphysique que Bruno fournit un moyen décisif pour surmonter
I’abime qui sépare le sensible et I’intelligible. Ce qui permet a
Cassirer de remarquer au passage que la théorie de la connaissance
chez Bruno est inséparable de 1’ontologie, et surtout que 1’ontolo-
gie est encore le lieu ol la pensée préscientifique exerce ses ta-
lents, comme 1’antichambre de la vérité scientifique. Bref, la
philosophie brunienne est encore enlisée dans la toute premicre
étape du mouvement de pensée qui substitue progressivement

22. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 288 : «so treibt die Einbildungs-
kraft iiber jedes solche willkiirlich angenommene Ende hinaus und erweist sich
darin dem Intellekt verwandt, dessen Charakter und Wesenheit .in der
Unendlichkeit seiner Operationen besteht». Pour illustrer son propos, Cassirer
cite un passage important de I’Acrotismus camoeracensis, art. XXI, in Op. lat., |,
1, p. 119 ot Bruno déclare : «Ainsi donc, I’imagination ne se trompe pas quand
elle se lance a la poursuite d’une tache <molem> infinie, mais elle imite la nature
de plus pres et nous fait mieux que le sens aborder la vérité, cette vérité que le
premier intellect peut seul comprendre lui qui ne comprend rien d’autre que I’un
et I’infini». C’est nous qui traduisons.



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 125

I’unité fonctionnelle des concepts a I’unité substantielle de ceux-
ci. Mais Bruno a cependant réussi a opérer sur le plan métaphy-
sique et cosmologique un bouleversement qui prépare et rend
possible celui que Kepler et Galilée vont produire dans le champ
de la connaissance scientifique. La révolution copernicienne inclut
donc un moment métaphysique qu’incarne Bruno et un moment
épistémologique dont Galilée représente la figure emblématique.

II. Du connaitre a l’étre ou la résorption du dualisme

Cassirer aborde directement I’ontologie brunienne en montrant,
par dela son panthéisme immanentiste, qu’elle développe une
conception dynamique de I’€tre qui repose sur une tension essen-
tielle entre le fini et I’infini. Au sein de I’immanence de la subs-
tance divine, les étres individuels finis ne peuvent jamais
coincider avec le Tout illimité dont ils font partie. Les étants indi-
viduels souffrent du mal de la particularité et de la finitude, car ils
ne peuvent jamais étre dans le méme temps tout ce qu’ils peuvent
étre selon leur propre nature. L’existence des individus est donc
fourvoyée loin de leur essence et, de ce fait, aliénée. D’oll un ef-
fort incessant des individus pour tenter d’étre successivement tout
ce qu’ils peuvent étre, ce qui rend leur existence a la fois instable
et dynamiquement tendue vers un but infini??.

Malgré toute I’originalité du monisme immanentiste de Bruno,
ce dernier conserve une conception treés traditionnelle de I’étre.
En effet, plus un étre est durable, plus il a de réalité ; par consé-
quent, I’étre suprémement réel doit posséder une existence illimi-
tée et permanente. Tel est bien le cas de la substance unique en
tant qu’elle est le substrat permanent du Tout de 1’étre. Pour
Bruno, Cassirer ne s’y est pas trompé, cette substance unique,
c’est le Tout. Seul le Tout est souverainement réel. En outre,
Cassirer a bien compris que cette substance unique inclut la ma-
tiere et que Bruno réhabilite la matiére que les néoplatoniciens
avaient tant méprisée, puisqu’il la place au niveau de Dieu. Bien
que Bruno ait distingué entre le principe formel et le principe

23. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 295 : «Kein begrenztes Wesen ist
jemals zugleich alles das, was es seiner Natur und seiner Wesenheit nach zu sein
vermag: aber es enthilt auf jeder Einzelstufe seines Seins die Kraft und den
Keim zu allen kiinftigen Formen in sich und ist durch sie seiner Unendlichkeit
versichert.»



126 ETUDES DE LETTRES

matériel de la substance, il convient de saisir que cette distinction
n’est qu'une abstraction valable pour notre seul intellect fini. En
effet, le moment de la distinction entre forme et matiére, entre
ame et corps, entre le nocher et son navire, est celui de I’ «intel-
letto» individuel fini, pris isolément, qui opére des abstractions et
des oppositions ; bref, c’est le niveau de I’explicatio. En revanche,
le moment de 1’unité indivisible du Tout est celui de 1’Un, ou
vient culminer I’ouvrage métaphysique du De la Causa, c’est le
niveau de la complicatio ou 1I’Univers n’est plus pris en extension,
mais en compréhension dans la coincidence des opposés. Bruno a
toujours défendu un monisme qu’il ne faut pas entendre au sens
statique d’une doctrine qui affirme que le réel est un, mais plutdt
au sens d’une dynamique de la pensée qui est entierement tendue
vers I’Un infiniment.

Tout se passe comme si I’ «Anima mundi» est au Monde ce que
I’ame individuelle est au corps singulier qu’elle organise, faconne
et conserve de I’intérieur. Toutes les difficultés naissent de ce que
I’on se demande a ce niveau s’il y a transcendance de Dieu par
rapport a I’dme du Monde et transcendance de celle-ci par rapport
aux dmes individuelles. De méme, y a-t-il une certaine forme de
hiérarchie entre les différentes sortes d’intellects ? Bruno lui-
méme nous donne, semble-t-il, 1a clef de cette énigme en mon-
trant qu’il existe entre les diverses ames individuelles et I’ame du
Monde la mé&me relation que celle qui unit la pensée humaine a
ses propres idées, c’est-a-dire une sorte de causalité immanente :

L’intellect universel est la faculté intime la plus réelle et la plus
propre, la partie la plus efficace de I’ame du Monde. C’est le méme
intellect qui remplit tout, illumine I'univers et dirige conve-
nablement la nature dans la production de ses espéces; et il est a la
production des choses naturelles ce que notre esprit est a la produc-
tion ordonnée des especes rationnelles.

Cet immanentisme, qui implique que les effets restent rigou-
reusement intérieurs a leur propre cause, contient tout de méme
une sorte de dénivellement ontologique. En effet, s’il est vrai que
I’unité de notre pensée produit une multiplicité d’idées qui sub-
sistent dans son intériorité, les especes rationnelles ainsi produites
ne sauraient avoir la méme consistance ontologique que le dyna-

24. Giordano BRUNO, Causa, Principio e Uno, 1584, rééd. ital. a cura di G.
Aquilecchia, Torino: 1973, p. 67; tr. Namer, Paris: PUF, 1930, Deuxieéme
Dialogue, p. 89.



L’'HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 121

misme interne qui les a engendrées. Entre les idées et la pensée il
y a une sorte de relation d’expression. Bien que la pensée ne
puisse étre réduite a2 1’une de ses innombrables idées, celles-ci
portent une trace de la pensée qui les a faconnées, qui les a mises
en forme.

L’ame est semblable a un miroir, mais tandis que I’ame du
Monde refléte 1I’Univers de fagcon hautement unifi€e et continue,
en revanche les ames individuelles refletent le méme Univers de
facon limitée, tronquée, et finalement inadéquate. Cette image,
bien qu’elle illustre a merveille les rapports entre [’un et le mul-
tiple, ne convient pas totalement a la pensée de Bruno parce que
dans cette perspective de I’Ame-miroir qui reflete passivement, on
perd complétement de vue toute la dynamique du principe formel
actif qui vivifie et organise tout intérieurement. Enfin, la multipli-
cité des dmes particuliéres ne doit pas étre prise comme 1’ aboutis-
sement de dégradations successives de ’activité originelle et de la
«fulguration divine <fulgorem divinitatis>*® », car toutes ces Ames
réalisent tour a tour, chacune a leur maniére, 1’infinité des formes
d’étre possibles. Bruno ne conserve rien de ce qui ressemble, dans
le néoplatonisme, a une sorte de hiérarchie de formes plus ou
moins dégradées ou involuées ; dans sa perspective immanentiste,
toute hiérarchie est abolie, seul subsiste le mouvement de 1’esprit
dans la connaissance qui suit la voie de la complicatio vers 1’Un
ou celle de I’explicatio vers la production de la multiplicité infi-
nie des étres finis :

C’est ce qui fait la différence entre I’Univers et les choses de
I’Univers ; celui-1a constitue tout I’étre et toutes les maniéres d’étre ;
quant a celles-ci, chacune posséde tout 1’€tre, mais non pas toutes
les manieres d’étre. [...] De plus, I’Univers comprend tout 1’étre to-
talement, parce qu’en dehors et au-dessus de 1’étre infini il n’est
rien, puisqu’il n’y a pas de dehors ni de dessus; quant aux choses
individuelles, chacune comprend tout I’&tre, mais non pas totale-
ment, parce qu’a coté de chacune d’elles il y en a d’infinies autres.
Ainsi, entendez que tout est en tout; mais qu’il n’y est pas totale-
ment et sous tous ses modes en chaque individu. De méme, enten-
dez que chaque chose est 1’'Un, mais, non pas sous le méme mode?.

C’est a ce niveau que Cassirer montre la supériorité de 1’onto-
logie brunienne sur les impasses de la conception logico-ontolo-
gique des péripatéticiens de Paris. En effet, ceux-ci affirmaient

25. Ibid.
26. G. Bruno, Causa, Principio e Uno, Cinquieme Dialogue, p. 196-97.



128 ETUDES DE LETTRES

d’une part, conformément aux écrits d’ Aristote, que seul ’univer-
sel a proprement une valeur scientifique; mais ils posaient,
d’autre part, que seule I’existence individuelle constitue la réalité
supréme. D’ou I’aporie insurmontable d’une science péripatéti-
cienne qui se montre incapable d’atteindre le réel puisqu’il ne
peut jamais se donner sous la forme de 1’universalité abstrdite.
Est-ce a dire pour autant que Bruno ait réussi a surmonter cette
aporie péripatéticienne grice a son monisme immanentiste ?

Tout comme Platon et Aristote, Bruno affirme qu’il n’y a de
science possible que de ce qui est éternel et immuable. Par consé-
quent, chacun des individus finis, dont 1’existence est enserrée
dans d’étroites déterminations spatio-temporelles, est bien objet
de perception et de sensation, mais non pas objet de savoir. En re-
vanche, la nature peut étre 1’objet du savoir lorsqu’on la congoit
non pas comme une collection d’existences individuelles, mais
comme 1’unique fondement originel, hautement unifié, de tous les
phénomeénes et de tous les étants particuliers qui ne font que
transparaitre fugitivement. Les particularités individuelles, qui
sont accessibles a la sensation et & la perception sensible, peuvent
bien relever d’une connaissance historique, c’est-a-dire d’une cer-
taine érudition, mais nullement d’une connaissance proprement
scientifique et rationnelle.

L’existence limitée spatialement et temporellement est un objet
de la sensation, non point un objet du savoir. [...] Si nous restons a
I’intérieur des limites de 1’étre singulier, jamais nous ne sortirons du
champ de I’opinion fallacieuse et de 1’apparence sensible. [...]
Aucune tentative sophistique de conciliation ne peut supprimer
cette opposition fondamentale : ce qui est donné comme chose sen-
sible et changeante, ne peut devenir ni un objet de I’intellect pur, ni
médiatement ni immédiatement, ni en soi ou pour soi, ni «per acci-
dens». Ce qui est connaissable, au sens strict, ce n’est donc jamais
I’objet naturel [singulier], mais la Nature comme fondement uni-
taire et régle universelle dont dépendent tous les phénomenes parti-
culiers?’.

27. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 298: «Das rdaumlich einges-
chrinkte und zeitlich begrenzte Dasein ist ein Gegenstand der Empfindung, nicht
des Wissens. [...] Verbleiben wir innerhalb der Schranken der Einzelwesen, so
gelangen wir iiber das Gebiet der triigerischen Meinung und des Sinnenscheins
nirgends hinaus. [...] Kein sophistischer Versuch der Verséhnung kann diesen
Grundgegensatz zur Aufhebung bringen: was als sinnliches und verinderliches
Ding gegeben ist, das kann weder mittelbar noch unmittelbar, weder an und fiir
sich, noch «per accidens» zum Gegenstand fiir den reinen Intellekt werden.



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 129

Cassirer voit dans cet attachement de Bruno a 1’universel, sur le
plan de la définition de 1’objet de la science, une forme de moder-
nité. C’est pourquoi Cassirer rapproche Giordano Bruno de
Galilée. Seulement, ce qui différencie radicalement leur démarche,
c’est que Bruno voit cet universel dans la substance unique du
Tout, tandis que Galilée fait de la loi physique 1’objet universel de
la recherche scientifique. La ligne de partage des eaux se situe
bien entre Bruno et Galilée, car c’est la que prend naissance la
science exacte de la nature. En-deca de la science, nous avons la
philosophie brunienne de la nature dont 1’antinomie gnoséologique
interne ne peut étre surmontée qu’en passant de la physique a la
métaphysique, c’est-a-dire en remontant des phénomenes sensibles
illusoires a la substance unique permanente dont ils dérivent. Avec
Galilée, au contraire, on passe d’une conception substantielle a
une conception fonctionnelle de 1’universel, grace au concept de
loi. Donc, en toute rigueur, Cassirer a raison de dire que 1’ontolo-
gie brunienne a contribué en quelque sorte a I’avénement de la
science galiléenne, puisqu’il congoit la Nature comme la force in-
hérente qui régle le cours des choses par ses propres lois?®. Nous
avons la affaire a I’illustration historique magistrale de la these
systématique que Cassirer développera dans Substanzbegriff und
Funktionsbegriff quelques années plus tard ; mais nous apprenons
du méme coup que c’est au sein méme de la conception subs-
tantielle du réel (donc dans la métaphysique) que fut préparée et
mise en forme, au moins partiellement, la nouvelle conception
fonctionnelle de la connaissance. D’ou cette conclusion de
Cassirer :

Toujours est-il que face au systeme aristotélicien, I’application et
la fonction métaphysique du concept de substance ont été entiére-
ment transformées. En détournant la science de I’objet singulier et
en la retournant vers la nature prise comme un tout, Bruno a opéré
le passage vers la nouvelle conception suivant laquelle la «Nature»

Erkennbar im strengen Sinne ist daher niemals das Naturding, sondern die Narur
als der einheitliche Grund und die universale Regel, auf der alle besonderen
Erscheinungen beruhen.»

28. E. Cassirer cite un texte étonnant du De immenso, 1591, livre VIII, chap.
IX, Op. lat., 1,2, p. 310:
Natura estque nihil, nisi virtus insita rebus.
Et lex, qua peragunt proprium cuncta entia cursum.
«La nature n’est rien d’autre que la vertu inhérente aux choses. Et elle est la loi
selon laquelle toute réalité suit son propre cours». C’est nous qui traduisons.



130 ETUDES DE LETTRES

est devenue synonyme de loi universelle. [...] On peut dire que ce
que Galilée a accompli dans la logique des sciences, [Bruno] I’a
préparé dans I’ontologie : la nouvelle définition de I’étre conduit
peu a peu a évaluer différemment les moyens de connaitre qui per-
mettent de I’appréhender et de le déterminer®.

Malgré ce rapprochement intéressant entre Bruno et Galilée,
Cassirer essaye d’expliquer les raisons philosophiques et épisté-
mologiques qui conduisirent Giordano Bruno a exclure les instru-
ments mathématiques de ses recherches en cosmologie et en
philosophie de la nature.

IIl. La critique brunienne des mathématiques et la doctrine du
Minimum

Nous avons vu qu’en passant de la théorie de la connaissance a
la théorie de I’étre, I’abime qui séparait la sensibilité de la pensée
pure s’est déplacé et figure de nouveau dans 1’opposition entre
I’universel et le particulier. Du détail de la nature empirique, on
ne peut donner qu’une connaissance historique, descriptive, mais
nullement un savoir rationnel. Pourtant, comme le fait remarquer
Cassirer, Bruno s’était inspiré au début de sa philosophie des tra-
vaux astronomiques de Copernic qui rentraient précisément dans
le détail du fonctionnement du systéme solaire. D ol un écart de
plus en plus inquiétant entre les développements théologico-méta-
physiques du systéme brunien et I’exploration des phénomenes
naturels. C’est pourquoi, dans la derniére phase de son ceuvre,
Bruno s’est efforcé de surmonter cette antinomie en développant
une philosophie du Minimum et de la mesure dans 1’un de ses der-
niers grands livres de la «trilogie de Francfort» le De triplici mi-
nimo et mensura (1591).

Dans cet ouvrage, Bruno a développé toute une théorie géné-
rale du Minimum a partir de laquelle s’ordonnérent ses différents

29. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 299 : «Immerhin ist gegeniiber dem
Aristotelischen System die Anwendung und die metaphysische Funktion des
Substanzbegriffs eine andere geworden. Indem Bruno die Wissenschaft von dem
Einzelobjekt hinweg auf die Allnatur zuriickweist, schafft er damit den Ubergang
zu der neuen Ansicht, fiir die die «Natur» mit dem allgemeinen Gesetz gleichbe-
deutend wird. [...] So kann man sagen, daB er [Bruno] dasjenige, was Galilei in
der Logik der Wissenschaften geleistet hat, in der Ontologie vorbereitet : die neue
Definition des Seins fiihrt allméhlich zu einer veridnderten Schitzung der
Erkenntnismittel, mit denen dieses Sein sich ergreifen und bestimmen 1dBt.»



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 131

aspects mathématiques, physiques et métaphysiques. Une des
conséquences les plus surprenantes de cette théorie, c’est que
Bruno, qui était resté pourtant trés attaché a I’atomisme (un ato-
misme, certes, fort différent de la tradition antique), s’est proposé
de I’accorder avec les mathématiques! En effet, Bruno voulait
fonder une mathématique atomistique en remaniant assez profon-
dément certains axiomes et surtout de nombreuses définitions
d’Euclide. Il introduisit, en outre, d’importantes distinctions
comme en témoigne son De Minimo qui développe et approfondit
les idées déja exposées dans les Cent soixante articles contre les
Mathématiciens, publiés a Prague trois ans plus tot en 1588.
Malheureusement, Bruno plagait son atomisme dans le cadre d’un
mobilisme universel rendant inutile, voire impossible, I’applica-
tion des mathématiques a la physique. Autrement dit, la mathéma-
tique atomistique brunienne n’avait rien d’une physique
mathématique. D’ou une sorte d’antinomie que Bruno ne parvint
jamais a surmonter complétement, malgré le recours a certains ar-
tifices supplémentaires empruntés a la magie mathématique du
philosophe allemand Henri Cornelius Agrippa von Nettesheim
(1486-1535) comme le souligne Cassirer3°.

Contrairement aux apparences, la théorie brunienne du
Minimum ne se réduit pas a2 un simple atomisme a proprement
parler, encore moins a du matérialisme, ni méme a un mécanisme
atomistique. Certes, la matiere était congue par Bruno comme dis-
continue, et constituée d’éléments indivisibles : «Ex minimis illis
corporibus omne corpus componitur», disait déja I’Acrotismus
Camoeracensis®'. Mais I’atome en lui-méme n’est qu’'un des
nombreux aspects du Minimum. En fait, le De Minimo est un pro-
longement spéculatif des recherches sur I’Un dont il avait déja été
question a propos de Dieu et de I’Univers :

Le Minimum est la substance des choses en tant qu’il désigne na-
turellement quelque chose d’autre que le genre de la quantité, mais
dans la mesure ou il est bien le principe des grandeurs corporelles,
il est le principe de la quantité. Le Minimum, dis-je, c’est la matiere,
I’élément, I’efficient, la limite <finis> et le tout; c’est le point en ce

30. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 301 : «Es ist eine innere Dialektik,
die iiber die bisherigen Festsetzungen weiter treibt, die zu einer neuen
Wiirdignug und logischen Wiederherstellung des Einzelwesens hindrangt». Sur
le rapprochement avec Henri Cornelius Agrippa, cf. Cassirer, Op. cit., p. 313.

31. Giordano BRUNO, Acrotismus Camoeracensis, 1588, in Op. lat., 1, 1, p.
154.



132 ETUDES DE LETTRES

qui concerne la grandeur <magnitudine> a une et a deux dimen-
sions, ¢’est I’atome au sens privatif dans les corps qui sont des par-
ties premieres, c’est I’atome au sens négatif dans les choses qui sont
tout entiéres dans tout et dans les choses singulieres, comme dans le
cas de la voix, dans celui de I’Ame et dans un genre semblable; c’est
la monade entendue en un sens rationnel dans les nombres, et
considérée comme essence en toutes choses. D’oul il suit que le
Maximum n’est rien d’autre que le Minimum. Que I’on supprime
partout le Minimum, il ne restera alors plus rien nulle part. Que I’on
fasse partout abstraction de la monade, alors il ne restera plus nulle
part de nombre : il n’y aura plus rien & dénombrer ni personne pour
faire un dénombrement. Donc, sous le nom de monade on glorifie le
meilleur, le Maximum, la substance des substances, ainsi que I’en-
tité par laquelle les étres sont>2.

Le Minimum est «la substance des choses® », mais il est triple:
le Minimum métaphysique ou monade, le Minimum physique ou
atome, et le Minimum mathématique ou le point.

Résoudre la matiere d’un solide en ses atomes constitutifs c’est
retrouver, sous la multiplicité des étres composés, 1’unité simple
des minima qui sont, eux aussi, des figures de I’Uu et de I’Etre
éternel: c’est passer des accidents que sont les composés a la
substance qu’est le minimum, pour retrouver, en-deca des appa-
rences changeantes, I’étre stable. En définitive, la voie qui consis-
tait a voir dans 1’uni-totalité de 1’Univers infini (Maximum)
I’explicatio de I’Un, n’est pas a ’opposé de celle qui consiste a
résoudre les composés en leurs unités et les totalités partielles en
leurs éléments ultimes et indivisibles (Minimum). Le Maximum
«Immensum» et le Minimum indivisible ne sont que des aspects
différents d’une seule et méme réalité : 1’Un et le Tout.

32. Giordano BRUNO, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat., éd.
Fiorentino & Tocco, 1879/1891, 1, I1I, glose, p. 139-40: «Minimum est substan-
tia rerum, quatenus videlicet aliud a quantitatis genere significatur, corporearum
vero magnitudinum prout est quantitatis principium. Est, inquam, materia seu
elementum, efficiens, finis et totum, punctum in magnitudine unius et duarum di-
mensionum, atomus privative in corporibus quae sunt primae partes, atomus ne-
gative in iisce quae sunt tota in toto atque singulis, ut in voce, arlima et
hujusmodi genus, monas rationaliter in numeris, essentialiter in omnibus. Inde
maximum nihil est aliud quam minimum. Tolle undique minimum, ubique nihil
erit. Aufer undique monadem, nusquam erit numerus, nihil erit numerabile, nul-
lus numerator. Hinc optimus, maximus, substantiarum substantia, et entitas, qua
entia sunt, monadis nomine celebratur».

33. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat, 1, 111, p. 138-40.



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 133

Comme le Maximum, le Minimum demeure 1naltérable : ainsi,
le changement ne concerne que les composés qui sont intermé-
diaires entre le Minimum et le Maximum. La naissance et la mort
ne sont, respectivement, qu’un élargissement a partir du centre
qu’est I’dme et une retraite vers ce méme centre : «Nativitas ergo
est expansio centri, vita consistensia sphaerae, mors contractio in
centrum3*. » Dieu lui-méme est la « Monade des monades qui con-
tient en soi la pluralité et la grandeur, qui renouvelle tout et donne
aux étres I’existence?. » A cet égard, Cassirer a parfaitement rai-
son de remarquer que chez Bruno, le Minimum, en tant qu’il est
une Unité, est a la fois fondement et origine?®.

Tout d’abord, Bruno nous avertit qu’il convient d’opérer une
distinction essentielle entre deux fagons d’envisager le Minimum:
le Minimum absolu <absolute> et le Minimum en son genre <in
genere>3". Le Minimum en son genre est relatif & un genre parti-
culier d’étre. C’est ainsi qu’il existe un «beeuf minimum, une
mouche minima®® » (pour reprendre les exemples mémes de
Bruno), car chacun de ces deux exemples est un Minimum en son
genre qui ne peut, de ce point de vue, étre surpassé en petitesse.
Autrement dit, le beeuf, la mouche, la lettre du grammairien3’,
comme Minima sont des indivisibles seulement en leur genre,
mais ce ne sont pas des indivisibles dans 1’absolu. En effet, étant
donné que ce sont des composés, ils peuvent a leur tour étre réso-
lus en indivisibles absolus, comme la mouche peut étre résolue en
ses atomes constitutifs. Méme notre énorme globe terrestre pour-
rait &étre pris comme un Minimum en son genre par rapport a la
distance des fixes, bien qu’il soit constitué lui-méme d’une prodi-

34. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre 1, ch. 3, in Op. lat, I, 111, p. 143.

35. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre 1, ch. 4, in Op. lat, 1, 111, poeme, p.
144 et glose p. 146:

Simpliciter tandem monadum monas una reperta est,
Quae multum et magnum complectitur omneque in ista
Integranda means, dans entibus esse, Deusque est.

36. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 302: «Die sprachliche Doppel-
bedeutung des “Prinzips” macht sich geltend: was der Grund eines Inhalts ist, das
miissen wir auch als den ersten Anfang seiner Entstehung setzen».

37. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. X, in Op. lat, I, III, p. 171 sq.

38. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. X, in Op. lat, 1 III, p. 171, v. 6:
«Non minimo minor esse potest bove, musca minorque».

39. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre 1, ch. X, in Op. lat, I, 11, p. 172:
«Ut punctum est minimum mensori, littera pura grammatico, logicis simplex est
dictio...»



134 ETUDES DE LETTRES

gieuse quantité d’atomes*’. Par conséquent, entre le Minimum «in
genere» et le Minimum «absolute», il existe bien une différence
de nature: ce ne sont pas des Minima du méme ordre. Donc, tout
Minimum n’est pas nécessairement un atome, méme si, en re-
vanche, tout atome est bien un Minimum, un indivisible absolu et,
également, le Minimum physique. Or, comme |’atome représente
également une unité réelle, indivisible, impénétrable, on peut
aussi I’appeler monade*'. En ce sens, I’atome est a la fois une mo-
nade, et un Minimum. En outre, Bruno distingue aussi entre
Minimum sensible et Minimum naturel*?. Les Minima naturels
sont tous égaux et leur addition peut aboutir aux Minima apercep-
tibles par les sens. Donc I’atome réel reste bien au-dela du
Minimum visible ou sensible, sans avoir pour autant le statut d’un
étre de raison.

Pour Bruno, il est certain que toutes les difficultés, qui naissent
au sujet de la composition du continu, sont imputables a la doc-
trine (erronée selon lui) de la divisibilité infinie du continu. Tout
continu, qu’il soit physique ou mathématique est constitué de
Minima indivisibles dépourvus de parties parce qu’ils sont eux-
mémes des parties premieres. Certes, on ignore jusqu’ou il est
possible de poursuivre la division du continu, mais il est indubi-
table que la composition elle-méme doit reposer sur un fondement
(ou un commencement) premier : le Minimum indivisible. Or, c’est
parce qu’il est impossible de déterminer ou doit se trouver la li-
mite de toute division que certains philosophes, comme Aristote,
ont cru bon d’affirmer que le continu est divisible a I’infini. Pour
sa part, Bruno fait observer que ce n’est pas parce que I’on est
dans I’incapacité de fixer d’une maniere déterminée la limite de la
division qu’il est légitime d’en conclure qu’elle va a I’infini.
Aussi, c’est la raison pour laquelle il rend hommage, momenta-
nément, aux mathématiciens qui ont prudemment conclu que la

division du continu va non pas in infinitum, mais in indefinitum®.

40. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. VIIL, in Op. lat, 1, 111, p.168 :
«sicut minimum in corpore, quod est tellus, ad spacium, quod est in maxima cir-
cumferentia, millies diametri terrae dimensionem absumpsisse potest. Unde et
tam ingens terrae globus ad peripheriam in fixis astris imaginabilem punctus est.
Et hic tamen genus idem mensurabilis non egredimur».

41. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. II, in Op. lat., 1, IIL, p. 138-40.

42. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 9, in Op. lat., 1, 111, p. 169:
«Discrimen minimi ade sensum a minimo simpliciter seu naturae».

43, G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 7, in Op. lat., 1, 111, p. 158:
«Unde et mathematici circumspectius intelligendo supponentes infinitum,



L'HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 135

Or, ce n’est pas parce que la pensée est capable de concevoir
abstraitement une division in infinitum, qu’il en va nécessaire-
ment ainsi dans la Nature: «Que l’on supprime partout le
Minimum, alors il ne restera plus rien nulle part** ». Est-ce a dire
que cette loi de la Nature, qui exige partout I’existence de Minima
(c’est-a-dire d’atomes dans le monde physique), ait quelque perti-
nence dans le monde des idéalités mathématiques ? Peut-on consi-
dérer que 1’atome physique ne soit rien d’autre qu’un point
mathématique ? Cela souleve la question de la spécificité des ma-
thématiques, de la physique et de la métaphysique ainsi que celle
de leurs rapports mutuels au sein de la philosophie de Bruno.

Tout d’abord, étant donné que I’atome a une existence ponc-
tuelle, on est légitimement conduit a se demander si Bruno dis-
tingue entre 1’atome physique et le point mathématique. Avant
d’examiner cette question, 1l convient d’opérer une distinction
stricte entre deux sortes de points. Bruno, en effet, prend un soin
tout particulier pour distinguer entre le point-minimum (autrement
dit comme partie) et le point-limite (considéré comme extrémité)
ou en termes bruniens : entre le Minimum et le Terminus. Ces dé-
finitions précises que Bruno pose au livre IV du De Minimo, re-
prennent les fines analyses du livre I de ce méme ouvrage. Ainsi :

Le Minimum est ce qui n’a pas de parties, parce qu’il est une par-
tie premiere. <Est minimum cujus pars nulla est, prima quod pars
est>. [...] L’extrémité <terminus> est une limite qui n’a pas de par-
ties, parce qu’elle n’est pas non plus partie. <Terminus est finis cui
nec pars, quod neque pars est>*®,

Ainsi, le point-minimum est bien une partie constitutive des
corps ou du continu. C’est un indivisible, un élément simple, une
véritable unité, parce qu’il est sans parties tout en étant lui-méme
partie. Toutefois, bien que 1’atome et le point soient tous les deux
des Minimums, Bruno précise que le point est le Minimum dans le
plan ou dans la ligne, tandis que 1’atome est le Minimum dans
I’espace tridimensionnel :

En conséquence, pour celui qui prend les corps en considération,
la substance de toutes choses c’est le corps Minimum ou atome,

semper pro eo quod est indefinitum seu quantumcunque, nunquam vero pro eo
circa quod nulla est praxis et perperam concipiretur, usurpabunt».

44. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat., 1, 111, p. 140:
«Tolle undique minimum, ubique nihil erit».

45. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre IV, ch. VIL, in Op. lat. 1, 111, p. 284,
qui reprend les définitions du Livre I, ch. XIII.



136 ETUDES DE LETTRES

mais pour celui qui s’intéresse a la ligne et au plan: la [substance]
est le Minimum qu’est le point?.

Cette conception a comme principale conséquence qu’il est im-
possible de distinguer entre les objets physiques et ceux des ma-
thématiques des que 1’on passe du plan a I’espace, ou comme dit
Bruno, du plan au solide. Tout se passe comme si la géométrie
n’était qu’une vaine abstraction, du moins tant qu’elle se can-
tonne dans le plan, qui n’est, finalement, qu’une sorte de réel
tronqué, mutilé par la pensée.

Par ailleurs, le Terminus est indivisible comme le Minimum,
mais ce n’est pas une partie : il rend possible le contact entre les
parties que sont les Minima. C’est une sorte de «metaxu» qui
n’appartient a aucune des parties en contact, mais qui rend pos-
sible tout contact. C’est plutdt une notion seconde qui présuppose
I’existence préalable des points-minima. On ne saurait donc
confondre la « définition du point comme Minimum avec celle du
point comme limite*’ ». Tandis que 1’atome comme point-mini-
mum est le substrat élémentaire des corps, le Terminus comme li-
mite résulte du contact entre les atomes impénétrables qui ne
sauraient en aucune fagon étre composés de points-limites.

Fort de cette conception, Bruno pense avoir définitivement levé
la principale objection aristotélicienne contre 1’idée que le
continu pourrait étre composé d’indivisibles. En effet, Aristote
avait montré dans sa Physique que le continu ne peut étre com-
posé d’indivisibles*®. Le nerf de I’argumentation d’ Aristote repo-
sait sur I’idée qu’un indivisible doit étre en lui-méme dépourvu de

46. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre I, ch. 2, in Op. lat., I, 11, p. 13-140
cf. aussi les définitions de 1’atome et du point que fournit le De Triplici Minimo,
Livre IV, ch. 7.

47. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre IV, ch. VII, in Op. lat. 1, 111, p. 284
sq-
48. ARISTOTE, Physique, Livre VI, ch. 1,231a 22 - 231b 5, tr. Carteron, Paris :
Belles-Lettres, 1956, t. 2, p. 39: «On ne peut dire que les extrémités des points
font un, puisque pour I’indivisible il n’existe pas une extrémité qui serait distincte
d’une autre partie ; ni que les extrémités sont ensemble, car il n’y a rien dans une
chose sans parties qui soit une extrémité, puisque I’extrémité est distincte de ce
dont c’est I’extrémité. En outre, il faudrait alors que les points dont serait fait le
continu fussent, ou en continuité, ou en contact réciproque [...]. Or, ils ne peuvent
étre continus [...] ; quant au contact, il faut qu’il ait lieu, soit du tout au tout, soit
de la partie a la partie, soit de la partie au tout ; mais, I’indivisible étant sans par-
ties, ce sera forcément du tout au tout; or, le contact du tout au tout ne fera point
une continuité, car le continu [...] se divise en parties distinctes.»



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 137

grandeur, et que, pour cette raison il est dépourvu de parties. D’ou
I’impossibilité de composer une grandeur continue avec des indi-
visibles inétendus. L’argumentation de Bruno est a I’opposé de la
démarche aristotélicienne : s’il est vrai que le point-minimum (in-
divisible) est sans parties, il ne faut pas oublier qu’il est lui-méme
une partie. De plus, un point-minimum peut trés bien &étre en
contact avec un autre Minimum, non pas par sa masse toute en-
tiere, mais seulement avec son Terminus, c’est-a-dire avec sa li-
mite. Les solides eux-mémes ne sont pas limités par des corps
mais par leur surface, et la surface a son tour est limitée par des
lignes*®. En outre 1’accumulation de points-minima vient mul-
tiplier les points-limites qui les séparent. Il est donc compréhen-
sible que ’on puisse passer de la partie physique aux solides
composés, c’est-a-dire de I’atome a 1’agrégat, sans que les indivi-
sibles viennent, pour ainsi dire, tous se confondre en un point in-
étendu’’. C’est a I’aide de cette distinction fondamentale entre le
Minimum et le Terminus que Bruno entend reconstruire toute une
géométrie reposant sur des fondements atomistiques. Certes, il se-
rait hors de propos de procéder ici a un examen exhaustif de cette
«nouvelle géométrie », mais Cassirer fait remarquer justement
qu’en croyant avoir réussi a débarrasser la mathématique du
concept d’incommensurable et d’irrationnelle, Bruno pensait
avoir rétabli la raison et la mesure dans leurs droits®’.

De plus, Cassirer pense que dans les élucubrations de la nou-
velle géométrie brunienne fondée sur le Minimum, résident des li-
néaments qui auraient pu conduire a I’élaboration du calcul
infinitésimal, puisque Bruno montre que 1’on peut concevoir une

49. G. Bruno, De Triplici Minimo, Livre 1, ch. 7, in Op. lat, 1, 111, p. 160:
«Minimum non tangit se toto neque sui parte alterum minimum, sed suo fine
plura potest attingere minima, sicut etiam nullum corpus se toto vel parte sui, sed
vel tota vel extremitatis parte tangit alterum; sicut in plano ubi superficies termi-
natur ad superficiem, in linea ubi pars terminatur ad partem, non pars intelligitur
partem se ipsa vel parte sui, sed per suum terminum attingens ; etc.».

50. Bruno affirmait déja vigoureusement dans son Acrotismus Camoeracensis,
Wittenberg: 1588, ARTIC. XLII, in Op. lat., éd. Fiorentino & Tocco, 1879/1891,
I, 1, p. 155: «Il est donc nécessaire que 1’addition d’indivisibles produise un ac-
croissement de la grandeur, parce que les indivisibles sont des corps physiques et
non pas de vaines entités de mathématiciens <quia individua corpora physica
sunt, non vanae mathematicorum species>».

51. G. Bruno, De Triplici Minimo, p. 303-4, E. Cassirer fait observer, au pas-
sage, que cette lutte de Bruno contre I’irrationnelle en mathémathiques sera égale-
ment reprise par des philosophes comme Hobbes et Berkeley, cf. Op. cir., p. 304.



138 ETUDES DE LETTRES

figure a partir des relations entre ses Minima constitutifs.
Malheureusement, Bruno est resté indéfectiblement attaché a
I’analogie des Minima avec les nombres discrets, alors que pour
mettre en place le calcul infinitésimal il était indispensable de
concevoir la différentielle comme une quantité que nous qualifie-
rions aujourd’hui de «non archimédienne® ». Jamais l’ontologie
brunienne n’osa franchir le Rubicon ontologique qui séparait a ja-
mais pour les Anciens I'Etre du non-Etre, en posant un tertium
quid (troisieme terme). En effet, c’est seulement Leibniz qui
donna un statut ontologique a ce «presque rien» qu’est la gran-
deur infinitésimale, & mi-chemin entre 1’étre et le non-étre
puisqu’elle est une grandeur évanouissante’’. Tout se passe
comme si I’étre de I’infinitésimale leibnizienne se réduisait en dé-
finitive a une sorte de devenir réglé par les lois du calcul ; mais
Bruno n’est pas Leibniz et sa mathématique nouvelle ne pouvait
nullement aboutir a la fondation du calcul infinitésimal en raison
de son ontologie du nombre et du Minimum. Tout au plus, Bruno
a pu donner une impulsion a la théorie mathématique des indivi-
sibles, mais Cassirer n’en parle pas.

En revanche, Cassirer souligne a la fin de ce long développe-
ment sur Bruno, que sa philosophie n’a pas atteint dans sa théorie
du Minimum toute la fécondité et la cohérence qui caractérisaient
sa cosmologie infinitiste :

Dans toute cette conception, le concept méme d’intellect et son
rapport avec celui de Nature sont discordants. Dans le probléme de
I’infiniment grand, Bruno avait congu sa pensée fondamentale a
partir de I’accord général et de I’harmonie qui régnent entre la force
de la pensée et celle de la nature. La doctrine de I’infinité des
mondes s’appuie sur I’infinité de I’imagination <Einbildungskraft>,
a I’égard de laquelle la réalité absolue ne pouvait rester en retrait,
puisque la faculté d’imaginer <Phantasie> n’est précisément
qu’une production partielle de cette réalité méme. Ici, au contraire,
dans la décomposition et la dissolution du continu, cette cohésion
est rompue: la nature exige et pose des limites fixes, tandis que
I’imagination <Phantasie> géométrique vise a dépasser les bornes

52. Sur cette question intéressante, cf. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p.
310,

53. Cf. Gottfried Wilhelm LEIBNIZ, Théodicée, Discours, § 70, Paris : éd. GF.,
p- 91-92: «on entend par I’infiniment petit, dit Leibniz, I’état de I’évanouisse-
ment ou de commencement d’une grandeur, congus a |’imitation des grandeurs
déja formées».



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 139

de celle-ci. Les opérations de la pensée mathématique apparaissent
alors comme des ingrédients subjectifs et fallacieux. L’opposition
entre les conditions de I’esprit et celles de I’€tre s’impose de
‘maniere évidente: alia secundum naturae, alia secundum nostrae
mentis conditionem principia**.

C’est d’ailleurs la raison pour laquelle Cassirer n’a pas retenu
la doctrine du Minimum de Bruno dans son étude sur la philoso-
phie de la Renaissance qui figure dans Individuum und Kosmos,
mais plutdt ’infinitisation de 1’univers a partir de la révolution
copernicienne. Pourtant, si I’on y regarde de plus pres, ce n’est
pas tant la question de l’infinité cosmique qui caractérise en
propre la pensée de Giordano Bruno que I’émergence du sujet
face a la nouvelle image du monde pour Cassirer, car: «1’accent
est mis bien moins par Bruno sur 1’univers que sur le moi qui ins-
taure en soi cette vision de I’univers. [...] L’homme ne trouve son
vrai moi qu’en attirant a soi 1’infinité du Tout et en élargissant son
étre réciproquement jusqu’a 1’infini®> ». Tout se passe comme si
I’infinitisation de 1’univers seule avait rendu possible la thé-
matisation de la distinction de I’individu et du cosmos, c’est-a-
dire du sujet et de 1’objet. L’émergence de ce sujet qui englobe le
cosmos tout en se sachant englobé par lui aussi, mais en un autre
sens, concerne, selon Cassirer, avant tout autre aspect, le sujet
connaissant, le sujet épistémique :

54. E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, p. 311-12: «In dieser Gesamt-
auffassung aber wird zugleich der Begriff des Intellekts selbst und sein
Verhiiltnis zur Natur innerlich zwiespiltig. Am Problem des Unendlich-GroBen
erfafite Bruno seinen Grundgedanken der durchgidngigen Ubereinstimmung und
Harmonie zwischen der Kraft des Denkens und der der Natur. Die Lehre von der
Unendlichkeit der Welten stiitzte sich auf die Unendlichkeit der Einbildungs-
kraft, hinter welcher die absolute Wirklichkeit nicht zuriickbleiben konne: ist
doch das Vermogen der Phantasie nur ein Teilprodukt eben dieser Wirklichkeit
selbst. Hier dagegen, in der Zerlegung und Auflésung des Continuums, ist dieser
Zusammenhang gebrochen : die Natur verlangt und setzt feste Grenzen, wihrend
die geometrische Phantasie iiber jede derartige Schranke hinauszugehen trachtet.
Die Operationen des mathematischenDenkens erscheinen jetzt wie eine subjek-
tive, tduschende Zutat. Der Gegensatz zwischen den Bedingungen des Geistes
und denen des Seins tritt unverkennbar hervor: «alia secundum naturae, alia se-
cundum nostrae mentis conditionem principia» (De minimo, 11, chap. 8, p. 221)».

55. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, p. 200, tr. p. 239 : «Uberall liegt bei
ihm [Bruno] der eigentliche Accent nicht sowohl auf dem Universum, als auf
dem Ich das die Anschauung des Universums in sich zu erzeugen hat. [...] Der
Mensch findet sein wahres Ich erst, indem er das unendliche All in sich hinein
zieht, und indem er auf der anderen Seite sich selbst zu ihm erweitert».



140 ETUDES DE LETTRES

L’4me humaine aussi, pour autant qu’elle est prise comme sujet
du connaitre, contient la réalité objective au lieu d’étre embrassée
par elle. Sa primauté sur tout ce qui n’est que chose est ainsi slire-
ment établie, une fois pour toutes. Le moi est a la hauteur du cos-
mos infini, puisqu’il trouve en soi des principes pour le connaitre
dans son infinités,

C’est méme sur les ressources infinies du sujet épistémique que
repose, pour Cassirer, la dignité intellectuelle et morale de
I’homme. Cette ouverture sur 1’infini, caractéristique de la nais-
sance de la pensée moderne produisit une sorte de subversion des
valeurs ou plutdt une promotion axiologique de I’homme, puisque
I’infinité n’est plus un attribut exclusivement réservé a la nature
divine. Elle peut étre désormais attribuée également a I’homme :

L’infinité du cosmos, il est vrai, menace non seulement de limi-
ter le moi mais également de le réduire a néant; et pourtant dans
cette infinité réside la source de sa constante élévation: I’esprit
égale le monde qu’il congoit®’.

Ici fonctionne a plein, pourrait-on dire, une sorte d’axiome
d’équivalence entre le sujet épistémique et son objet, car a tout
objet de pensée infini doit correspondre corrélativement un sujet
épistémique capable de le concevoir. Ainsi, I’événement décisif
de la Renaissance, ce n’est pas tant la thématisation de 1’idée
d’infinité que la prise de conscience, dans une sorte d’auto-ré-
flexion, des ressources illimitées de 1’esprit humain. Ce qui est
définitif dans la thématisation de I’infinitude prise enfin dans son
sens positif, c’est que le sujet connaissant ne peut se contenter de
décrire le donné. En effet, I’infini ne peut étre appréhendé di-
rectement : il releéve d’une Idée qui démontre effectivement que le
sujet connaissant dispose d’une capacité d’auto-arrachement a
I’égard des spectacles bariolés que nous offre la diversité du
monde sensible. L’émergence du théme de ’infini, d’abord méta-

56. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, p. 241 : «Auch sie [die menschliche
Seele] enthiilt, sofern sie als Subjekt des Erkennens genommen wird, die objek-
tive Wirklichkeit, statt von ihr umfaBt zu werden. Ihr Primat gegeniiber allem
bloB Dinglichen ist damit ein fiir allemal sicher gestellt. Das Ich ist dem unendli-
chen Kosmos gewachsen, sofern es in sich selbst die Prinzipien findet, nach wel-
chem es ihn, als unendlich, weiB». Cf. aussi Ernst CASSIRER, Die Philosophie der
Aufkldarung, tr. Quillet, Paris: Fayard, 1970, p. 69-70.

57. E. Cassirer, Individuum und Kosmos p. 241 : «Wenn die Unendlichkeit des
Kosmos das Ich nicht nur zu beschrinken, sondern vollig zunichte zu machen
droht, so liegt doch anderseits eben in ihr die Quelle seiner steten selbsterho-
hung: denn der Geist gleicht der Welt, die er begreift».



L’HEROISME PHILOSOPHIQUE DE GIORDANO BRUNO 141

physique, puis méthodologique, vient consommer la rupture avec

la fascination qu’exerce sur notre pensée le monde de la percep-

tion, ouvrant ainsi la voie a I’autonomie totale de la connaissance.

Il est clair que le point de départ de cet auto-développement de la

connaissance scientifique réside pour Cassirer dans cette intuition

de ’infini, intuition qui devra étre maitrisée progressivement par

la suite a I’aide des procédures discursives de notre entendement :

Ce savoir méme [du cosmos infini] n’est pas d’espéce purement

abstraite, purement discursive ; c’est une certitude intuitive qui ne

cesse de jaillir du principe vital caractéristique du moi. Tel le Ga-

nymede de Goethe, ’homme de la Renaissance, en présence de la

divinité et de ’univers infini, est dans la situation de I’ «englobant-

englobé». [...] C’est incontestablement le mérite de la philosophie

de la Renaissance d’avoir identifié ce probleme et de I’avoir trans-

mis sous cette forme nouvelle aux siécles suivants, aux siécles des
sciences exactes et de la philosophie systématique?s.

Giordano Bruno lui-méme était resté du c6té de la philosophie
de la nature, en-deca de la science exacte naissante, car il faisait fi
de I’utilisation des mathématiques dans la connaissance de la na-
ture. Ce que Bruno avait ébauché poétiquement, les philosophes
et scientifiques du siécle suivant vont en recueillir les fruits et
surtout surmonter «la crise intellectuelle provoquée par la dé-
couverte du systéme copernicien” ». Ils ne feront que renforcer la
conceptualisation de ’infini pour sortir de la crise: I’ouverture
sur I'univers infini avait suscité la crise, I’exploration de 1’idée
d’infini permet de la résoudre et de renforcer I’esprit dans la
confiance qu’il peut légitimement accorder a ses propres capaci-
tés. On ne saurait clore cette étude sans citer cette formule haute-

58. E. Cassirer, Individuum und Kosmos p. 241 : «Aber dieses Wissen selbst
[tiber den unendlichen Kosmos] ist nicht von blofl abstrakter, rein diskursiver
Art; es ist eine intuitive GewiBheit, die, statt aus dem logischen Verstand, viel-
mehr aus spezifischen Lebensgrund des Ich stammt und aus ihm bestdndig aufs
neue hervorquillt. Gleich Goethes Ganymed steht der Mensch der Renaissance
der Gottheit und dem unendlichen Universum «umfangend-umfangen» gegenii-
ber. [...] Aber es bleibt ihr [der Renaissance Philosophie] unbestrittenes
Verdienst, daB sie das Problem zuerst bezeichnet und daB sie es in einer neuen
Fassung den folgenden Jahrhunderten, den Jahrhunderten der exakten Wissen-
chaft und der systematischen Philosophie, iiberliefert hat».

59. E. Cassirer, Essay on Man, Yale: 1945, p. 16 tr. Minuit, 1975, p. 32: «to
overcome the intellectual crisis brought about by the discovery of the Copernican
system».



142 ETUDES DE LETTRES

ment synthétique de Cassirer qui condense a merveille 1’ensemble
de la philosophie héroique de Giordano Bruno:

L’intuition de I'univers infini apparait au moi dans 1’acte méme
par lequel il s’assure de sa propre liberté intérieure, il lui apparait
pour ainsi dire comme le pdle négatif de son intuition intellectuelle
de soi-méme. La connaissance du sujet et celle de I’objet sont ici in-
dissolublement mélées. Qui ne trouve pas en soi la passion héroique
de I’affirmation de soi et I’expansion illimitée du moi reste aveugle
au cosmos et A son infinité®,

Jean SEIDENGART

60. E. Cassirer, Individuum und Kosmos, tr., p. 238.



	L'héroïsme philosophique de Giordano Bruno à l'apogée de la Renaissance d'après Cassirer

