
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: La réception cassirérienne de l'humanisme de la Renaissance

Autor: Rudolph, Enno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RÉCEPTION CASSIRÉRIENNE

DE L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE1

Parmi les philosophes européens, Ernst Cassirer fait partie des rares connaisseurs

de la Renaissance qui aient rendu manifeste l'unité de la philosophie de la
Renaissance. Ce que Jakob Burkhardt a fait pour l'histoire de l'art, Cassirer l'a
complété pour l'histoire de la philosophie: la découverte de la Renaissance
comme premier paradigme des Lumières dans l'histoire européenne de l'esprit.
Ernst Cassirer l'a démontré dans plusieurs études spécifiques sur des philosophes
de la Renaissance — Nicolas de Cues, Ficin, Pic de la Mirandole, Pietro
Pomponazzi — et, il a, à la suite de Leibniz et Humboldt, contribué avec ses
résultats à justifier la signification constructive de la philosophie de la Renaissance

pour la constitution des temps modernes. De plus, Ernst Cassirer et le Cercle de

Warburg ont essayé de déduire de la signification culturellement révolutionnaire
de la Renaissance un concept de culture actuel.

Introduction

Un important historien américain de la culture — familier de
l'œuvre de Cassirer — m'a récemment interrogé sur la signification

de Cassirer pour la recherche européenne sur la Renaissance
après 1945. Sa question m'a conduit à un bref bilan, bien sûr très
unilatéral, que j'aimerais prendre pour point de départ de cette
conférence, et dont je résumerais le résultat de la façon suivante :

les travaux de Cassirer sont connus tout particulièrement dans le
champ de la philosophie italienne de la Renaissance du xve siècle,
et sont considérés avec respect. Cela vaut tant pour ses travaux se

rapportant à l'humanisme italien dans le cadre de la littérature de
la dignitas, que pour ceux qui portent sur Pic de la Mirandole et
Marcile Ficin, de même que pour son interprétation de Machiavel.
En particulier là où les travaux prudents de Paul Oskar Kristeller

1. Traduit de l'allemand par Christian Berner; une version allemande sera
publié chez Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt, 1997.



100 ÉTUDES DE LETTRES

— par moments intimement lié au cheminement de Cassirer dans
le domaine de la recherche sur la Renaissance aux États-Unis —
ont besoin de compléments et de distinctions philosophiques pour
donner une vie historique à la catégorie de l'humanisme, on
recourt généralement aux travaux de Cassirer sur Pic de la
Mirandole et Ficin de même qu'à sa célèbre présentation de la
philosophie de la Renaissance publiée sous le titre Individu et
Cosmos. On constate d'un autre côté que la discussion de l'image
cassirerienne de l'image du monde à la Renaissance, de même

que la discussion de sa tentative pour découvrir dans cette époque
des messages philosophiques originaux et pouvant être
reconstruits dans la continuité, se limitent à des renvois occasionnels.

On connaît moins le fait que Cassirer fondait d'une manière
générale ses travaux sur la thèse de la spécificité de la
Renaissance comme époque philosophique et culturelle sui generis,

et qu'il défendait cette thèse par des moyens empruntés à sa

propre théorie de la culture, de sorte qu'on prend rarement la
mesure dans laquelle la Renaissance joue, pour la critique cassiré-
rienne de la culture, un rôle paradigmatique.

Dans le dialoque avec l'historien américain de la culture
mentionné plus haut, je commentais ce bilan en ajoutant que, dans le
cadre du débat que l'on sait avoir été soulevé par Jakob
Burckhardt sur la question de savoir si la Renaissance a
effectivement existé, Cassirer aurait un rôle essentiel, dans la
mesure où les experts comparables qui, avec une compétence
suffisante en matière d'histoire des idées et de systématique
philosophique, auraient pu remplir le concept de Renaissance
avec un contenu sont trop rares. A lui seul, le cadre externe
temporel, objet de débat, exige une somme considérable de remise à

jour de l'histoire des idées, puisque de l'avis de Cassirer et de
Kristeller il s'agit d'une époque que s'étend de 1300 à 1600,
c'est-à-dire de Pétrarque à Giordano Bruno. Le rappel du débat
sur la question de savoir si la Renaissance a existé ou non a

provoqué mon interlocuteur et l'a poussé à s'exclamer : qu'elle ait
existé ou non — nous en avons besoin

I. L'Idealisme humaniste

Les travaux de Cassirer sur des auteurs ou des thèmes de la
Renaissance s'étalent sur plusieurs décennies, et, comme le montrent

tant ses travaux sur «l'histoire du concept de connaissance»



CASSIRER ET L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE 101

qu'une série de manuscrits spécialisés, non encore publiés, la
Renaissance faisait partie, bien avant la publication d Individu et
cosmos, de ses objets de recherche privilégiés. Si on prend par
ailleurs au sérieux que Cassirer songe une fois explicitement à

étendre l'époque de la Renaissance jusqu'à Leibniz, alors, dès

1902/1903, l'année de la parution de son ouvrage sur Leibniz,
une période de réflexion sur l'époque de la Renaissance aurait
commencé qui ne se serait à proprement parler achevée qu'avec
sa mort : son travail sur Machiavel se trouve dans son dernier
ouvrage, The Myth of the State, publié de manière posthume.

Parmi les auteurs les plus importants dans lesquels Cassirer
met à l'épreuve sa thèse de la spécificité de l'époque de la
Renaissance, il faut compter, à côté de son favori, Pic de la
Mirandole, et à côté du Cusain, dont il a à proprement parler
découvert le rôle de précurseur pour la transformation du christianisme

en religion de l'art, le fondateur de la célèbre académie
platonicienne de Florence, à savoir Marcile Ficin. Nous savons de
lui qu'il a entièrement mis le travail de cette académie, qui lui
avait été confiée par les Médicis, au service de la mise en valeur,
du commentaire et de l'exploitation pratique de la philosophie
platonicienne, et qu'il acquit une importance durable, bien au-delà
de sa mort, en donnant une réorientation décisive à la réception de
Platon, principalement par sa traduction intégrale des dialogues
platoniciens et les commentaires explicites dont il les a assortis.
Nous savons en outre que Marcile Ficin se rangeait, dans l'appréciation

persistante de l'œuvre de Platon, dans la lignée des chefs
de la tradition néoplatonicienne — Plotin, Augustin, Proclus — et
qu'il reconnaissait entièrement ces autorités comme des modèles
de sa propre actualisation de la philosophie platonicienne. Ce fait
indéniable conduisit, dans la recherche ficinienne, à la perpétuelle
reconduction d'une image de Ficin reposant sur la conception
suivant laquelle Ficin était au fond un néoplatonicien orthodoxe,
voire le représentant du néoplatonisme à la Renaissance.
Parallèlement à Cassirer, Paul Kristeller avait su remettre en question
cette image à l'aide d'arguments puissants dans une série de
travaux toutefois peu populaires. Afin de parvenir aux contours
authentiques du platonisme ficinien, il ne suffit pas de tenir compte
de ses travaux spécifiques sur des catégories fondamentales de la
philosophie platonicienne, comme l'amour ou l'âme ; et l'hermé-
neute critique ne peut pas non plus se satisfaire simplement des
professions de foi en faveur de la tradition néoplatonicienne,



102 ÉTUDES DE LETTRES

comme les a faites à plusieurs reprises Marcile Ficin. Son travail
de commentaire des dialogues de Platon joue un rôle particulier
pour compléter le platonisme ficinien à la Renaissance, et les
infléchissements dans ses traductions, qui nous permettent de
reconnaître quels textes platoniciens il privilégiait et quels textes il
plaçait après, correspondent immédiatement à ces commentaires.
Nous découvrons alors de nouveaux modes de lecture et trouvons
une sélection dans l'œuvre de Platon qui ont conduit à un net
déplacement par rapport aux anciennes autorités néoplatoniciennes.

J'aimerais souligner deux caractéristiques de ces déplacements
d'accent qui étaient décisifs et novateurs pour le platonisme qui, à

la suite de Ficin, se sont effectivement imposés à la Renaissance,

parce qu'ils comptent parmi les matériaux qui forment fondamentalement

l'image cassirérienne de l'humanisme de la Renaissance.
À la différence et en opposition effective, bien que non explicite,

au mainstream de la tradition néoplatonicienne, Ficin déclara
la méthode dialectique, telle que Platon l'avait avant tout
développée dans le Philèbe, comme étant le cœur méthodologique de
toute sa philosophie. Il défendit cette méthode comme étant le

message platonicien de l'impossibilité de séparer, voire de la
dépendance réciproque, pour ne pas dire de la complémentarité de
l'ascension de notre âme vers le savoir idéel — les Idées ou les
universaux — et du mouvement descendant vers la multiplicité
concrète du monde visible. Dans cette interprétation de la réciprocité

dialectique par Marcile Ficin se trouve parfois même l'allusion

à une finalité : le mouvement ascendant est là pour le
mouvement descendant. Ainsi était projetée une image de Platon
qui ne le prenait pas pour le théoricien de l'ascension vers le
monde des Idées, pour l'apologète unilatéral de l'ascension et du
dualisme entre la vérité idéale et l'illusion des sens. Nous acquérons

une image de Platon comme enseignant la dignité ontologique

propre du monde sensible, dont la visée pédagogique
consiste à reconnaître dans l'apparent chaos de la multiplicité du
monde sensible un ordre, une harmonie: l'idéalisme platonicien
est compris comme instruction pour comprendre le monde
sensible et se comprendre dans le monde sensible. D'autres
dialogues de Platon que ceux qui ont été privilégiés par les autorités
néoplatoniciennes de l'Antiquité tardive ont pour cela dû être
favorisés et interprétés dans le détail. Le commentaire du Philèbe
est le document le plus important de cette nouvelle lecture de
Platon dans le platonisme de la Renaissance de Marcile Ficin. Un



CASSIRER ET L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE 103

élément essentiel de cette nouvelle lecture consistait par ailleurs à

interpréter le Timée, dialogue canonisé par l'ancienne académie
platonicienne d'Athènes, moins comme une cosmologie
autonome que comme une métaphore, qui démontre méthodiquement
comment il convient de reconnaître l'idéal dans le monde des sens
sans devoir se séparer du monde sensible au moyen d'une forme
quelconque de fuite du monde ou de transcendance de l'âme. Le
document majeur pour ce rôle du Timée est l'interprétation,
toujours actuelle depuis Marcile Ficin, de la philosophie
platonicienne du temps. Avec sa thèse sur le temps comme copie
éternelle de l'Un éternel, Platon aurait compris pour ainsi dire le

temps comme l'unité déployée, comme continuum processuel et
non comme la structure du monde sensible déchiré, donc comme
l'illusion par opposition à l'Un éternel. Platon enseignerait non
pas le retour à l'Un sur le chemin d'un délaissement du temps,
mais une juste compréhension du temps : non pas comme déchirement,

mais comme continuité, de même que l'accomplissement de
la vie d'un être vivant renferme toute la concentration de la vie en
chacun de ses moments et est ainsi en même temps immédiatement

relié à chacun des autres moments de la vie. Platon devient
le philosophe de l'apologie de l'immanence.

La naissance de l'intérêt porté à sa philosophie politique était
cependant plus importante encore pour la nouvelle lecture du
Platon grec. Tant dans le néoplatonisme que dans le Moyen-Âge
chrétien, elle ne suscitait presque aucun intérêt. Les commentaires
de la philosophie platonicienne par Ficin documentent une étude
constante de Platon comme fondateur d'une philosophie politique
où l'organisation de la vie commune en société, la polis, devenait
le modèle de la possibilité d'une vie vertueuse parce qu'elle reposait

sur l'idéal de la garantie de justice pour chaque citoyen. L'intérêt

porté à la cosmologie platonicienne était mis au service de

l'intérêt porté à la philosophie politique platonicienne2. Mais
celui qui veut une polis, celui qui veut organiser sa vie de manière
sensée comme vie historique et comme vie configurant l'histoire
et ne recherche pas une fuite néoplatonicienne ou augustinienne
du monde, celui-là recherche au contraire l'histoire universelle.

2. Enno Rudolph, «Die Krise des Piatonismus in der Renaissance-
philosophie», in E. Rudolph (ed.), Polis und Kosmos. Studien zur politischen
Philosophie und Naturtheorie Piatons, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1996, p. 108-22.



104 ÉTUDES DE LETTRES

C'est le mérite durable de Cassirer que d'avoir reconnu dans
les éléments novateurs du platonisme ficinien le document du
«unconscious criticism» de toute une école — l'École de Florence
— et de reconstruire à partir de cette amorce nouvelle la réception
ultérieure de Platon, telle qu'elle a été rendue possible et initiée
par le travail de traduction et de commentaire de Marcile Ficin.
Cassirer nous montre ainsi qu'il s'agissait moins chez Ficin d'une
appropriation nouvelle ou même d'une appropriation chrétienne
orthodoxe du platonisme, mais de facto et pour ainsi dire en sous-
main d'une platonisation du christianisme. Cassirer insiste
expressément sur le fait que Ficin n'était en rien un révolutionnaire,
qu'au contraire il cherchait à fonder quelque chose comme une
«philosophia pia», bien qu'il fondait en réalité un «socratisme
chrétien» dont la marque distinctive consistait à reconnaître le
sens du message chrétien de l'immortalité de l'âme comme étant
le sens de la conduite socratique de la vie : l'immortalité comme
métaphore de la priorité de la vie par rapport à la mort, l'immortalité

comme métaphore d'une vie qui se déroule suivant le principe

du droit à la conservation de la vie et de l'intensité
indivisible (individuelle) de la vie en chacun de ses instants.

Cassirer met clairement en évidence qu'(avec cette position),
Ficin adopte une position médiane entre d'un côté l'ami plus radical

de ses disciples, Pic de la Mirandole, et de l'autre son grand
précurseur, Nicolas de Cues. Cassirer raconte pourtant une
histoire analogue concernant le Cusain. Il aurait fait du théologème
traditionnel de l'homme à l'image de Dieu un anthropologème
décisif pour le développement philosophique de la Renaissance,
ayant certainement vu dans cette interprétation une interpretatio
christiana, mais ayant de facto déjà amorcé ici une platonisation
du christianisme. Nous savons que pour le Cusain la question de

l'interprétation de l'homme à l'image de Dieu est au centre de ses
réflexions. Cassirer montre que le Cusain recourait en cela à une
compréhension de l'activité créatrice divine en tant qu'art, au rôle
de Dieu comme artiste et à l'essence de Dieu comme activité
artistique. De cette manière, il parvenait, pour lui de manière
concluante, à la thèse suivant laquelle la ressemblance à Dieu
bien comprise ne pouvait pas relever d'une propriété substantielle
de l'homme, dont il pourrait peut-être prendre connaissance, mais
qui n'aurait rien en commun avec l'essence de l'art de Dieu ; il
doit bien plutôt s'agir d'une ressemblance avec l'art de Dieu.
L'essence de Dieu est art (Dieu le créateur ne privilégie pas les
juges ou les sauveurs). À propos de cette idée, Cassirer introduit



CASSIRER ET L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE 105

l'expression de la «correspondance dynamique3»et la justifie par
des passages impressionnants du Liber de mente du Cusain où ce
dernier déclare qu'une véritable copie exacte ne pourrait être la
copie la plus réussie, mais morte, mais au contraire l'image qui
peut encore se développer, qui au moyen d'un processus encore à

venir peut devenir de plus en plus semblable à l'image modèle.
De manière dynamique, la distance qui sépare Dieu et l'homme
est progressivement réduite, l'idée de la divinité de l'homme au
moyen de la pratique est énoncée de facto, et même une hérésie
latente se fait jour, car comment cette thèse peut-elle être défendue

contre les mots du serpent au paradis : eritis sicut deus.
C'est dans ce cadre que Cassirer intègre en général la doctrine

cusaine de la relation entre le Dieu créateur et le monde, doctrine
qui nous est familière au moyen du couple conceptuel de la «com-
plicatio» et de Y «explicatio». Cassirer fait remarquer à quel point
le modèle platonicien de l'unité et de la multiplicité (dans le sens
invoqué) a parrainé le Cusain. De manière plus prononcée encore
qu'on le voit chez Ficin, Nicolas de Cues interprète l'unité
platonicienne comme une unité en elle-même complexe, qui n'existe
en tout état de cause qu'en tant que multiplicité. Au regard de la
théorie du temps (évoquée) dans le Timée cela signifierait que
ladite éternité n'existe qu'en tant que temporalité. De cette manière,
il faut entendre unité et multiplicité de façon complémentaire et
non pas de façon dualiste. Celui qui interprète l'unité comme une
unité structurée d'une telle complexité, se déployant temporelle-
ment, tout comme la biographie d'un être vivant, a rompu avec
une compréhension substantialiste de Yaeternitas. Platon,
l'éducateur, nous apprend une fois encore comment nous pouvons
reconnaître une unité dans la diversité temporelle de l'être visible
ou, pour le dire avec le Cusain, comment nous devons
comprendre le cosmos comme un déploiement de l'unité divine. Et
dans son œuvre De visione dei, Nicolas de Cues tire finalement
des conséquences de cette interprétation personnelle de la relation
de l'unité à la multiplicité, conséquences à la signification tant

3. Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der
Renaissance, (1927), Darmstadt : 1962, p. 72 sq., sera abrégé en IKR dans les
citations ultérieures ; aussi Enno Rudolph, «Die Entdeckung des Individuums in
der Philosophie der Renaissance», in S. Vietta (ed.), Romantik und Renaissance.
Die Rezeption der italienischen Renaissance in der deutschen Romantik,
Stuttgart-Weimar: Metzler Verlag, 1993, p. 15-32, ici p. 22 sq.



106 ÉTUDES DE LETTRES

anthropologique qu'esthétique auxquelles Cassirer renvoie
régulièrement à titre de modèle pour l'ensemble de la philosophie de
la Renaissance. L'être divin, l'Un, ne saurait être saisi et perçu
autrement qu'à travers des points de vue individuels infiniment
divers, il ne peut être connu que dans ce déploiement de
nombreuses perspectives, car c'est là sa seule façon d'exister. Dieu,
dont la vision (visio) lui est identique, se présente comme cosmos,
et le monde, conclut Cassirer, peut, au sens du Cusain, être compris

comme symbole de Dieu4.
En proposant de telles interprétations, Cassirer applique de

manière rigoureuse son propre concept de symbole, comparable avec
son interprétation de la liberté de l'art comme symbole de la
moralité chez Pic de la Mirandole. Ce qui est symbolisé est présent
dans le symbole — comme en général le concept du symbole chez
Cassirer serait seulement compris adéquatement, si on l'interprète
comme «signe sans abréviation». Le sens qu'il y a à parler de
Dieu ressortirait de la nécessité d'interpréter la multiplicité des

perspectives sur le monde comme des perspectives sur le monde
un — un peu comme si les organes d'un organisme renvoyaient à

l'unité de cet organisme. Cassirer décrit parfois les symboles
mêmes comme des «organes de la réalité5» Le connaisseur de
Leibniz comprend mieux alors pourquoi Cassirer voyait encore en
Leibniz un dernier philosophe de la Renaissance. Le concept,
forgé plus tard, après Nicolas de Cues, de l'individu artiste, tel
que Pic de la Mirandole l'a déclaré comme paradigme anthropologique

de l'idéal de la dignité humaine, trouve ici son précurseur
religieux. Et la radicalité de cette perspective religieuse gagne
encore en clarté lorsque l'on tient compte du fait que le Cusain a

effectivement dérivé une théorie provisoire de l'individualité
personnelle décrite au moyen du concept de «microcosme» de
cette idée de la diversité perspectiviste comme mode d'existence
de l'unité elle-même. Nous, les hommes, serions des micricosmoi
individuels, dans lequel chacun symbolise de façon inaliénable
l'unité, et Cassirer parvient à montrer comment précisément cette
idée relie la conception platonicienne de l'unité comme multiplicité

et la conception leibnizienne des « substances individuelles »

4. IKR, p. 38.
5. Ernst Cassirer, Sprache und Mythos. Ein Beitrag zum Problem der

Götternamen (1925), in Ernst Cassirer, Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1965, p. 71-167, ici p. 79.



CASSIRER ET L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE 107

comme éléments de l'univers. Cassirer rapproche davantage
encore ce Cusain d'un platonisme dont la réception n'est pas
néoplatonicienne en renvoyant à la manière conséquente dont Nicolas
de Cues utilise en la matière la théorie platonicienne de la participation

des choses sensibles aux Idées, la théorie de la «méthexis».
Participation signifie liaison ; participation signifie chercher et
trouver l'un dans l'autre et désigne en ce sens tout le contraire de
l'abîme ontologique entre le monde idéal et le monde sensible que
la tradition grecque a à l'esprit dans le concept de «chorismos».
Cette unité où sont intégrés l'idéal et le réel est finalement illustrée

par la figure du Christ. De facto la christologie est mise au
service de l'anthropologie du microcosme, le Christ devient la
métaphore de la méthexis homme-dieu, une christologie sécularisée

de l'image originelle s'esquisse, et Cassirer fait remarquer
que Nicolas de Cues a exprimé des idées pour lesquelles, après lui
et son époque, des hommes furent persécutés6. On peut trouver
des traces de cette image originelle de la christologie sécularisée
jusque dans l'œuvre de Friedrich Schleiermacher. Ces traces
apportent aussi à ce philosophe et théologien de l'époque moderne
tardive une critique persistante et un rejet de la part des
orthodoxes7.

L'expression centrale pour le Cusain, le «microcosme individuel»,

connaît plus tard une radicalisation insoupçonnée lorsque,
dans le cadre de l'École de Padoue, — et là alors en se référant de
manière compétente à la théorie aristotélicienne et non pas à la
théorie platonicienne de l'âme — la mortalité de l'âme humaine
a été défendue comme preuve, autorisée par Aristote, de la fini-
tude de l'existence humaine. Ce point de vue est lié à une
compréhension de la personne humaine comme étant une unité
indivisible de l'âme et du corps, comme existence temporelle
et figure à chaque fois individuellement différente de la liaison de
la forme de l'âme et de la corporéité. L'un des maîtres les plus
importants de cette nouvelle lecture révolutionnaire d'Aristote,
Pietro Pomponazzi, use expressément du terme cusain de «

microcosme» afin d'illustrer cette laison entre la finitude et l'individualité

d'un côté et, de l'autre, la mortalité de l'âme8. C'est

6. IKR, p. 38.
7. Ernst Cassirer, Philosophie der sybolischen Formen. II. Das mythische

Denken, Berlin : Bmno Cassirer Verlag, 1925, p. 318 sq., et IKR, p. 32.
8. Pietro Pomponazzi, Tractatus de immortalitate animae, Burkhard

Mojsisch (tr. et ed., lat./all.), Hamburg : Felix Meiner Verlag, 1990, p. 390.



108 ÉTUDES DE LETTRES

ce médecin parmi les philosophes de l'aristotélisme de la célèbre
École de Padoue qui s'intéressa au psychologue Aristote, au
biologiste auteur du De anima. Cassirer constate à juste titre que le
scientifique Aristote, qui étudie la nature, a été remis à l'honneur,
et cela en corrigeant une interprétation d'Aristote unilatéralement
orientée sur la métaphysique9. Pomponazzi était un répresentant
typique de la «curiositas» moderne de la Renaissance.

Cassirer nous montre comment, du Cusain à Pomponazzi, une
philosophie de l'immanentisme apparaît, que l'on peut définir
avec les caractéristiques de 1'«immanence du bonheur», de la
«mortalité de l'âme» et de 1'«individualité de la personne
humaine». La riche littérature de l'époque, qui s'est avec persévérance

attachée au concept de la dignité humaine, — celle qu'on
appelle la littérature de la dignitas — rattachait dans sa théorie de
la dignité de l'homme cette compréhension de l'intégrité individuelle

de la personne à la ressemblance à l'image de Dieu entendue

comme «correspondance dynamique». Elle y voyait une
assurance, donnée par Dieu à l'homme, de pouvoir configurer de
manière autonome la pratique de son existence, d'en prendre lui-
même la responsabilité et de rejeter ainsi du monde l'idée de
théodicée. L'individu, son droit au suum cuique, pour le dire en
termes platoniciens, sert de norme à la société ; mais ce n'est pas
la société, et encore moins la société eschatologique idéale, qui
sert de norme à la dignité humaine de l'individu. Dans ce processus

d'accession à la majorité Cassirer voit la préparation de l'idée
d'émancipation à laquelle se rattachèrent, suivant leur matière, les

postulats d'autonomie de la philosophie pratique des Lumières du
xvme siècle, postulats qui à leur tour peuvent cependant servir de
critère et de miroir pour ce nouvel essor de l'accession à la majorité

de l'homme. Les Lumières, qui se comprennent comme «la
sortie de l'homme de la minorité dont il est lui-même responsable»,

rattachent même la validité et l'aptitude de cette thèse

pour une transformation de l'histoire, conforme à l'intérêt du
progrès libéral, à une image de la personne individuelle qui est ici
directrice. Tout dépend du fait de savoir si l'homme est à prendre
d'abord ici à titre de microcosme unique ou à titre d'exemplaire
d'un animal rationnel idéal. Au regard de notre possibilité de

9. IKR, p. 148; voir aussi Enno Rudolph : «La Résurgence de l'aristotélisme
de la Renaissance dans la philosophie politique de Cassirer», Revue de

Métaphysique et de Morale, 97 1992), p. 479-90, ici p. 486 sq.



CASSIRER ET L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE 109

comparer entre eux les concepts de la dignité de l'homme à la
Renaissance et à l'époque des Lumières, cette alternative est décisive.

L'importance de Cassirer pour l'interprétation de l'humanisme

de la Renaissance comme première Aufklärung tient à la
préparation de cette alternative.

II. Le Réalisme politique de la philosophie de la Renaissance

Cassirer n'a pas seulement redécouvert la prétention morale
des variantes de la théorie de la dignité humaine de l'humanisme
de la Renaissance. Il est également devenu, par une interprétation
personnelle de la philosophie politique de Machiavel, l'apologète
d'une compréhension spécifique du réalisme politique, tel que
Fichte en fit l'éloge à propos de Machiavel, et que Cassirer utilise
de fait comme un correctif au rêve romantique d'une cosmopolis
qui doit faire confiance à l'accord heureux de l'autonomie illimitée

des individus, sans réfléchir à la divergence entre l'autonomie
individualiste et la nécessaire organisation des interactions entre
les hommes. Il y a trois caractéristiques qui rendent à nouveau
remarquable l'interprétation de Machiavel par Cassirer, en
particulier au regard de la complétude de sa reconstruction de
l'humanisme de la Renaissance :

— Cassirer nous présente un Machiavel dont l'analyse du concept
politique de pouvoir peut être lu tant comme un complément
que comme un correctif de l'individualisme humaniste au sens
de l'idée du microcosme personnel du Cusain à Pomponazzi.

— Il plaide en outre en faveur d'un Machiavel à lire de façon sy¬
noptique, dont l'ouvrage Le Prince entretient une tension
particulière, féconde, toujours discutée par la recherche sur
Machiavel, avec l'autre ouvrage, les Discours sur la première
décade de Tite-Live, texte qui, dans son contenu, relativise
l'analyse, présentée par Le Prince, de la rigueur fondamentalement

immorale des stratégies réussies de conservation du pouvoir

au moyen d'une défense tout aussi vigoureuse de l'idée
du républicanisme.

— En la personne de Machiavel, Cassirer nous présente finale¬
ment un premier théoricien des théories modernes de l'État,
qu'il présente comme un miroir à sa propre époque, à savoir
celle des totalitarismes en Europe, de la même manière que
Machiavel avait réalisé Le Prince en suivant le paradigme du
miroir du prince.



110 ÉTUDES DE LETTRES

1.

Concernant le premier point. Le chercheur munichois en
matière de Renaissance, Stephan Otto, attire l'attention sur un
manque de l'humanisme de la Renaissance qui saute particulièrement

aux yeux lorsqu'on compare la compréhension de la liberté
par Machiavel d'un côté et celle de son contemporain et compatriote

Pic de la Mirandole de l'autre10. Ce manque tiendrait à

l'absence de développement d'une éthique comme instruction pour
orienter la pratique de l'individu, que l'humanisme de la
Renaissance a déclaré comme cœur de l'essence de l'homme, et qui
connaît une tension qui exige d'être résolue au regard de la thèse
aristotélicienne, relative à la construction de la polis, présentant
l'homme comme zoon politikon. C'est précisément dans ce vide
moral que le machiavélisme se serait introduit avec succès. De
nombreux éléments vont dans le sens de cette observation. La
confiance pathétique dans la compétence de la philosophie
grecque comme donnée actuelle de l'image du monde à l'époque
de la Renaissance impliquait une confiance en la force et la validité

de la théorie antique des vertus tant de Platon que d'Aristote,
précisément lorqu'on les fait valoir comme les interprètes
légitimes de l'éthique chrétienne de l'amour et de sa tendance escha-
tologique à la consolation. Ce n'est qu'à demi-mot que l'idée
ficinienne d'une vita socratica, par exemple, posait la question
d'une éthique soutenant et capable d'orienter cette vita, au sens
de la théorie platonicienne de la justice, bien qu'il louait précisément

cette dernière pour avoir mis en relation un idéal du droit
naturel et le quotidien de la pratique politique. Et l'individu de
Pic de la Mirandole — présenté suivant sa définition de manière
encore plus radicale que par Ficin ou Nicolas de Cues — reste
plus encore abandonné à lui-même et court le risque de perdre le
don de sa liberté voulue par Dieu. Pic de la Mirandole laissa le
créateur lui-même énoncer une mise en garde correspondante et
l'adresser à Adam, en lui faisant dire qu'Adam est responsable de
sa liberté ; en cas de réussite il pourrait devenir comme Dieu, en
se recréant comme Dieu créa le monde, en cas d'échec cependant

10. Par exemple Wolfgang Kersting, Niccolo Machiavelli, München : Beck
Verlag, 1988, p. 31, Enno Rudolph: «Aut Caesar aut Nihil? Das politische
Individuum in Machiavellis Logik der Macht», in G. Boehm, E. Rudolph (ed.),
Individuum. Probleme der Individualität in Kunst, Philosophie und Wissenschaft,
Stuttgart: Klett-Cotta, 1994, p. 68-85, ici p. 76 sq.



CASSIRER ET L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE 111

il pourrait se perdre et mettre ainsi en jeu son humanité". Dans
l'humanisme de la Renaissance il n'y a pas de réponse à la question

de savoir ce qui est permis et ce qui ne l'est pas dans ce vaste
espace de liberté. L'idée, si bien intentionnée d'un point de vue
humaniste, de l'usage autonome de la liberté engageant une
responsabilité personnelle illimitée est tout à fait interprétable
comme légitimation de la perception de cette liberté au moyen de
l'exercice du pouvoir. Il faudrait parler ici de l'art du pouvoir, que
Machiavel interprète comme l'image spéculaire, devenue
effectivement efficace et politiquement virulente, d'un message perverti
de la puissance de l'art. Vue ainsi, la fascination exercée par
Machiavel sur Shakespeare, le poète de la relation entre la perversion

du pouvoir et l'imposture de la liberté, n'est pas étonnante.

2.

En faveur de la thèse suivant laquelle Machiavel n'aurait pas
voulu défendre l'immoralisme du pouvoir, mais le dévoiler
comme la logique immanente de la prise de pouvoir, de l'usage et
de la conservation du pouvoir, plaide surtout la lecture de l'autre
ouvrage essentiel mentionné de Machiavel, la lecture des
Discorsi. Cassirer l'intègre dans toute son extension dans sa
lecture de Machiavel. Cette lecture nous montre un Machiavel qui
apparaît comme défenseur du droit du peuple face au prince et
même comme défenseur de la sagesse du peuple surpassant celle
du prince, tout ceci étant toutefois présenté sous la forme d'un
commentaire de la décade de l'histoire romaine sous Tite-Live.
Des passages des Discorsi peuvent même être reçus comme des

appels cachés à la résistance contre la tyrannie, et c'est précisément

de la logique de la tyrannie qu'il s'agit dans Le Prince, où
César Borgia et d'autres sont présentés à titre d'exemples d'application

virtuose de la logique du pouvoir. Cassirer résume sa

conception de ce Machiavel à lire de manière synoptique en
disant que Machiavel n'aurait pas été machiavélien. On trouve
effectivement de nombreuses traces dans Le Prince qui exigent du
prince d'orienter en dernier ressort la fin, qui justifie les moyens,
vers le bien du peuple et de sauvegarder par là la juste mesure.
Machiavel n'était pas machiavélien, il était un réaliste politique,
tel que le louait Fichte et non pas au sens où voulait le combattre

11. Pico della Mirandola, Oratio de hominis dignitate, A. Buck (tr. et
intro.), lat./all., Hamburg : Felix Meiner Verlag, 1990, p. 6.



112 ÉTUDES DE LETTRES

Frédéric le Grand. Cassirer voit en lui et dans sa dialectique entre
d'un côté la logique du pouvoir et de l'autre l'idéal du
républicanisme, un auteur au moyen duquel une réponse à la question
restée ouverte de la dimension éthique de la liberté nouvellement
découverte par la Renaissance peut être formulée, certes une
réponse immédiatement politique et non pas une réponse relevant
de la philosophie morale. Comme forme extérieure de l'espace
politiquement conditionné de la liberté, à laquelle pensaient
les humanistes, on pourrait désigner la république réalisée.
Machiavel voyait du reste dans la concurrence des tyrans en Italie
un danger, à savoir celui de la fixation du type d'usage du pouvoir
au sens d'un César Borgia qui ne pouvait que mettre en péril
l'unité de l'Italie dont rêvait Machiavel. Son engagement bien
connu en faveur de cette unité peut être lu comme la lutte pour
une configuration politique de l'Italie au moyen de laquelle la
tyrannie des cités-États pourrait être surmontée. La configuration
alternative est conjurée par les modèles historiques du même pays
— l'ancienne Rome — c'est là qu'est la finesse des Discorsi, à

savoir de ramener l'identité de l'Italie à l'ancienne Rome. Le
thème renaissant de la correction du présent par l'Antiquité est
évident.

Le réalisme de Machiavel consiste par ailleurs dans la compréhension

que seul le combat politique conduit à une politique
meilleure, mais non la tour d'ivoire. Dans cette dernière, on
élabore des utopies qui ne transforment pas le monde. Il s'agit d'élaborer

des analyses qui transforment le monde.

3.

La théorie de Machiavel a transformé le monde. C'est là
précisément ce que montre Cassirer au moyen de la généalogie où
Machiavel est un élément décisif. Il s'agit de la généalogie des

systèmes totalitaires, et Cassirer se révèle être, avec son dernier
ouvrage, Le Mythe de l'État, un héritier de Machiavel qu'il
défend, en s'appuyant sur la lecture synoptique développée plus
haut, contre l'imputation d'être un créateur intellectuel des
totalitarismes modernes. En revanche il en dégage d'autres, aussi et
précisément en se fondant sur une exégèse détaillée de la philosophie

du droit et de l'État de Hegel12.

12. Ernst Cassirer, Der Mythos des Staates. Philosophische Grundlagen
politischen Verhaltens, Frankfurt a.M. : Fischer Taschenbücher Verlag, 1988, p.
357 sq.



CASSIRER ET L'HUMANISME DE LA RENAISSANCE 113

Cassirer met à l'épreuve son analyse de la conception de
Machiavel en suivant le style de Machiavel lui-même, en présentant

sa généalogie à sa propre époque comme un miroir. En même
temps, il livre une « contre-épreuve quant au résultat » de la théorie

de la culture de la philosophie des formes symboliques,
apparemment poitiquement neutre, contre-épreuve politiquement
signifiante. Dans Le Mythe de l'État il est revenu immédiatement
aux résultats de la philosophie des formes symboliques dans la
mesure où, là-bas déjà, il avait caractérisé la forme culturelle du
mythe comme étant un phénomène ambivalent. Cette ambivalence
consistait dans la capacité de la pensée mythique de venir à bout
de la diversité variée du monde ambiant et du monde de manière
également variée au moyen d'interprétations attachées à l'intuition

sensible et surtout dépendantes de l'intuition. Le polythéisme
des mythes en est le document. De l'autre côté, les mythes étaient
redevables de la capacité immédiate de la pensée dépendant de
l'intuition à être fascinée et de la capacité non encore développée
à la distance réfléchie au regard de l'intuition. Cette ambivalence
semble être culturellement héritée — c'est ainsi qu'on peut lire la
thèse de Cassirer — et des idéologies politiques peuvent faire un
usage réussi de cet héritage en créant de nouveaux mythes. Ce qui
explique, pour Cassirer, la capacité de l'homme moderne, de

l'homofaber, à être fasciné par la magie politique et par la justification

idéologique, par exemple sous la forme de mythologies de
l'État ou de mythologies du peuple. Il est décisif pour la théorie
cassirérienne du symbole, qu'il estime que les deux, tant la liberté
du mythe que l'utilisation de mythes, sont des moyens du
pouvoir, l'expression de la force constitutive de la culture de la
liberté humaine.

Au regard de Machiavel, cela signifierait que tant César Borgia
que le républicanisme sont les symboles d'une seule et même
liberté humaine. La théorie du symbole, la réception de la
Renaissance et la philosophie politique de Cassirer sont dans la
lignée d'un message unitaire sur le caractère arbitraire de la liberté
humaine. La «pathologie de l'État moderne», que Cassirer pouvait

précisément présenter grâce à son exploitation du machiavélisme

comme phénomène de la Renaissance, n'est pas à

comprendre comme un document pour fonder un pessimisme
culturel, mais bien plutôt comme une leçon sur la manière dont on
pourrait apprendre quelque chose de l'histoire.

Enno Rudolph




	La réception cassirérienne de l'humanisme de la Renaissance

