
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Science et symbole : un regard cassirérien

Autor: Schmitz, Christiane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCIENCE ET SYMBOLE : UN REGARD CASSIRÉRIEN

Qu'est-ce que la science La philosophie d'Ernst Cassirer permet une réponse
nouvelle et surprenante à cette question. Celle-ci est rendue possible grâce à une
analyse approfondie des différents modes de fonctionnement du symbole et une
discussion à son sujet aide à surmonter certaines difficultés auxquelles semblait
encore se heurter l'idée fondatrice de la «philosophie des formes symboliques».

L'épistémologie radicalement novatrice d'Ernst Cassirer établit
un cadre d'interprétation capable d'embrasser toutes les formes
de production culturelle comme entièrement équivalentes en tant
que modes de compréhension et d'orientation, s'il s'agit du
mythe, de la langue, de la religion, de l'art, de la technique ou des
sciences. Tel est du moins le programme d'une «philosophie des
formes symboliques » qui compte passer de la critique de la raison
à la critique de la culture1. Préoccupant pourtant reste le fait, que
l'équilibre culturel recherché semble constamment rompu par la
position prédominante attribuée aux sciences mathématiques malgré

ces promesses égalitaires. Dans son œuvre tardive An Essay
on man2, par exemple, c'est-à-dire dans une phase où l'on croit
Cassirer le plus éloigné de ses débuts centrés sur l'épistémologie
des sciences, il les caractérise toujours comme suit : « Science is
the last step in man's mental development and it may be regarded
as the highest and most characteristic attainment of human
culture. [...] It is held to be the summit and consummation of all our
human activities, the last chapter in the history of mankind3».
Analyser les raisons de cette évaluation élogieuse, qui traverse
l'œuvre entière de Cassirer, permet non seulement de porter un

1. Cf. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen (PsF dans la
suite du texte), Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgemeinschaft, 1964, vol. 1, p.
11 : «Die Kritik der Vernunft wird damit zur Kritik der Kultur».

2. Ernst Cassirer, An Essay on Man, New Haven : Yale University Press,
1944.

3. E. Cassirer, An Essay on Man, p. 207.



64 ÉTUDES DE LETTRES

regard nouveau sur l'activité scientifique et sa spécificité, mais
aussi de lever la suspicion latente qu'une contradiction menace la
cohérence du programme cassirerien.

Qu'est-ce qui distingue les différentes formes symboliques?
D'abord l'expression «forme symbolique» est en elle même
trompeuse, car il ne s'agit nullement d'une forme déjà donnée,
mais plutôt d'un processus ouvert de formation, d'une manière
spécifique d'objectiver. L'orientation de cette objectivation
dépend d'un choix initial qui reste irréductible. Chaque «formation
symbolique », chaque direction de symbolisation objectivante est
donc fondée sur un certain intérêt initial qui détermine une
perspective spécifique et qui dirige son développement et ses productions.

Laissons parler Henri Poincaré pour cerner l'intérêt typique
des sciences : « Jean sans Terre a passé par ici : voilà ce qui est
admirable, voilà une réalité pour laquelle je donnerais toutes les
théories du monde. C'est là le langage de l'historien. Le physicien
dirait plutôt : Jean sans Terre a passé par ici ; cela m'est bien égal,
puisqu'il n'y repassera plus4. » Autrement dit, la science ne
s'intéresse pas au fait individuel comme tel, mais en tant que cas
d'une loi générale : elle essaie uniquement de saisir la légalité des

phénomènes. Cassirer retrouve dans cette citation l'opposition
entre les «deux acceptions primitives de l'effectivité5»: à savoir
l'unicité et la régularité des phénomènes. Aucune des deux ne

peut prétendre à un épuisement du sens de la notion de « réalité »,
aucune des deux ne peut remplacer l'autre. Il est parfaitement en
accord avec la ligne d'argumentation de la philosophie des formes
symboliques que ce n'est pas l'intérêt initial particulier qui favorise

l'activité scientifique. Sinon, la symétrie des formes symboliques

comme perspectives équivalentes serait déjà rompue au
niveau le plus élémentaire et donc d'emblée perdue.

Mais si ce n'est pas grâce au contenu, que la science peut
revendiquer une place unique, c'est plus vraisemblablement sa
manière spécifique de mise en forme symbolique qui fonde sa
differentia specifica. Prenons la physique comme exemple. À
l'origine de la physique comme science des phénomènes
physiques il y a en fait un paradoxe décisif : la matérialité même des

phénomènes doit disparaître, afin que ceux-ci puissent devenir le

4. Henri Poincaré, La Science et l'hypothèse, Paris : Flammarion, 1968, partie

iv, ehap. ix, p. 158.
5. Cf. PsF, vol. 3, p. 452: «den zwei Urbedeutungen der Tatsächlichkeit».



SCIENCE ET SYMBOLE: UN REGARD CASSIRÉRIEN 65

propre sujet de la physique. Le premier pas de sa démarche
consiste en une homogénéisation radicale, qui transforme toute
différence de l'experience sensible en nombres similaires : autrement

dit, la science mesure. Toute richesse et polyvalence —
c'est-à-dire toute imprécision — de l'impression sensible est ainsi
transformée en précision quantitative, pour qu'elle devienne
maîtrisable et répétable. Cassirer appelle cette procédure la
«transsubstantiation» de la science, puisque la sensibilité des

phénomènes, leur substance est transformée sans reste en
nombres-purs à l'aide de la définition et de l'application des unités

de mesure.
Après cette transcription radicale la science peut sans restriction

parler «en langage mathématique» et établir des équations
entre ces nombres qui n'expriment que des relations. Ce n'est
pas par hasard si elle se sert de cette «langue», puisque la
physique nécessite un système de symboles qui répond à des

exigences particulières. Elle demande notamment: 1) la
détermination et fixation univoques de ses résultats, 2) la compatibilité
et l'intégrabilité, en principe illimitée, de tous les éléments de la
théorie. Le système de signes, qui lui convient, doit donc fournir
une relation signifiant-signifié sans équivoque et une connexion
complète de tous les signes du système. Ces conditions fort
restrictives font naître un type de symboles qui diffère considérablement

des symboles imagés (Bildsymbole) ou des symboles
linguistiques (Wortsymbole): Cassirer parle d'une «forme par
principe nouvelle de symbole6». Ce type de symboles n'est plus
un «signe de chose» (Dingzeichen), mais il devient un «signe de
relation et d'ordre» (Beziehungs- und Ordnungszeichen). Le
nombre, comme «schème de l'ordre et de la sériation en
général7», est son prototype. Les mathématiques, comme science
des relations pures et véritable lingua universalis, représentent
son système.

Mais la force organisatrice de ces deux exigences directrices ne
s'épuise pas dans cette transformation fondamentale du sujet de la
science mathématique. Dans son interprétation de la mécanique
quantique Cassirer développe en détail comment elles mènent
également à une différentation du savoir scientifique en différents

6. PsF, vol. 3, p. 396.
7. Ernst Cassirer, La Philosophie des formes symboliques III, La

Phénoménologie de la connaissance, tr. C. Fronty, Paris : Minuit, 1972, p. 386.



66 ÉTUDES DE LETTRES

types d'énoncés et de niveaux logiques8. C'est avant tout
l'exigence de l'unification sans fin, qui agit comme la force motrice
du mouvement autocorrectif de la science. L'extrapolation et
l'expérience lui font confronter des faits nouveaux et contradictoires,
qui ne peuvent être intégrés et «com-pris» qu'au prix de la révision

et du remodelage continuels de la même théorie, qui les a

rendus possibles. Ainsi se déroule un processus de transformation
rétroactive, qui parvient pas à pas à s'affranchir de l'arbitraire des

positions initiales et à dénoncer les présuppositions et préjugés
erronés. On peut conclure que l'extraordinaire potentiel de la
science est en fait fondé sur la transcription initiale de son sujet et
sur l'utilisation exclusive des symboles du type : « signes de relation

et d'ordre », dont les nombres sont le meilleur exemple.
Quelles sont alors ses qualités particulières, si on les compare

avec d'autres types de symboles comme «image» et «mot»?
Ils semblent à première vue caractérisés avant tout par une

triple perte :

1. Perte de richesse de connotation.
2. Perte de l'expressivité, du caractère sensible (Ausdruckscharakter).

3. Perte de toute ressemblance entre symbole et symbolisé.
Le dernier point est ici le plus signifiant : la perte de toute

ressemblance met fin à l'idée que la signification du symbole serait
le résultat d'une simple imitation de l'être ou de l'apparaître. La
logique dualiste, qui cherche à expliquer toute signification par
rapport à un objet extérieur préexistant ne peut donc aboutir. La
perte se transforme ainsi en gain : La déception et la négation de
l'intention dirigée vers un réfèrent dans le monde mène à une
réflexion, qui fait découvrir cette intention comme telle : le signe se
découvre ainsi en tant que signe, le symbole est compris dans sa

fonction, comme instrument de la pensée.

Cette perspective nous offre une première réponse à la question
de savoir en quoi consiste le privilège de la science. En effet elle
semble avoir un avantage structurel quant à la capacité à saisir
explicitement ce qu'elle est: une formation organisatrice et objectivante,

une forme symbolique. Selon cette hypothèse les formes

8. Cassirer distingue des propositions de mesure (Maßaussagen), de loi
(Gesetzesaussagen) et de principes (Prinzipienaussagen) qui marquent différents
degrés d'intégration du savoir.



SCIENCE ET SYMBOLE: UN REGARD CASSIRÉRIEN 67

symboliques se distingueraient uniquement par un critère immanent

: leur degré de réflexivité, leur force d'« autopénétration ».
Si c'était vrai on pourrait tenter de reconstruire le développement

des formes symboliques comme découverte progressive de
leur caractère formateur sous-jacent. Pour ce faire Cassirer nous
propose un schéma en trois principales étapes symboliques :

image, mot et symbole pur, qui correspondent aux trois éléments
majeurs «expression, représentation et signification pure» d'une
«grammaire de la fonction symbolique en tant que telle, qui
embrasserait et déterminerait d'une façon générale l'ensemble des

expressions et des idiomes particuliers tels que nous les
rencontrons9». La succession des trois modes est isomorphe à un double
détachement (Ablösung10): le premier de la terre nourricière
(Mutterbodenn) de l'intuition, et le second de la terre nourricière
du langage. La surprenante métaphore de Mutterboden souligne
leur caractère ambivalent. Bien qu'ils soient absolument indispensables,

ils ne marquent cependant que le debut d'un processus,
qui va les dépasser. Passons au détail :

Premier mode: Le symbole du type «image» participe à l'im-
médiateté et à la suggestivité de la situation concrète, de 1'« Ici et
Maintenant», qui sont le propre de l'intuition. A ce niveau de
réflexion, ou plutôt de manque de réflexion, les tensions internes de
la structure bidirectionelle du symbole, c'est-à-dire du signifiant-
sifnifié, ne sont pas encore représentées en tant que telles, et le
signe représentant semble donc identique à ce qu'il représente.
L'absence de distance par rapport à soi même laisse opérer la
fonction symbolique comme simple «expression» et son usage
devient «magique»: L'identité apparente de l'image et de la
chose rend possible l'idée de manipuler des objets ou des
personnes en manipulant simplement leurs symboles12.

Deuxième mode : Par rapport à la représentation imagée, la
représentation linguistique signifie un premier détachement de l'im-
médiateté et de sa matérialité. Toute impression sensible et toute
volonté d'expression sont ici traduites en un medium crée et

9. Ernst Cassirer, La Philosophie des Formes symboliques /. Le language,
tr. O. Hansen-Love et J. Lacoste, Paris : Minuit, 1972, p. 28 (cf. PsF, vol. 1, p.
19).

10. PsF, vol. 3, p. 398.
11. PsF, vol. 3, p. 398.
12. Ainsi se comprennent, par exemple, les pratiques de bénédiction ou de

malédiction, les incantations ou la magie vaudoue.



68 ÉTUDES DE LETTRES

formé — et donc maîtrisé — par l'homme lui-même : le son
immatériel de sa propre voix. Cette homogénéisation permet une
première prise de distance ; par suite les symboles paraissent
comme des entités en soi, issues de l'activité humaine, qui
s'opposent aux entités du monde. La fonction symbolique apparaît
sous la forme d'une fonction dénominatrice: les «mots» nomment

les «choses», ils sont perçus comme des imitations déficitaires

d'un être indépendant, soit de nature matérielle, soit de
nature idéelle. La différenciation non médiatisée du signifiant et
du signifié fait naître une vision dualiste du monde.

Troisième mode : Même si les systèmes de représentation
linguistique ouvrent des espaces virtuels, qui offrent d'innombrables
possibilités de transgresser le vécu présent vers d'autres lieux ou
d'autres temps, ils ne remettent pas en cause l'espace et le temps
en soi. En cela le langage reste fidèle à l'intuition et à ses formes.
Ce dernier enracinement empêche pourtant que le processus de
l'articulation de la pensée soit complètement compris. Tant qu'il
est toujours possible de se référer à quelque chose de
«spatiotemporel», c'est-à-dire d'externe, la structure de l'intentionalité
disparaît derrière son réfèrent. Seule la disparition complète d'un
tel point d'appui force l'attention à retourner vers son origine et à

mettre à jour la fonction symbolique en tant que telle. Ceci est le
mérite de la deuxième homogénéisation, de la «transsubstantiation»

effectuée par la science. Elle est encore plus radicale que
celle de la langue, parce qu'elle élimine toute trace de matérialité
sensible en faveur de la neutralité et de l'interrelation pure entre
les nombres. Ainsi l'illusion de la ressemblance directe cesse de
fonctionner et la signification se fait voir dans sa propre dimension

et indépendance, elle ressort comme phénomène purement
relationel, comme signification «pure». A ce niveau de réflexion
signifiant et signifié sont médiatisés et reconnus comme aspects
inséparables d'un tout. Mais ce qui devient évident dans le cas
des nombres est aussi vrai pour tout autre système symbolique.
Un sens ne peut être conçu comme une propriété fixe et attri-
buable. Sa compréhension dépasse le paradigme statique des
«choses», parce qu'une signification n'est rien d'autre qu'une
différence à l'intérieur d'un réseau de relations, et elle s'affirme
ou se perd avec son contexte. Un « sens en soi » est une contradiction

en soi; ne serait-ce que le phénomène d'usage ironique
devrait nous en convaincre.

Une fois le raffinement de cette réflexion acquis, nos notions
ne sont plus perçues ni comme expression immédiate d'une entité



SCIENCE ET SYMBOLE: UN REGARD CASSIRÉRIEN 69

donnée, ni comme sa représentation imitative. Elles peuvent
finalement prendre leur juste place comme simples hypothèses,
comme instruments opérationnels d'un interminable processus de
détermination, qui ne cesse de les mettre à l'épreuve. «La
réalité» n'apparaît que dans la perspective régulatrice d'un but, dont
les symboles servent de moyens.

Il serait pourtant complètement erroné de conclure que ce
processus d'« émancipation progressive des conditions limitantes13»
devrait aboutir à l'abandon total des images et des mots. La
nouvelle compréhension du symbole mène au contraire à un usage
plus authentique de ces deux formes de représentation,
puisqu'elle les libère de la tâche démesurée d'une imitation de
l'être. Si nous nous contentons d'un sens instrumental des
représentations imagées en supprimant l'idée d'une correspondance
directe aux faits, il n'est plus inconcevable d'en utiliser plusieurs à

la fois sans susciter de conflit. Au contraire, le fait d'avoir saisi
que chaque mode de détermination est intrinsèquement limité,
rend plutôt inévitable l'idée d'en concevoir et d'en explorer une
multitude pour atteindre le but final d'une détermination exhaustive.

C'est précisément, nous la reconnaissons, l'idée fondatrice
du projet de la «philosophie des formes symboliques ».

La même considération est valable pour les concepts et la
structure grammaticale de la langue. Le schème prédominant
«sujet et prédicat», qui se traduit dans une ontologie de la chose
et de ses qualités, n'est pas à dénoncer, mais tout simplement à

relativiser. Il ne représente pas une vérité éternelle, mais une hypothèse,

et seule l'extension de son applicabilité décide de sa
fertilité. Une source inépuisable d'erreurs épistémologiques
semble être la confluence mal maîtrisée des exigences de la sensibilité

et de la logique. L'intelligibilité réclame que le savoir soit
unitaire, continu et invariable ; l'intuition ne peut répondre à ces
exigences que selon ses propres formes. L'exigence abstraite de la
continuité se schématise ainsi comme continuité spatio-temporelle,

l'idée directrice d'invariance se transforme en invariance
trans-temporelle d'un même lieu, c'est-à-dire, l'invariance d'un
objet substantiel, l'idéal suprême de l'unité se concrétise comme
unité d'une représentation figurative. Sans aucun doute notre

13. Cf. PsF, vol. 3, p. 390: «progredierende Emanzipation von einschränkenden

Bedingungen».



70 ÉTUDES DE LETTRES

compréhension a besoin du soutien de la figuration. Mais nous
n'avons aucun argument a priori en faveur de l'idée que ces
exigences les plus formelles peuvent trouver leur épuisement à

l'intérieur du cadre limité de l'intuition. La prudence demanderait à

elle seule de tracer une frontière nette entre les idées régulatrices
logiques et leur mode de réalisation respectif. L'avantage inestimable

de la «transsubstantiation» scientifique est précisément
d'effectuer cette distinction en mettant à l'écart tout élément
uniquement intuitif, de sorte que les exigences logiques, surtout celle
de l'unification, puissent atteindre leur pleine envergure.

Le schéma triadique de l'expression, de la représentation et de
la signification pure ne peut donc être interprété au sens de trois
étapes strictement consécutives d'un déploiement historique, qui
associerait l'expression au mythe, la représentation à la langue et
la signification pure à la science. Non seulement cette interprétation

laisserait dans l'ombre la place des autres formes, comme la
religion, la technique, l'art etc., mais elle ne résoudrait même pas
la problématique initiale. Car si les signes d'ordre ne s'appliquaient

que dans la science, elle seule aurait le moyen de surmonter

tant la naiveté unitaire de l'expression que la pensée dualiste
de la représentation pour accéder à la réflexion libératrice, qui
rend visible les prémices structurales de sa propre activité. Dans
cette conception la science briserait toujours la symétrie des
formes symboliques, car elle seule serait capable de comprendre
complètement la fonction réprésentante.

Cassirer ne retombe pas sous son propre niveau de réflexion en
substituant au programme dénoncé d'une «ontologie de l'être»
une «ontologie du symbole». Les trois moments ne sont pas non
plus des catégories nouvelles sous lesquelles on pourrait ensuite
aisément subsumer les différentes formes symboliques. Ils
forment plutôt trois moments fondamentaux de la compréhension
symbolique, qui désignent des aspects inséparables d'un seul
phénomène. Ils appartiennent tous trois à chacune des formes symboliques,

et c'est pourquoi ils apparaissent dans l'ensemble du
développement historique des formes symboliques. Ce qui change
sont seulement leurs proportions respectives, ce qui varie est la
position de leur équilibre dynamique. Il est vrai que Cassirer a
favorisé une direction de son déplacement. Il n'hésitait pas à parler
d'une émancipation, d'une prise de conscience. Mais il était
également conscient du fait que la complexité du processus ne
permettait de développement linéaire et que même des retours en



SCIENCE ET SYMBOLE: UN REGARD CASSIRÉRIEN 71

arrière étaient possibles. Son dernier livre — The myth of the state
— analyse, comment une pensée mythique a pu ressurgir dans
l'Allemagne du Troisième Reich.

Le degré de réflexivité, qui semblait privilégier les sciences,
n'est donc pas conçu comme constante pour chaque forme
symbolique, mais il est au contraire une variable. Chacune d'elles est
en principe capable d'atteindre une pleine compréhension de soi
et de se reconnaître comme une formation créatrice d'une objectivité

spécifique et irréductible. En ceci consiste la symétrie et
l'équivalence des formes. Mais selon le type de symbole dont elle
se sert principalement elle a plus ou moins de facilité à y parvenir.
En cela consiste leur différence.

Seul un effort incessant de la réflexion peut rendre et maintenir
visible l'aspect de la constitution, étant donné que l'acte générateur

se perd dans son produit. Les signes figuratifs et linguistiques
ne fournissent pas de stimulus immanent si vigoureux qu'il les
pousserait nécessairement en dehors de leurs propres domaines.
Pour cette raison ils restent opaques et paraissent ontologique-
ment «chargés». Même la science n'est pas au-delà de toute
«séduction ontologique». Au moment où elle quitte l'espace
protecteur des mathématiques et du formalisme — par exemple à la
recherche d'une interprétation — elle est confrontée aux fortes
pressions de type « expressioniste » ou « représentationiste »

comme toute autre forme symbolique, qui se sert d'image et du
langage. Mais elle a un avantage. Elle dispose d'une «contre-
pression»: à savoir les exigences intransigeantes et univoques de

son propre système symbolique, des mathématiques. De cette
double contrainte peuvent naître des tensions considerables et la
physique de ce siècle est probablement un des meilleurs exemples
pour une telle lutte entre l'ontologie implicite, enracinée dans
l'intuition et la langue, et les exigences abstraites de l'unité et de
la continuité du savoir. Contrairement aux autres manières
d'objectiver, son type de système symbolique lui confère l'extraordinaire

potentiel d'agir comme catalyseur d'une prise de

« conscience symbolique » et de mettre en œuvre un point de vue
purement relationel — même malgré elle. Voilà pourquoi la
physique elle même a pu declencher une radicale remise en question
des ses fondements conceptuels.

Christiane Schmitz




	Science et symbole : un regard cassirérien

