Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1997)
Heft: 1-2
Artikel: Cassirer et I'empirisme logique : la discussion entre Cassirer et Schlick
Autor: Ferrari, Massimo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CASSIRER ET ’EMPIRISME LOGIQUE :
LA DISCUSSION ENTRE CASSIRER ET SCHLICK

La discussion entre Cassirer et Schlick, qui se développa dés 1918 jusqu’a la
fin des années vingt, est en méme temps un débat sur la théorie de la connais-
sance, sur la théorie de la relativité et la physique moderne, sur Kant et les
concepts fondamentaux de réalité objective, de phénomene, de symbole et de co-
ordination. Mais on peut aussi lire ce débat philosophique vraiment exemplaire
dans le cadre plus large de I’histoire et de la systématique de deux grands cou-
rants de la philosophie du xx¢ siécle: le néokantisme, a savoir le néokantisme de
Marbourg, et I’empirisme logique. En tous cas, il ne s’agit guére d’une discus-
sion démodée, qui aurait seulement a faire avec I’intérét et le gott archéologique
de I’historien des idées.

1.

En 1911 le jeune Moritz Schlick publia dans la Vierteljahr-
schrift fiir wissenschaftliche Philosophie und Soziologie un
compte-rendu du livre de Natorp Die logischen Grundlagen der
exacten Wissenschaften'. 1l s’agit de la premiére Auseinander-
setzung de Schlick avec I’Ecole de Marbourg; et en effet, dans
cette discussion d’un livre que Schlick juge comme fort intéres-
sant bien que malheureusement chargé de 1’erreur capitale de
considérer la pensée pure comme 1’unique, véritable source de la
connaissance, on peut déja retrouver les démarches critiques que
Schlick employera plus tard au cours de la querelle avec Cassirer.
Pour Schlick il faut particulierement «s’élever» contre 1’idée
selon laquelle les formes kantiennes de I’intuition doivent étre ab-
sorbées dans la fonction génératrice de la pensée. D’ailleurs il

1. Vierteljahrschrift fiir wissenschaftliche Philosophie und Soziologie, 35
(1911), p. 254-60.



32 ETUDES DE LETTRES

s’agit en méme temps de souligner que 1’espace et le temps ont
toujours a faire avec des détérminations empiriques et intuitives,
qui ne sont guere surmontées par le pouvoir législateur de 1’unité
synthétique de la pensée : comme on le voit — soutient Schlick —
d’une facgon tres significative en considérant la géométrie non-eu-
clidienne et le principe de relativité d’Einstein?.

Quatre ans apres ce compte-rendu, en 19135, Schlick aborde de
nouveau cette derniere problématique dans un essai fort remar-
quable, que nous pouvons considérer comme la premiére tentative
de Schlick de montrer les difficultés de 1’épistémologie néokan-
tienne vis-a-vis de la physique moderne et en particulier de la
théorie spéciale de la relativité3. Autrement dit, c’est sur le terrain
de la nouvelle conception de I’espace et du temps qu’on doit véri-
fier la possibilité d’une conciliation entre la philosophie de Kant
et le progres de la connaissance scientifique ; et Schlick n’a aucun
doute que la véritable tiche de la théorie de la connassaince est
justement de conduire une «enquéte critique sur les principes fon-
damentaux des sciences», d’une facon donc trés proche de la
conception néokantienne et notamment marbourgeoise de la
science comme un fait (factum der Wissenschaft) qu’il faut com-
prendre d’un point de vue épistémologique*. Pour Schlick donc il
ne s’agit pas d’oublier ce que Kant méme a accompli en partant
du fait de la science newtonienne, mais d’apporter les « modifica-
tions » inévitables que la théorie einsteinienne requiert et qui nous
poussent & un nouveau réveil du sommeil dogmatique’. Or la
question que Schlick pose en considérant I’interprétation de
Natorp du principe de relativité c’est justement si le néokantisme
de Marbourg est tout a fait libre d’un tel dogmatisme. Comme il
I’avait déja fait en 1911, méme en cette occasion Schlick croit que
I’idéalisme logique de Natorp commet I’erreur de penser que 1’es-
pace et le temps physiques de la théorie de la relativité ne sont
que des déterminations empiriques qui rendent nécessaire la di-
mension transcendantale d’un espace absolu et d’un temps absolu

2. Vierteljahrschrift fiir wissenschaftliche Philosophie und Soziologie, 35
(1911), p. 256-7, 260.

3. Moritz SCHLICK, «Die philosophische Bedeutung des Relativititsprinzips»,
Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik, 159 (1915), p. 129-75.

4. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativititsprinzips», p.
129-30, 163.

5. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitdtsprinzips», p.
163.



CASSIRER ET L’EMPIRISME LOGIQUE 33

en tant que conditions préalables de toute mesure empirique, mais
aussi en tant qu’idées de la raison au sens des simples idées dont
Kant parle dans les Premiers Principes Métaphysiques de la
Science de la Nature®. Tout au contraire, réplique Schlick, cette
dimension supérieure absolue et transcendantale est superflue,
parce que la véritable nouveauté de la théorie d’Einstein est
contenue dans la résolution de I’espace et du temps dans leur me-
surabilité et relativité: ils ne sont pas des formes transcendan-
tales, mais seulement de concepts qui visent a la détermination
empirique. Selon Schlick 1’absolu, méme un absolu au sens trans-
cendantal, ne joue plus aucun rdle au point de vue physique et
philosophique: ce que nous pouvons encore considérer comme
une forme au sens kantien est seulement 1’intuition pure dans son
acception psychologique, par exemple le temps comme durée
réelle : mais le temps physique, qui est le temps de la mesure, n’a
rien a faire avec cette détermination psychologique’.

C’est alors évident que pour Schlick, en 1915, la modification
du kantisme que la physique moderne requiert consiste dans la
purification de I’espace et du temps soit de toute contamination
psychologique (ce qui est parfaitement compatible avec le néo-
kantisme de Marbourg), soit de leur statut transcendantal, dés lors
que d’apres Schlick I’effort d’individuer les conditions a priori de
la mesurabilité de 1’espace et du temps empiriques serait tout a
fait vain : leur totale relativité signifie immédiatement la fin d’une
condition de possibilité au sens kantien ou, comme le dit Schlick,
«le temps physicaliste c’est toujours un temps mesuré, et donc
mathématique : une idée. Le contraire de ce temps-la est seule-
ment le temps vraiment intuitif, le temps psychologique®». On
voit donc qu’avec cette objection nous sommes reconduits au
point de départ du compte-rendu de 1911: la fonction de la pensée
pure comme activité 1égislatrice et formatrice de la sensibilité
méme et la conception d’une réalité objective qui n’est telle que
grace au réle constitutif de la pensée n’a plus raison de subsister :
I’idéalisme logique qui congoit 1’objet de la connaissance comme
une tiche infinie a pour conséquence de perdre la réference a la

6. Paul NATORP, Die logischen Grundlagen der exacten Wissenschaften,
zweite durchgesehene Auflage, Leipzig und Berlin: Teubner, 1921, p. 332-40.

7. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitidtsprinzips», p.
156-8.

8. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativititsprinzips», p.
158.



34 ETUDES DE LETTRES

réalité, c’est-a-dire a la possibilité pour une théorie physique de
montrer non seulement son utilit¢ comme hypothése, mais aussi
sa valeur de vérité®.

C’est justement dans ce cadre que Schlick cite Substanzbegriff
und Funktionsbegriff de Casssirer et c’est justement en partant de
ce livre que Schlick cpntinue, dans les écrits des années suivantes,
la polémique avec 1’Ecole de Marbourg. Le probleme général est
d’ailleurs de vérifier la consistence d’une logique transcendantale
qui, d’apres Natorp et Cassirer méme, serait a concevoir comme
une théorie des relations objectives de la science mathématique de
la nature et dont I’espace et le temps seraient des formations par-
ticulieéres, mais cependant toujours liées a la fonction constitutive
et génératrice de la pensée pure. Dans la premiere édition de
I’Aligemeine Erkenntnislehre, qui parut en 1918, mais qui était
déja terminée en 1916, Schlick parle a deux differentes occasions
de Cassirer. D’un c6té, il souligne qu’une véritable théorie des re-
lations doit accomplir une sorte de renversement de la perspective
marbourgeoise, c’est-a-dire qu’il faut considérer les relations non
pas comme Denkformen, comme formes de la pensée, mais
comme formes de ce qui est donné: autrement dit, la pensée
méme n’est pas a considérer, comme le font Cassirer et Natorp,
comme un ensemble de fonctions catégoriales, mais seulement
comme la capacité de donner une «coordination» (Zuordnung)
entre la réalité et la construction conceptuelle ; la seule relation de
la pensée dont nous pouvons parler consiste donc dans cette « co-
ordination », mais en revanche toutes les autres relations ne sont
pas absolument créées par la pensée : elles lui sont plutdét données,
c’est le matériel qu’elle élabore, mais cependant sans 1’appui
d’une synthése originaire'?. Il n’est pas difficile de comprendre
alors, pourquoi Schlick (dans un passage de la premiére édition
qui a été supprimé dans la seconde) prend ses distances par rap-
port a la théorie cassirérienne du concept, qui est une théorie jus-
tement transcendantale ou le coté épistémologique se méle —
selon Schlick — d’une fagon inacceptable avec le coté logique ; et

9. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativititsprinzips», p.
155-6.

10. Moritz SCHLICK, Allgemeine Erkenntnislehre, Berlin: Springer, 1918, p.
307-8, 325-6 (deuxiéme édition modifiée Berlin: Springer, 1925, rééd. Frankfurt
am Main : Suhrkamp, 1979, p. 404-5, 426). A la seule exception de la note sui-
vante, toutes les citations seront ensuite tirées de la derniére édition de I’ouvrage
de Schlick.



CASSIRER ET L’EMPIRISME LOGIQUE 35

par logique Schlick entend ici la logique formelle de la tradition
aristotélicienne, dont la validité lui semble indiscutable et qui doit
donc revétir le role d’un rempart contre la prétention cassiré-
rienne d’une logique fonctionelle du concept en tant que base de
la génération transcendentale de 1’objet!!. C’est curieux qu’en
1918 Schlick n’utilise pas la logique mathématique moderne —
comme 1’avait fait par exemple Louis Couturat dans sa réfutation
du kantisme — pour contester la fonction de la logique transcen-
dantale ; et en effet il considere la syllogistique d’ Aristote comme
le modele qui demeure toujours valable pour la logique, d’une
fagon sans doute surprenante pour un des futurs maftres a penser
de I’Ecole du néopositivisme viennois (mais on peut bien suppo-
ser que c’est justement pour cette raison qu’il a supprimé ensuite
la critique de Cassirer). En tous cas, on ne peut pas sous-évaluer
le fait que Schlick avait posé déja dans la premiere édition de
I’Allgemeine Erkenntnislehre la question de I’indépendence de la
logique (voire de la “vérité de raison”) de la validité de la
connaissance objective (voire de la “vérité de fait”): mais cette in-
dépendence, comme le remarquera Cassirer dans son article de
1928 «Zur Theorie des Begriffs » ou il répond, bien que tardive-
ment, a Schlick, constitue cependant la preuve de la limite de la
logique formelle en tant qu’elle n’est pas & méme de donner une
justification du réle du concept dans la construction de la connais-
sance scientifique'?. Cependant route la discussion entre Cassirer
et Schlick est, dans un certain sens, une querelle autour de la pos-
sibilité de la connaissance, des ses outils conceptuels que la phy-
sique moderne nous pousse a analyser non seulement dans le vide
de la théorie philosophique, mais aussi dans le processus de la
science elle-méme, du fait scientifique dont Cassirer et Schlick
entendaient donner une explication critique, « eine — d’apres les
mots du premier paragraphe de 1’Allgemeine Erkenntnislehre —
erkenntnistheoretische Aufkldarung!3».

11. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre (1918), p. 23-6.

12. Ernst CASSIRER, «Zur Theorie des Begriffs», Kant-Studien, 32 (1928), p.
129-36 (rééd. dans Ernst CASSIRER, Erkenntnis, Begriff, Kultur, Hamburg :
Meiner, 1993, p. 155-64 : voir surtout p. 159-61).

13. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, p. 18.



36 ETUDES DE LETTRES

2.

Nous avons jusqu’ici suivi les antécédents et la “préhistoire”
de la discussion entre Cassirer et Schlick : les joutes qui préparent
le duel le plus important, c’est-a dire le duel au sujet de la théorie
einsteinienne de la relativité. On sait que le livre de Cassirer Zur
Einsteinschen Relativitditstheorie répresente 1’effort le plus signi-
ficatif que le néokantisme a accompli pour donner une interpréta-
tion de la théorie générale de la relativité qui ne bouleverse pas le
transcendantalisme, mais plutdt le “libéralise” en montrant la pos-
sibilité d’une fondation transcendantale qui vise a la détermina-
tion des invariants de I’expérience scientifique'*. L’a piori pour
Cassirer n’est jamais a entendre comme quelque chose de fixé,
comme un cadre rigide qui ne connait pas la dynamique des
sciences, mais est plutdt une forme plastique, une fonction qui est
liée au devenir de I’expérience'”. La connaissance physique repré-
sente alors elle-méme une forme, une mise en forme ou —
comme 1’avait dit Pierre Duhem — une forme symbolique, c’est-
a-dire I’organisation d’un ordre et d’une 1égalité qui n’a jamais la
prétention de reproduire simplement les données empiriques, mais
qui construit le systeme des lois a I’intérieur duquel les fait bruts
deviennent vraiment des faits scientifiques, au-dela du réalisme
de la chose qui est seulement le résidu naif d’une mentalité pré-
critique!S. '

La théorie de la relativité constitue ainsi dans 1’analyse de
Cassirer un modele de conceptualisation scientifique, qui n’a rien
a faire avec I’empirisme de Mach mais qui se reconnait plutdt
dans la définition donnée par Goethe du concept de style: et le
style c’est justement la capacité de comprendre — nous citons ici
les mots de Goethe — «1’essence des choses dans la mesure ol il
nous est accordé de la connaitre du point de vue des formes
(Gestalten) visibles et saisissables!”». Mais dans cette perspec-

14. Pour la formulation originaire de la théorie des «invariants de I’expérience»
cf. Ernst CASSIRER, Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen iiber
die Grundfragen der Erkenntniskritik, Berlin : Bruno Cassirer, 1910, p. 356.

15. Ernst CASSIRER, Zur Einsteinschen Relativititstheorie, Berlin: Bruno
Cassirer, 1921 (réédité dans Ernst CASSIRER, Zur modernen Physik, Darmstadt :
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987, p. 8-9).

16. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitdtstheorie, p. 9-10, 30, 88 et n. 28;
voir aussi Pierre DUHEM, La Théorie physique, Paris: Riviere, deuxiéme édition,
1914 (rééd. Paris: Vrin, 1981, p. 298).

17. Johann Wolfgang GOETHE, Werke, Miinchen : Beck, Hamburger Ausgabe,
1989, vol. xi1, p. 32. Pour la théorie de la relativité au sens du concept goethéen



CASSIRER ET L’EMPIRISME LOGIQUE 37

tive il faudrait en méme temps concevoir 1’a priori comme une
forme qui se combine avec la caratéristique fondamentale d’une
Gestalt: de lier un élément typique avec une multiplicité phéno-
ménique, ou, autrement dit, de donner une structure générale
invariante a ’intérieur de laquelle se déroule 1’expérience. L’ af-
firmation bien connue de Cassirer dans la Philosophie des formes
symboliques, ou il écrit que la physique moderne a remplacé la
physique des images par la physique des principes (et donc le
schématisme par le symbolisme), n’a aucune autre signification
que de rappeler encore une fois cette suprématie de la forme sur
la donnée, ce qu’on pourrait définir comme une version non plus
“scolastique” de I’idéalisme logique de Marbourg'®.

La confirmation la plus éloquente de la validité du fonctionna-
lisme transcendantal vient pour Cassirer de I’analyse des concept
d’espace et de temps, qui étaient au centre du débat sur la relati-
vité et sur la possibilité de concilier Kant avec Einstein'®. Quelle
que soit la valeur qu’on veuille attribuer aux développements par-
ticuliers que la réflexion kantienne a pu connaitre au cours de son
développement concernant les concepts d’espace et de temps —
soutient Cassirer —, méme la théorie générale de la relativité ne
saurait démentir le point fondamental développé par Kant des la
dissertation de 1770 sur «la signification objective de ces deux
concepts pour la construction globale de notre connaissance em-
pirique?®». Il s’agit alors de saisir la fonction que les concepts
spatio-temporels remplissent pour donner une validité a I’expe-
rience scientifique: espace et temps constituent des principes
d’organisation — les deux ordres leibniziens de coexistence et de
succession — qui permettent en général d’obtenir un ensemble de
déterminations spatio-temporelles pour la pensée scientifique; et
ainsi pas méme la théorie de la relativité ne «peut faire abstrac-
tion de la forme et de la fonction de la spatialité et de la tempora-

de «style» cf. E. Cassirer, «Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der
Geisteswissenschaften», in Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt :
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983, p. 187.

18. Ernst CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, vol. 11,
Phénomenologie der Erkenntnis, Berlin : Bruno Cassirer, 1929 (rééd. Darmstadt :
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990, p. 547).

19. Pour une analyse de ce débat je me permets de renvoyer a mon essai
Massimo FERRARI, «Il neocriticismo tedesco e la teoria della relativita», Rivista
di filosofia, 86 (1995), p. 239-81.

20. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitdtstheorie, p. 70.



38 ETUDES DE LETTRES

lité en général et en tant que telles?' ». Voila pourquoi Cassirer se
réclame ici — comme 1’avait déja fait Natorp — de la notion
d’espace absolu comme idée régulatrice ; mais pour Cassirer le
point névralgique n’est plus constitué par la notion d’absolu, mais
plutdt par 1’«universalité logique » que de telle fagon 1’espace
maintient aussi dans le cas spécifique de la théorie de la relativité,
en tant qu’élément idéal «ultime » et nécéssaire pour ramener les
déterminations empiriques a des conditions de coordination plus
générales?2.

Cependant Cassirer n’entend aucunement nier que la fondation
kantienne de la géométrie s’expose a de graves difficultés ; mais a
son avis cela ne peut pas diminuer la validité de la fondation cri-
tique par laquelle la géométrie n’est jamais fondée sur I’expé-
rience, mais sur une série d’opérations intellectuelles développées
de maniére constructive a partir d’une pure génération de la pen-
sée. La controverse a propos des géométries non euclidiennes
n’entame alors nullement le noyau théoriquement profond de la
conception kantienne : la fonction a priori de I’espace ne doit pas
étre entendue du point de vue d’une métrique spécifique, mais
bien a partir de la «fonction de la spatialité en général » dans
toute construction des systemes géométriques et dans toute éva-
luation de leur portée pour la science physique?3. L’ ordre topolo-
gique de la spatialité est donc a priori et il n’est qu’une condition
constitutive des systémes géométriques; mais il faut en méme
temps souligner que pour Cassirer 1’espace en tant que forme ou
ordre devient ainsi une “qualité” de la connaissance qui s’articule
en modalité différentes, de fagcon que nous avons différents types
d’espace : ’espace géométrique, I’espace physique, 1’espace psy-
chologique de I’intuition, I’espace mythique ou encore 1’espace
esthétique. Or ce qui est typique de I’espace de la physique c’est
de représenter le résultat d’une construction conceptuelle qui n’a
rien a partager avec I’espace de ’intuition psychologique ; et c’est
justement ici qu’on peut individuer la véritable signification de
I’espace kantien en tant que « méthode d’objectivation » et pré-
supposition de toute autre construction physico-mathématique?.

21. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitdtstheorie, p. 78.

22. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitdtstheorie, p. 75-6.

23. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitdtstheorie, p. 93.

24. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitdtstheorie, p.114-5 n. 36.



CASSIRER ET L’EMPIRISME LOGIQUE 39

Avec cette derniere remarque nous sommes de nouveau vis-a-
vis de la position de Schlick, des lors que cet éclaircissement de
Cassirer s’adresse justement a I’interprétation que Schlick avait
donnée de I’intuition pure kantienne qui — a son avis — étant
tout a fait psychologique ne serait guére compatible avec les ou-
tils conceptuels de la géométrie et de la physique modernes?®.
Dans son compte-rendu du livre de Cassirer sur la théorie de la
relativité Schlick aborde du reste la perspective de Cassirer en po-
sant fondamentalement deux questions. Pour Schlick Cassirer a
conduit une analyse tres intéressante du rapport entre théorie et
expérience, mais il a toutefois posé une fausse alternative en
croyant qu’entre I’idéalisme logique et un empirisme a la Mach il
n’y a aucune autre possibilité pour la théorie de la connaissance :
tout au contraire, soutient Schlick, un empirisme critique qui
congoit la connaissance comme 1’élaboration du matériel empi-
rique au moyen d’hypotheses et de conventions et qui donc recon-
nait la fonction des principes dans la constitution de la science
n’est pas encore le sensualisme de 1’Abbildtheorie critiqué par
Cassirer, mais en méme temps ne signifie pas 1’adhésion a une
forme d’idéalisme logique kantien?®. D’autre part, Schlick sou-
ligne que la différence entre le kantisme et I’empirisme critique
demeure dans la possibilité de reconnaitre 1’existence de juge-
ments synthétiques a priori dans les mathématiques et la phy-
sique: s’il y elit la possibilité de montrer 1’existence de ces
jugements et de méme fagon 1’existence de formes pures de 1’in-
tuition (d’un espace pur et d’un temps pur), la théorie kantienne
serait confirmée et 1’idéalisme de Cassirer serait sauf; mais
puisqu’il n’est pas possible de le faire, dés lors que dans la
science on a seulement a faire avec des jugements analytiques a
priori et avec des jugements synthétiques a posteriori, nous de-
vons abandonner 1’élégante solution de Cassirer & son destin:
c’est-a-dire le destin de la philosophie transcendantale apres la ré-
volution einsteinienne, qui est le destin d’une philosophie blessée
a mort?’. En effet, selon Schlick, la théorie générale de la relati-
vité a donné un coup mortel au kantisme dés lors que la géométrie
de Riemann a détruit la fonction privilégiée de I’intuition pure de

25. M. Schlick, Aligemeine Erkenntnislehre, surtout p. 390-400.

26. Moritz ScHLICK, «Kritizistische oder empiristische Deutung der neuen
Physik 7», Kant-Studien, 26 (1921), p. 99.

27. M. Schlick, «Kritizistische oder empiristische Deutung der neuen
Physik 7», p. 103.



40 ETUDES DE LETTRES

Kant; et il semble donc que la différence posée par Cassirer entre
la métrique et I’ordre de la spatialité soit seulement un escamo-
tage : la métrique, note encore Schlick, n’est que la preuve la plus
évidente que la réalité requiert une certaine forme pour étre mai-
trisée au moyen de la mathématique?®. On pourrait dire alors que
la réalité se manifeste exactement a travers une telle métrique ; la
réalité physique est donc indépendante de la pensée : I’unité de la
nature n’est pas a démontrer par une déduction transcendantale et
pourtant le point de départ le plus valide — Schlick 1’avait mis en
relief en concluant I’Allgemeine Erkenntnislehre — c’est encore
I’empirisme de Hume?°.

Malheureusement nous n’avons pas une réponse exhaustive de
Cassirer aux remarques de Schlick. Toutefois, il y a une lettre de
Cassirer a Schlick du 23 octobre 1920 qui est digne d’étre rappel-
lée, parce qu’ici Cassirer objecte a Schlick — bien que d’une
facon tres générale — 1’impossibilité de réduire 1’a priori a un
« patrimoine fixé une fois pour toutes »: I’a priori est une forme et
une fonction, mais n’est jamais a identifier avec un contenu parti-
culier; et I’a priori est tellement vide et libre, qu’il y a, a vrai
dire, seulement un a priori dans la connaissance de la nature —
I’unité de la nature méme ou ce que Cassirer appelle I’unicité de
la «coordination». Cependant, il faut reconnaitre, écrit encore
Cassirer dans sa lettre, que Kant n’a pas distingué soigneusement
entre le niveau de 1’a priorité en général et sa «réalisation parti-
culiere »: ce qui fait que la théorie kantienne a besoin d’une véri-
table «révision3®».

Evidemment, Schlick n’a guére été satisfait par la réponse de
Cassirer. On pourrait dire qu’il avait raison a propos de la néces-
sité de ne pas poser un fertium non datur entre sensualisme et
idéalisme logique; et qu’il avait de méme raison en posant la
question du réle des conventions dans la construction de la théo-
rie physique: un rdle que Cassirer, bien que tres intéressé par
Poincaré, n’a jamais éclairci. En général, Schlick avait en outre le
soupcon que I’analyse de Cassirer flit charmante et aigué, mais
encore trop loin de 1’analyse épistémologique suffisamment dé-

28. M. Schlick, «Kritizistische oder empiristische Deutung der neuen
Physik 7», p. 105.

29. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, p. 441.

30. Les passages principaux de cette lettre sont cités dans mon livre : Massimo
FERRARI, Ernst Cassirer. Dalla scuola di Marburgo alla filosofia della cultura,
Firenze : Olschki, 1996, p. 139-40.



CASSIRER ET L’EMPIRISME LOGIQUE 41

taillée qui sera en revanche le nouveau “style” de I’empirisme lo-
gique. Il semble cependant que Schlick a son tour n’ait pas bien
compris Cassirer. Il n’a pas compris d’abord que le probleme de
Cassirer n’était pas du tout le probléme de I’existence des juge-
ments synthétiques a priori, mais plutdt le probléeme des condi-
tions de possibilités de I’expérience : et, d’ailleurs déja en 1907,
au cours de la polémique avec Couturat, Cassirer avait soutenu
que justement ce dernier niveau représente la véritable question et
la véritable tiche de la recherche transcendantale?'. En second
lieu, Schlick n’a pas vu que I’interprétation cassirérienne de 1’es-
pace et du temps est bien au-dela des interprétations néokan-
tiennes, notamment de l’interprétation de Natorp que Schlick
avait refusée en 1911 et en 1915. Autrement dit, Schlick n’a pas
saisi que le motif leibnizien joue un role déterminant dans la pers-
pective de Cassirer ; pour combattre cette perspective il aurait dii
se poser a ce niveau — ce qui malheursement n’a pas été le cas.
Et enfin Schlick a négligé une discussion de la philosophie de
I’espace que Cassirer, en utilisant aussi les recherches de Mach, a
développé pour montrer la richesse d’une forme qui s’articule en
différentes modalités : ce qui a a faire avec une philosophie de la
culture et avec le probleme d’une réalité congue comme orga-
nisme polymorphe, comme 1’ensemble des directions de 1’ objecti-
vation32. Mais le fait que, pour Cassirer, la physique soit une
forme symbolique n’a, chez Schlick, aucune importance.

3.

Le débat sur la signification épistémologique de la théorie de la
relativité constitue toutefois un moment décisif pour le dévelop-
pement du néokantisme de Cassirer mais aussi pour la naissance
de I’empirisme logique de Schlick; et je crois que dans ce
contexte il faudrait toujours se rappeler d’un bon mot de
Meyerson dans son livre du 1925 La déduction relativiste, ou il
écrivait que «le philosophe dont le nom a été prononcé le plus

31. Ernst CASSIRER, «Kant und die moderne Mathematik», Kant-Studien, 12
(1907), p. 38.

32. On trouvera une analyse plus précise de ce lien entre philosophie de I’es-
pace et philosophie de la culture dans mon étude : Massimo FERRARI, «La philo-
sophie de I’espace chez Ernst Cassirer», Revue de Métaphysique et de morale, 96
(1992), p. 455-77.



42 ETUDES DE LETTRES

souvent par les relativistes eux-mémes est certainement Kant®3».
Du reste, bien qu’on I’ait maintes fois oublié, le rapport entre
néokantisme et néopositivisme est trés embrouillé ; et c’est seule-
ment a la suite de la recherche savante la plus récente qu’on a fi-
nalement compris comment les formulations céleébres du
Manifeste du Cercle de Vienne de 1929 représente seulement un
abrégé pour ainsi dire “propagandiste” d’une histoire assez diffé-
rente : une histoire a laquelle, en effet, a contribué Cassirer lui-
méme lorsque, en discutant en 1927 1’Allgemeine Erkenntnislehre
de Schlick, il avait suggéré I’existence d’une liaison de Schlick
avec le kantisme, bien qu’elle efit été obscurcie par la « tragédie »
de la terminologie philosophique3.

Pourtant il faut d’abord souligner deux aspects qui témoignent
de la complexité de cette derniere discussion entre Cassirer et
Schlick. Dans le chapitre de Substance et fonction dédié au pro-
bleme de la réalité, en 1910 Cassirer avait soutenu que la vraie
objectivité — 1’objectivité de la science — est a chercher dans la
richesse des relations universelles, non pas dans la richesse du
matériel intuitif. Idéalité et réalité ne représentent pas du tout
deux “mondes” différents, mais sont au contraire les termes d’un
seul rapport en vertu duquel I’objet est trascendant dans le méme
sens que le jugement est trascendant : autrement dit, les choses ne
sont jamais au “dehors” de la connaissance et la connaissance
n’est jamais au “dehors” des choses : le réalisme et I’idéalisme lo-
gique ne forment plus par conséquent une opposition, mais plutdt
une corrélation. Et c’est remarquable que Cassirer développe cette
perspective en se liant a la conception de Planck, selon laquelle le
but de la connaissance scientifique est constitué par I’exigence
d’aller au-dela de tout antropomorphisme, pour saisir 1’unité et la
généralité de la réalité naturelle®.

Il n’est pas difficile de comprendre que Cassirer traduit, pour
ainsi dire, Planck dans le langage de 1’'idéalisme logique. Mais
pour nous cette démarche cassirérienne est cependant tres signifi-
cative, des lors que méme pour Schlick le réalisme de Planck (qui
avait été en effet son maftre a 1’Université de Berlin) constituait

33. Emile MEYERSON, La Déduction relativiste, Paris : Payot, 1925, p. 210.

34, Ernst CASSIRER, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und
Denkpsychologie», Jahrbiicher der Philosophie, 3 (1927), p. 31-92 (rééd. dans
E. Cassirer, Erkenntnis, Begriff, Kultur, p. 77-153 : voir p. 126 n. 18).

35. E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, p. 389-409.



CASSIRER ET L’EMPIRISME LOGIQUE 43

un point de départ soit en général, soit surtout pour sa polémique
avec la philosophie de I’immanence et le phénoménisme de Mach
et Avenarius, que Schlick critique dans I’Allgemeine Erkenntnis-
lehre3®. Pour Schlick, la véritable connaissance (Erkennen), qui
n’est pas toutefois une simple et immédiate prise de connaissance
(Kennen), vise a la connaissance de la réalité en soi, c’est-a-dire
d’une réalité qui est au-dela du niveau phénoménique. Mais cette
réalité ne correspond a aucune substance métaphysique: c’est
seulement I’ensemble des relations et des fonctions quantitatives,
I’ensemble des lois qui nous permet d’avoir la connaissance d’une
entit€é comme 1’atome ou comme 1’énergie : donc d’une réalité ob-
jective «transcendante » qui est pourtant tout a fait différente de
nos sensations et perceptions?’.

Cassirer a été frappé par cette position de Schlick. En 1927, il
met en relief que, dans ce sens la, il n’y aurait aucune différence
entre Schlick et lui-méme, deés lors que déja dans son livre sur
Substance et fonction il avait souligné que, pour la science, la réa-
lit€ ne serait qu’une connexion de relations et de lois univer-
selles®. Mais il y a plus. Schlick, I’adversaire du kantisme,
n’aurait pas compris qu’il était encore dans une certaine mesure
kantien, car pour Kant (mais nous devons plut6t souligner : pour
le Kant de Marbourg) la connaissance phénoménique est juste-
ment ce que Schlick a appellé connaissance des choses en soi:
c’est-a-dire la compréhension du phénoméne dans une structure
légale, la réduction de I’expérience a une connexion légale. En re-
vanche, la seule signification positive que le niveau du noumene
peut encore obtenir est dans le domaine de 1’éthique, ou 1’idée de
la liberté représente la limitation de I’expérience possible et par
conséquent des phénomenes en général. Et ici Cassirer parle évi-
demment le langage de Hermann Cohen, qui exactement 50 ans
avant avait considéré, dans la Kants Begriindung der Ethik, la
chose en soi en tant qu’idée de la raison, lois de 1’expérience qui,
en la délimitant, ouvre en méme temps la perspective de la liberté
et du domaine éthique®.

36. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, p. 233-64.

37. M. Schlick, Aligemeine Erkenntnislehre, p. 224, 264-75, 310-11.

38. E. Cassirer, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und
Denkpsychologie», p. 132.

39. E. Cassirer, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und
Denkpsychologie», p. 126-9 n. 18. Voir aussi Hermann COHEN, Kants
Begriindung der Ethik, Berlin: Diimmler, 1877, p. 19-23.



44 ETUDES DE LETTRES

Est-ce que Schlick a été convaincu par Cassirer ? Il serait diffi-
cile de donner une réponse affirmative a cette question. D’un
cOté, bien sir, Schlick reconnait, dans une lettre a Cassirer du 30
mars 1927, que, dans un certain sens, son concept de la chose en
soi, en tant que chose connaissable, s’accorde en effet avec I’objet
empirique de Kant; mais cependant il est bien convaincu que le
probleme chez Kant est congu d’une fagon plus compliquée et
surtout plus contradictoire. En outre, la distinction entre connais-
sance empirique et liberté nouménale soulignée par Cassirer n’a
pour Schlick aucune valeur: c’est justement cette distinction,
écrit-il dans sa lettre a Cassirer, qui est le «scandale » de la philo-
sophie kantienne ; et d’ailleurs la théorie de la liberté intelligible,
que Schopenhauer avait loué comme la pensée la plus profonde
de Kant, n’est pour Schlick qu’une erreur tout a fait indigne d’un
philosophe tel que Kant*°.

Mais revenons encore pour un petit moment sur Cassirer. Il
soutient dans son article de 1927 que Schlick a réduit le concept a
une fiction, des lors que.la coordination avec la réalité est une co-
ordination entre signes et choses, mais sans aucune concession a
une fonction quelconque des formes de la pensée en tant que
constitutives au sens kantien. Le caractére sémiotique de la pen-
sée et le caracteére trascendant de la réalité constituent ainsi, selon
Cassirer, deux mondes opposés, que la simple «coordination » (au
sens de Schlick) n’est pas 2 méme de lier du point de vue d’un
concept critique de 1’objectivité*!. Or la réponse de Cassirer a ce
probléme est bien connue : elle demeure dans la thématique de la
fonction symbolique et, au fond, de la prégnance symbolique.
Mais quelle est en revanche la réponse de Schlick ? On pourrait
dire que la réponse de Schlick est de nier désormais la validité
méme d’une telle question et de révoquer par conséquent la pers-
pective d’une Erkenntnislehre. Dans sa lettre a Cassirer, Schlick
écrit trés significativement que néanmoins la seconde édition de
I’Allgemeine Erkenntnislehre le satisfait plus; et dans la méme
lettre il fait I’éloge du Tractatus de Wittgenstein, «1’ceuvre la plus

40. On peut lire le texte intégral de cette lettre de Schlick a Cassirer dans le
dossier de M. Paolo PARRINI, «Origini e sviluppi dell’empirismo logico nei suoi
rapporti con la “filosofia continentale”. Alcuni testi inediti (II)», Rivista di storia
della filosofia, 48 (1993), p. 389-92.

41. E. Cassirer, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und
Denkpsychologie», p. 124-33.



CASSIRER ET L’EMPIRISME LOGIQUE 45

géniale et la plus importante de la philosophie contemporaine®?».
En effet, Schlick était en train d’abandonner la forme originaire
de son réalisme pour aborder la question d’un point de vue nou-
veau, en partant du principe de vérification et de 1’idée selon la-
quelle le probleme de la réalité du monde extérieur ne représente
qu’un probleme apparent. Dés ce moment 1a — disons-nous: a
peu pres vers la fin des années vingt — Schlick aussi est
convaincu que «alle Philosophie ist Sprachkritik», et donc que la
philosophie est une activité, un travail d’analyse linguistique;
mais — comme le dit Schlick dans son article programmatique de
1930 Die Wende in der Philosophie — cela signifie aussi qu’il
faut s’affranchir de la théorie de la connaissance comme telle®3.

Dans I’histoire de la philosophie scientifique et de la philoso-
phie analytique du XX° siécle tout ce qui s’est passé avant ce
“tournant de la philosophie” a connu le destin de tomber long-
temps dans les limbes d’une vague et insignifiante préhistoire.
Mais c’est justement la discussion entre Cassirer et Schlick qui
nous montre la possibilité de relire cette préhistoire avec un re-
gard différent, ou pour mieux le dire, avec deux regards diffé-
rents**. En effet, il s’agit d’une discussion fort intéressante du
point de vue historique, parce qu’elle nous donne une image sti-
mulante des stratégies argumentatives que la théorie de la
connaissance a essayé d’élaborer pour donner une justification
critique de la physique moderne et des probléemes nouveaux
qu’elle pose a la philosophie. Mais d’ailleurs il s’agit en méme
temps d’une discussion trés remarquable du point de vue systéma-
tique, dans la mesure ou 1’héritage kantien, le probléeme du réa-
lisme empirique et de 1’1déalité transcendantale, la philosophie de
I’espace et du temps, le rapport “holistique” entre théorie et expé-
rience, le role de 1’a priori et sa contextualisation — tous ces
grands thémes qui au cours du débat entre Cassirer et Schlick dé-
filent sous nos yeux ne sont guere démodés et sont au contraire,
apres la crise du néopositivisme et la naissance de la “nouvelle”

42. P. Parrini, «Origini e sviluppi», p. 391.

43. Moritz ScHLICK, «Die Wende in der Philosophie», Erkenntnis, 1
(1930/31), p. 7.

44, En général, pour la révision des images traditionnelles de la genése de
I’empirisme logique et de son lien avec la tradition philosophique du néokan-
tisme je renvoie a mon étude «Un’altra storia. Tendenze e prospettive della piu
recente storiografia sulle origini dell’empirismo logico», (a paraitre).



46 ETUDES DE LETTRES

philosophie de la science, de nouveau au centre de la discussion
philosophique, bien que trop souvent on oublie les racines histo-
riques des débats contemporains en croyant que 1’histoire est seu-
lement une recherche superflue “du temps perdu”.

Massimo FERRARI



	Cassirer et l'empirisme logique : la discussion entre Cassirer et Schlick

