
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Cassirer et l'empirisme logique : la discussion entre Cassirer et Schlick

Autor: Ferrari, Massimo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE :

LA DISCUSSION ENTRE CASSIRER ET SCHLICK

La discussion entre Cassirer et Schlick, qui se développa dès 1918 jusqu'à la
fin des années vingt, est en même temps un débat sur la théorie de la connaissance,

sur la théorie de la relativité et la physique moderne, sur Kant et les
concepts fondamentaux de réalité objective, de phénomène, de symbole et de
coordination. Mais on peut aussi lire ce débat philosophique vraiment exemplaire
dans le cadre plus large de l'histoire et de la systématique de deux grands
courants de la philosophie du XXe siècle: le néokantisme, à savoir le néokantisme de
Marbourg, et l'empirisme logique. En tous cas, il ne s'agit guère d'une discussion

démodée, qui aurait seulement à faire avec l'intérêt et le goût archéologique
de l'historien des idées.

1.

En 1911 le jeune Moritz Schlick publia dans la Vierteljahr-
schrift für wissenschaftliche Philosophie und Soziologie un
compte-rendu du livre de Natorp Die logischen Grundlagen der
exacten Wissenschaften1. Il s'agit de la première Auseinandersetzung

de Schlick avec l'École de Marbourg; et en effet, dans
cette discussion d'un livre que Schlick juge comme fort intéressant

bien que malheureusement chargé de l'erreur capitale de
considérer la pensée pure comme l'unique, véritable source de la
connaissance, on peut déjà retrouver les démarches critiques que
Schlick employera plus tard au cours de la querelle avec Cassirer.
Pour Schlick il faut particulièrement «s'élever» contre l'idée
selon laquelle les formes kantiennes de l'intuition doivent être
absorbées dans la fonction génératrice de la pensée. D'ailleurs il

1. Vierteljahrschrift für wissenschaftliche Philosophie und Soziologie, 35
(1911), p. 254-60.



32 ÉTUDES DE LETTRES

s'agit en même temps de souligner que l'espace et le temps ont
toujours à faire avec des détérminations empiriques et intuitives,
qui ne sont guère surmontées par le pouvoir législateur de l'unité
synthétique de la pensée : comme on le voit — soutient Schlick —
d'une façon très significative en considérant la géométrie
non-euclidienne et le principe de relativité d'Einstein2.

Quatre ans après ce compte-rendu, en 1915, Schlick aborde de

nouveau cette dernière problématique dans un essai fort
remarquable, que nous pouvons considérer comme la première tentative
de Schlick de montrer les difficultés de l'épistémologie néokantienne

vis-à-vis de la physique moderne et en particulier de la
théorie spéciale de la relativité3. Autrement dit, c'est sur le terrain
de la nouvelle conception de l'espace et du temps qu'on doit vérifier

la possibilité d'une conciliation entre la philosophie de Kant
et le progrès de la connaissance scientifique ; et Schlick n'a aucun
doute que la véritable tâche de la théorie de la connassaince est
justement de conduire une « enquête critique sur les principes
fondamentaux des sciences», d'une façon donc très proche de la
conception néokantienne et notamment marbourgeoise de la
science comme un fait (factum der Wissenschaft) qu'il faut
comprendre d'un point de vue épistémologique4. Pour Schlick donc il
ne s'agit pas d'oublier ce que Kant même a accompli en partant
du fait de la science newtonienne, mais d'apporter les « modifications

» inévitables que la théorie einsteinienne requiert et qui nous
poussent à un nouveau réveil du sommeil dogmatique5. Or la
question que Schlick pose en considérant l'interprétation de

Natorp du principe de relativité c'est justement si le néokantisme
de Marbourg est tout à fait libre d'un tel dogmatisme. Comme il
l'avait déjà fait en 1911, même en cette occasion Schlick croit que
l'idéalisme logique de Natorp commet l'erreur de penser que
l'espace et le temps physiques de la théorie de la relativité ne sont
que des déterminations empiriques qui rendent nécessaire la
dimension transcendantale d'un espace absolu et d'un temps absolu

2. Vierteljahrschrift für wissenschaftliche Philosophie und Soziologie, 35

(1911), p. 256-7, 260.
3. Moritz Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitätsprinzips»,

Zeitschriftfür Philosophie und philosophische Kritik, 159 (1915), p. 129-75.
4. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitätsprinzips», p.

129-30, 163.
5. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitätsprinzips», p.

163.



CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE 33

en tant que conditions préalables de toute mesure empirique, mais
aussi en tant qu'idées de la raison au sens des simples idées dont
Kant parle dans les Premiers Principes Métaphysiques de la
Science de la Nature6. Tout au contraire, réplique Schlick, cette
dimension supérieure absolue et transcendantale est superflue,
parce que la véritable nouveauté de la théorie d'Einstein est
contenue dans la résolution de l'espace et du temps dans leur me-
surabilité et relativité: ils ne sont pas des formes transcendan-
tales, mais seulement de concepts qui visent à la détermination
empirique. Selon Schlick l'absolu, même un absolu au sens trans-
cendantal, ne joue plus aucun rôle au point de vue physique et
philosophique : ce que nous pouvons encore considérer comme
une forme au sens kantien est seulement l'intuition pure dans son
acception psychologique, par exemple le temps comme durée
réelle : mais le temps physique, qui est le temps de la mesure, n'a
rien à faire avec cette détermination psychologique7.

C'est alors évident que pour Schlick, en 1915, la modification
du kantisme que la physique moderne requiert consiste dans la
purification de l'espace et du temps soit de toute contamination
psychologique (ce qui est parfaitement compatible avec le
néokantisme de Marbourg), soit de leur statut transcendantal, dès lors
que d'après Schlick l'effort d'individuer les conditions a priori de
la mesurabilité de l'espace et du temps empiriques serait tout à

fait vain : leur totale relativité signifie immédiatement la fin d'une
condition de possibilité au sens kantien ou, comme le dit Schlick,
«le temps physicaliste c'est toujours un temps mesuré, et donc
mathématique : une idée. Le contraire de ce temps-là est seulement

le temps vraiment intuitif, le temps psychologique8». On
voit donc qu'avec cette objection nous sommes reconduits au
point de départ du compte-rendu de 1911 : la fonction de la pensée
pure comme activité législatrice et formatrice de la sensibilité
même et la conception d'une réalité objective qui n'est telle que
grâce au rôle constitutif de la pensée n'a plus raison de subsister :

l'idéalisme logique qui conçoit l'objet de la connaissance comme
une tâche infinie a pour conséquence de perdre la référence à la

6. Paul Natorp, Die logischen Grundlagen der exacten Wissenschaften,
zweite durchgesehene Auflage, Leipzig und Berlin: Teubner, 1921, p. 332-40.

7. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitätsprinzips», p.
156-8.

8. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitätsprinzips», p.
158.



34 ÉTUDES DE LETTRES

réalité, c'est-à-dire à la possibilité pour une théorie physique de
montrer non seulement son utilité comme hypothèse, mais aussi
sa valeur de vérité9.

C'est justement dans ce cadre que Schlick cite Substanzbegriff
und Funktionsbegriff de Casssirer et c'est justement en partant de
ce livre que Schlick continue, dans les écrits des années suivantes,
la polémique avec l'École de Marbourg. Le problème général est
d'ailleurs de vérifier la consistence d'une logique transcendantale
qui, d'après Natorp et Cassirer même, serait à concevoir comme
une théorie des relations objectives de la science mathématique de
la nature et dont l'espace et le temps seraient des formations
particulières, mais cependant toujours liées à la fonction constitutive
et génératrice de la pensée pure. Dans la première édition de
1 'Allgemeine Erkenntnislehre, qui parut en 1918, mais qui était
déjà terminée en 1916, Schlick parle à deux différentes occasions
de Cassirer. D'un côté, il souligne qu'une véritable théorie des
relations doit accomplir une sorte de renversement de la perspective
marbourgeoise, c'est-à-dire qu'il faut considérer les relations non
pas comme Denkformen, comme formes de la pensée, mais
comme formes de ce qui est donné : autrement dit, la pensée
même n'est pas à considérer, comme le font Cassirer et Natorp,
comme un ensemble de fonctions catégoriales, mais seulement
comme la capacité de donner une «coordination» (Zuordnung)
entre la réalité et la construction conceptuelle ; la seule relation de
la pensée dont nous pouvons parler consiste donc dans cette «
coordination », mais en revanche toutes les autres relations ne sont
pas absolument créées par la pensée : elles lui sont plutôt données,
c'est le matériel qu'elle élabore, mais cependant sans l'appui
d'une synthèse originaire10. Il n'est pas difficile de comprendre
alors, pourquoi Schlick (dans un passage de la première édition
qui a été supprimé dans la seconde) prend ses distances par
rapport à la théorie cassirérienne du concept, qui est une théorie
justement transcendantale où le côté épistémologique se mêle —
selon Schlick — d'une façon inacceptable avec le côté logique ; et

9. M. Schlick, «Die philosophische Bedeutung des Relativitätsprinzips», p.
155-6.

10. Moritz Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, Berlin: Springer, 1918, p.
307-8, 325-6 (deuxième édition modifiée Berjin : Springer, 1925, rééd. Frankfurt
am Main : Suhrkamp, 1979, p. 404-5, 426). A la seule exception de la note
suivante, toutes les citations seront ensuite tirées de la dernière édition de l'ouvrage
de Schlick.



CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE 35

par logique Schlick entend ici la logique formelle de la tradition
aristotélicienne, dont la validité lui semble indiscutable et qui doit
donc revêtir le rôle d'un rempart contre la prétention cassiré-
rienne d'une logique fonctionelle du concept en tant que base de
la génération transcendentale de l'objet". C'est curieux qu'en
1918 Schlick n'utilise pas la logique mathématique moderne —
comme l'avait fait par exemple Louis Couturat dans sa réfutation
du kantisme — pour contester la fonction de la logique transcen-
dantale ; et en effet il considère la syllogistique d'Aristote comme
le modèle qui demeure toujours valable pour la logique, d'une
façon sans doute surprenante pour un des futurs maîtres à penser
de l'École du néopositivisme viennois (mais on peut bien supposer

que c'est justement pour cette raison qu'il a supprimé ensuite
la critique de Cassirer). En tous cas, on ne peut pas sous-évaluer
le fait que Schlick avait posé déjà dans la première édition de

VAllgemeine Erkenntnislehre la question de l'indépendence de la
logique (voire de la "vérité de raison") de la validité de la
connaissance objective (voire de la "vérité de fait"): mais cette in-
dépendence, comme le remarquera Cassirer dans son article de
1928 «Zur Theorie des Begriffs» où il répond, bien que tardivement,

à Schlick, constitue cependant la preuve de la limite de la
logique formelle en tant qu'elle n'est pas à même de donner une
justification du rôle du concept dans la construction de la connaissance

scientifique12. Cependant toute la discussion entre Cassirer
et Schlick est, dans un certain sens, une querelle autour de la
possibilité de la connaissance, des ses outils conceptuels que la
physique moderne nous pousse à analyser non seulement dans le vide
de la théorie philosophique, mais aussi dans le processus de la
science elle-même, du fait scientifique dont Cassirer et Schlick
entendaient donner une explication critique, «eine — d'après les
mots du premier paragraphe de YAllgemeine Erkenntnislehre —
erkenntnistheoretische Aufklärung13».

ILM. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre (1918), p. 23-6.
12. Ernst Cassirer, «Zur Theorie des Begriffs», Kant-Studien, 32 (1928), p.

129-36 (rééd. dans Ernst Cassirer, Erkenntnis, Begriff, Kultur, Hamburg:
Meiner, 1993, p. 155-64 : voir surtout p. 159-61).

13. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, p. 18.



36 ÉTUDES DE LETTRES

2.
Nous avons jusqu'ici suivi les antécédents et la "préhistoire"

de la discussion entre Cassirer et Schlick : les joutes qui préparent
le duel le plus important, c'est-à dire le duel au sujet de la théorie
einsteinienne de la relativité. On sait que le livre de Cassirer Zur
Einsteinschen Relativitätstheorie répresente l'effort le plus
significatif que le néokantisme a accompli pour donner une interprétation

de la théorie générale de la relativité qui ne bouleverse pas le
transcendantalisme, mais plutôt le "libéralise" en montrant la
possibilité d'une fondation transcendantale qui vise à la détermination

des invariants de l'expérience scientifique14. L'a piori pour
Cassirer n'est jamais à entendre comme quelque chose de fixé,
comme un cadre rigide qui ne connaît pas la dynamique des
sciences, mais est plutôt une forme plastique, une fonction qui est
liée au devenir de l'expérience15. La connaissance physique représente

alors elle-même une forme, une mise en forme ou —
comme l'avait dit Pierre Duhem — une forme symbolique, c'est-
à-dire l'organisation d'un ordre et d'une légalité qui n'a jamais la
prétention de reproduire simplement les données empiriques, mais
qui construit le système des lois à l'intérieur duquel les fait bruts
deviennent vraiment des faits scientifiques, au-delà du réalisme
de la chose qui est seulement le résidu naïf d'une mentalité
précritique16.

La théorie de la relativité constitue ainsi dans l'analyse de
Cassirer un modèle de conceptualisation scientifique, qui n'a rien
à faire avec l'empirisme de Mach mais qui se reconnaît plutôt
dans la définition donnée par Goethe du concept de style : et le
style c'est justement la capacité de comprendre — nous citons ici
les mots de Goethe — « l'essence des choses dans la mesure où il
nous est accordé de la connaître du point de vue des formes
(Gestalten) visibles et saisissables17». Mais dans cette perspec-

14. Pour la formulation originaire de la théorie des «invariants de l'expérience»
cf. Ernst Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über
die Grundfragen der Erkenntniskritik, Berlin : Bruno Cassirer, 1910, p. 356.

15. Ernst Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, Berlin: Bruno
Cassirer, 1921 (réédité dans Ernst Cassirer, Zur modernen Physik, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987, p. 8-9).

16. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, p. 9-10, 30, 88 et n. 28 ;

voir aussi Pierre Duhem, La Théorie physique, Paris: Rivière, deuxième édition,
1914 (rééd. Paris: Vrin, 1981, p. 298).

17. Johann Wolfgang Goethe, Werke, München : Beck, Hamburger Ausgabe,
1989, vol. xii, p. 32. Pour la théorie de la relativité au sens du concept goethéen



CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE 37

tive il faudrait en même temps concevoir l'a priori comme une
forme qui se combine avec la caratéristique fondamentale d'une
Gestalt: de lier un élément typique avec une multiplicité phéno-
ménique, ou, autrement dit, de donner une structure générale
invariante à l'intérieur de laquelle se déroule l'expérience.
L'affirmation bien connue de Cassirer dans la Philosophie des formes
symboliques, où il écrit que la physique moderne a remplacé la
physique des images par la physique des principes (et donc le
schématisme par le symbolisme), n'a aucune autre signification
que de rappeler encore une fois cette suprématie de la forme sur
la donnée, ce qu'on pourrait définir comme une version non plus
"scolastique" de l'idéalisme logique de Marbourg18.

La confirmation la plus éloquente de la validité du fonctionnalisme

transcendantal vient pour Cassirer de l'analyse des concept
d'espace et de temps, qui étaient au centre du débat sur la relativité

et sur la possibilité de concilier Kant avec Einstein19. Quelle
que soit la valeur qu'on veuille attribuer aux développements
particuliers que la réflexion kantienne a pu connaître au cours de son
développement concernant les concepts d'espace et de temps —
soutient Cassirer —, même la théorie générale de la relativité ne
saurait démentir le point fondamental développé par Kant dès la
dissertation de 1770 sur «la signification objective de ces deux
concepts pour la construction globale de notre connaissance
empirique20». Il s'agit alors de saisir la fonction que les concepts
spatio-temporels remplissent pour donner une validité à l'expe-
rience scientifique : espace et temps constituent des principes
d'organisation — les deux ordres leibniziens de coexistence et de
succession — qui permettent en général d'obtenir un ensemble de
déterminations spatio-temporelles pour la pensée scientifique ; et
ainsi pas même la théorie de la relativité ne « peut faire abstraction

de la forme et de la fonction de la spatialité et de la tempora-

de «style» cf. E. Cassirer, «Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der
Geisteswissenschaften», in Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983, p. 187.

18. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, vol. Iii,
Phänomenologie der Erkenntnis, Berlin : Bruno Cassirer, 1929 (rééd. Darmstadt :

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990, p. 547).
19. Pour une analyse de ce débat je me permets de renvoyer à mon essai

Massimo Ferrari, «Il neocriticismo tedesco e la teoria délia relatività», Rivista
difilosofia, 86 (1995), p. 239-81.

20. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, p. 70.



38 ÉTUDES DE LETTRES

lité en général et en tant que telles21 ». Voilà pourquoi Cassirer se
réclame ici — comme l'avait déjà fait Natorp — de la notion
d'espace absolu comme idée régulatrice; mais pour Cassirer le
point névralgique n'est plus constitué par la notion d'absolu, mais
plutôt par 1'«universalité logique» que de telle façon l'espace
maintient aussi dans le cas spécifique de la théorie de la relativité,
en tant qu'élément idéal «ultime» et nécéssaire pour ramener les
déterminations empiriques à des conditions de coordination plus
générales22.

Cependant Cassirer n'entend aucunement nier que la fondation
kantienne de la géométrie s'expose à de graves difficultés ; mais à

son avis cela ne peut pas diminuer la validité de la fondation
critique par laquelle la géométrie n'est jamais fondée sur l'expérience,

mais sur une série d'opérations intellectuelles développées
de manière constructive à partir d'une pure génération de la pensée.

La controverse à propos des géométries non euclidiennes
n'entame alors nullement le noyau théoriquement profond de la
conception kantienne : la fonction a priori de l'espace ne doit pas
être entendue du point de vue d'une métrique spécifique, mais
bien à partir de la «fonction de la spatialité en général» dans
toute construction des systèmes géométriques et dans toute
évaluation de leur portée pour la science physique23. Vordre topologique

de la spatialité est donc a priori et il n'est qu'une condition
constitutive des systèmes géométriques ; mais il faut en même
temps souligner que pour Cassirer l'espace en tant que forme ou
ordre devient ainsi une "qualité" de la connaissance qui s'articule
en modalité différentes, de façon que nous avons différents types
d'espace: l'espace géométrique, l'espace physique, l'espace
psychologique de l'intuition, l'espace mythique ou encore l'espace
esthétique. Or ce qui est typique de l'espace de la physique c'est
de représenter le résultat d'une construction conceptuelle qui n'a
rien à partager avec l'espace de l'intuition psychologique ; et c'est
justement ici qu'on peut individuer la véritable signification de

l'espace kantien en tant que «méthode d'objectivation» et
présupposition de toute autre construction physico-mathématique24.

21. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, p. 78.
22. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, p. 75-6.
23. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, p. 93.
24. E. Cassirer, Zur Einsteinschen Relativitätstheorie, p. 114-5 n. 36.



CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE 39

Avec cette dernière remarque nous sommes de nouveau vis-à-
vis de la position de Schlick, dès lors que cet éclaircissement de
Cassirer s'adresse justement à l'interprétation que Schlick avait
donnée de l'intuition pure kantienne qui — à son avis — étant
tout à fait psychologique ne serait guère compatible avec les outils

conceptuels de la géométrie et de la physique modernes25.
Dans son compte-rendu du livre de Cassirer sur la théorie de la
relativité Schlick aborde du reste la perspective de Cassirer en
posant fondamentalement deux questions. Pour Schlick Cassirer a

conduit une analyse très intéressante du rapport entre théorie et
expérience, mais il a toutefois posé une fausse alternative en
croyant qu'entre l'idéalisme logique et un empirisme à la Mach il
n'y a aucune autre possibilité pour la théorie de la connaissance :

tout au contraire, soutient Schlick, un empirisme critique qui
conçoit la connaissance comme l'élaboration du matériel empirique

au moyen d'hypothèses et de conventions et qui donc reconnaît

la fonction des principes dans la constitution de la science
n'est pas encore le sensualisme de YAbbildtheorie critiqué par
Cassirer, mais en même temps ne signifie pas l'adhésion à une
forme d'idéalisme logique kantien26. D'autre part, Schlick
souligne que la différence entre le kantisme et l'empirisme critique
demeure dans la possibilité de reconnaître Vexistence de
jugements synthétiques a priori dans les mathématiques et la
physique : s'il y eût la possibilité de montrer l'existence de ces
jugements et de même façon l'existence de formes pures de
l'intuition (d'un espace pur et d'un temps pur), la théorie kantienne
serait confirmée et l'idéalisme de Cassirer serait sauf; mais
puisqu'il n'est pas possible de le faire, dès lors que dans la
science on a seulement à faire avec des jugements analytiques a

priori et avec des jugements synthétiques a posteriori, nous
devons abandonner l'élégante solution de Cassirer à son destin :

c'est-à-dire le destin de la philosophie transcendantale après la
révolution einsteinienne, qui est le destin d'une philosophie blessée
à mort27. En effet, selon Schlick, la théorie générale de la relativité

a donné un coup mortel au kantisme dès lors que la géométrie
de Riemann a détruit la fonction privilégiée de l'intuition pure de

25. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, surtout p. 390-400.
26. Moritz Schlick, «Kritizistische oder empiristische Deutung der neuen

Physik?», Kant-Studien, 26 (1921), p. 99.
27. M. Schlick, «Kritizistische oder empiristische Deutung der neuen

Physik?», p. 103.



40 ÉTUDES DE LETTRES

Kant ; et il semble donc que la différence posée par Cassirer entre
la métrique et l'ordre de la spatialité soit seulement un escamotage

: la métrique, note encore Schlick, n'est que la preuve la plus
évidente que la réalité requiert une certaine forme pour être
maîtrisée au moyen de la mathématique28. On pourrait dire alors que
la réalité se manifeste exactement à travers une telle métrique ; la
réalité physique est donc indépendante de la pensée : l'unité de la
nature n'est pas à démontrer par une déduction transcendantale et
pourtant le point de départ le plus valide — Schlick l'avait mis en
relief en concluant VAllgemeine Erkenntnislehre — c'est encore
l'empirisme de Hume29.

Malheureusement nous n'avons pas une réponse exhaustive de
Cassirer aux remarques de Schlick. Toutefois, il y a une lettre de
Cassirer à Schlick du 23 octobre 1920 qui est digne d'être rappel-
lée, parce qu'ici Cassirer objecte à Schlick — bien que d'une
façon très générale — l'impossibilité de réduire Va priori à un
«patrimoine fixé une fois pour toutes»: l'a priori est une forme et
une fonction, mais n'est jamais à identifier avec un contenu
particulier; et l'a priori est tellement vide et libre, qu'il y a, à vrai
dire, seulement un a priori dans la connaissance de la nature —
l'unité de la nature même ou ce que Cassirer appelle l'unicité de
la «coordination». Cependant, il faut reconnaître, écrit encore
Cassirer dans sa lettre, que Kant n'a pas distingué soigneusement
entre le niveau de l'a priorité en général et sa «réalisation
particulière»: ce qui fait que la théorie kantienne a besoin d'une
véritable «révision30».

Évidemment, Schlick n'a guère été satisfait par la réponse de
Cassirer. On pourrait dire qu'il avait raison à propos de la nécessité

de ne pas poser un tertium non datur entre sensualisme et
idéalisme logique; et qu'il avait de même raison en posant la
question du rôle des conventions dans la construction de la théorie

physique : un rôle que Cassirer, bien que très intéressé par
Poincaré, n'a jamais éclairci. En général, Schlick avait en outre le

soupçon que l'analyse de Cassirer fût charmante et aiguë, mais
encore trop loin de l'analyse épistémologique suffisamment dé-

28. M. Schlick, «Kritizistische oder empiristische Deutung der neuen
Physik?», p. 105.

29. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, p. 441.
30. Les passages principaux de cette lettre sont cités dans mon livre : Massimo

Ferrari, Ernst Cassirer. Dalla scuola di Marburgo alla filosofia délia cultura,
Firenze : Olschki, 1996, p. 139-40.



CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE 41

taillée qui sera en revanche le nouveau "style" de l'empirisme
logique. Il semble cependant que Schlick à son tour n'ait pas bien
compris Cassirer. Il n'a pas compris d'abord que le problème de
Cassirer n'était pas du tout le problème de Vexistence des
jugements synthétiques a priori, mais plutôt le problème des conditions

de possibilités de l'expérience: et, d'ailleurs déjà en 1907,
au cours de la polémique avec Couturat, Cassirer avait soutenu
que justement ce dernier niveau représente la véritable question et
la véritable tâche de la recherche transcendantale31. En second
lieu, Schlick n'a pas vu que l'interprétation cassirérienne de

l'espace et du temps est bien au-delà des interprétations néokantiennes,

notamment de l'interprétation de Natorp que Schlick
avait refusée en 1911 et en 1915. Autrement dit, Schlick n'a pas
saisi que le motif leibnizien joue un rôle déterminant dans la
perspective de Cassirer ; pour combattre cette perspective il aurait dû
se poser à ce niveau — ce qui malheursement n'a pas été le cas.
Et enfin Schlick a négligé une discussion de la philosophie de
l'espace que Cassirer, en utilisant aussi les recherches de Mach, a

développé pour montrer la richesse d'une forme qui s'articule en
différentes modalités : ce qui a à faire avec une philosophie de la
culture et avec le problème d'une réalité conçue comme
organisme polymorphe, comme l'ensemble des directions de l'objecti-
vation32. Mais le fait que, pour Cassirer, la physique soit une
forme symbolique n'a, chez Schlick, aucune importance.

3.
Le débat sur la signification épistémologique de la théorie de la

relativité constitue toutefois un moment décisif pour le développement

du néokantisme de Cassirer mais aussi pour la naissance
de l'empirisme logique de Schlick; et je crois que dans ce
contexte il faudrait toujours se rappeler d'un bon mot de

Meyerson dans son livre du 1925 La déduction relativiste, où il
écrivait que «le philosophe dont le nom a été prononcé le plus

31. Ernst Cassirer, «Kant und die moderne Mathematik», Kant-Studien, 12

(1907), p. 38.
32. On trouvera une analyse plus précise de ce lien entre philosophie de

l'espace et philosophie de la culture dans mon étude : Massimo Ferrari, «La
philosophie de l'espace chez Ernst Cassirer», Revue de Métaphysique et de morale, 96
(1992), p. 455-77.



42 ÉTUDES DE LETTRES

souvent par les relativistes eux-mêmes est certainement Kant33».
Du reste, bien qu'on l'ait maintes fois oublié, le rapport entre
néokantisme et néopositivisme est très embrouillé ; et c'est seulement

à la suite de la recherche savante la plus récente qu'on a
finalement compris comment les formulations célèbres du
Manifeste du Cercle de Vienne de 1929 représente seulement un
abrégé pour ainsi dire "propagandiste" d'une histoire assez différente

: une histoire à laquelle, en effet, a contribué Cassirer lui-
même lorsque, en discutant en 1927 VAllgemeine Erkenntnislehre
de Schlick, il avait suggéré l'existence d'une liaison de Schlick
avec le kantisme, bien qu'elle eût été obscurcie par la « tragédie »
de la terminologie philosophique34.

Pourtant il faut d'abord souligner deux aspects qui témoignent
de la complexité de cette dernière discussion entre Cassirer et
Schlick. Dans le chapitre de Substance et fonction dédié au
problème de la réalité, en 1910 Cassirer avait soutenu que la vraie
objectivité — l'objectivité de la science — est à chercher dans la
richesse des relations universelles, non pas dans la richesse du
matériel intuitif. Idéalité et réalité ne représentent pas du tout
deux "mondes" différents, mais sont au contraire les termes d'un
seul rapport en vertu duquel l'objet est trascendant dans le même
sens que le jugement est trascendant: autrement dit, les choses ne
sont jamais au "dehors" de la connaissance et la connaissance
n'est jamais au "dehors" des choses : le réalisme et l'idéalisme
logique ne forment plus par conséquent une opposition, mais plutôt
une corrélation. Et c'est remarquable que Cassirer développe cette
perspective en se liant à la conception de Planck, selon laquelle le
but de la connaissance scientifique est constitué par l'exigence
d'aller au-delà de tout antropomorphisme, pour saisir l'unité et la
généralité de la réalité naturelle35.

Il n'est pas difficile de comprendre que Cassirer traduit, pour
ainsi dire, Planck dans le langage de l'idéalisme logique. Mais
pour nous cette démarche cassirérienne est cependant très significative,

dès lors que même pour Schlick le réalisme de Planck (qui
avait été en effet son maître à l'Université de Berlin) constituait

33. Émile Meyerson, La Déduction relativiste, Paris : Payot, 1925, p. 210.
34. Ernst Cassirer, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und

Denkpsychologie», Jahrbücher der Philosophie, 3 (1927), p. 31-92 (rééd. dans
E. Cassirer, Erkenntnis, Begriff, Kultur, p. 77-153 : voir p. 126 n. 18).

35. E. Cassirer, Substanzbegriffund Funktionsbegriff, p. 389-409.



CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE 43

un point de départ soit en général, soit surtout pour sa polémique
avec la philosophie de l'immanence et le phénoménisme de Mach
et Avenarius, que Schlick critique dans YAllgemeine Erkenntnislehre36.

Pour Schlick, la véritable connaissance {Erkennen), qui
n'est pas toutefois une simple et immédiate prise de connaissance
{Kennen), vise à la connaissance de la réalité en soi, c'est-à-dire
d'une réalité qui est au-delà du niveau phénoménique. Mais cette
réalité ne correspond à aucune substance métaphysique : c'est
seulement l'ensemble des relations et des fonctions quantitatives,
l'ensemble des lois qui nous permet d'avoir la connaissance d'une
entité comme l'atome ou comme l'énergie : donc d'une réalité
objective «transcendante» qui est pourtant tout à fait différente de

nos sensations et perceptions37.
Cassirer a été frappé par cette position de Schlick. En 1927, il

met en relief que, dans ce sens là, il n'y aurait aucune différence
entre Schlick et lui-même, dès lors que déjà dans son livre sur
Substance et fonction il avait souligné que, pour la science, la réalité

ne serait qu'une connexion de relations et de lois
universelles38. Mais il y a plus. Schlick, l'adversaire du kantisme,
n'aurait pas compris qu'il était encore dans une certaine mesure
kantien, car pour Kant (mais nous devons plutôt souligner : pour
le Kant de Marbourg) la connaissance phénoménique est justement

ce que Schlick a appellé connaissance des choses en soi :

c'est-à-dire la compréhension du phénomène dans une structure
légale, la réduction de l'expérience à une connexion légale. En
revanche, la seule signification positive que le niveau du noumène
peut encore obtenir est dans le domaine de l'éthique, où l'idée de
la liberté représente la limitation de l'expérience possible et par
conséquent des phénomènes en général. Et ici Cassirer parle
évidemment le langage de Hermann Cohen, qui exactement 50 ans
avant avait considéré, dans la Kants Begründung der Ethik, la
chose en soi en tant qu'idée de la raison, lois de l'expérience qui,
en la délimitant, ouvre en même temps la perspective de la liberté
et du domaine éthique39.

36. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, p. 233-64.
37. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, p. 224, 264-75, 310-11.
38. E. Cassirer, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und

Denkpsychologie», p. 132.
39. E. Cassirer, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und

Denkpsychologie», p. 126-9 n. 18. Voir aussi Hermann Cohen, Kants
Begründung der Ethik, Berlin : Dümmler, 1877, p. 19-23.



44 ÉTUDES DE LETTRES

Est-ce que Schlick a été convaincu par Cassirer Il serait difficile

de donner une réponse affirmative à cette question. D'un
côté, bien sûr, Schlick reconnaît, dans une lettre à Cassirer du 30
mars 1927, que, dans un certain sens, son concept de la chose en
soi, en tant que chose connaissable, s'accorde en effet avec l'objet
empirique de Kant; mais cependant il est bien convaincu que le
problème chez Kant est conçu d'une façon plus compliquée et
surtout plus contradictoire. En outre, la distinction entre connaissance

empirique et liberté nouménale soulignée par Cassirer n'a
pour Schlick aucune valeur: c'est justement cette distinction,
écrit-il dans sa lettre à Cassirer, qui est le « scandale » de la
philosophie kantienne ; et d'ailleurs la théorie de la liberté intelligible,
que Schopenhauer avait loué comme la pensée la plus profonde
de Kant, n'est pour Schlick qu'une erreur tout à fait indigne d'un
philosophe tel que Kant40.

Mais revenons encore pour un petit moment sur Cassirer. Il
soutient dans son article de 1927 que Schlick a réduit le concept à

une fiction, dès lors que la coordination avec la réalité est une
coordination entre signes et choses, mais sans aucune concession à

une fonction quelconque des formes de la pensée en tant que
constitutives au sens kantien. Le caractère sémiotique de la pensée

et le caractère trascendant de la réalité constituent ainsi, selon
Cassirer, deux mondes opposés, que la simple « coordination » (au
sens de Schlick) n'est pas à même de lier du point de vue d'un
concept critique de l'objectivité41. Or la réponse de Cassirer à ce
problème est bien connue : elle demeure dans la thématique de la
fonction symbolique et, au fond, de la prégnance symbolique.
Mais quelle est en revanche la réponse de Schlick? On pourrait
dire que la réponse de Schlick est de nier désormais la validité
même d'une telle question et de révoquer par conséquent la
perspective d'une Erkenntnislehre. Dans sa lettre à Cassirer, Schlick
écrit très significativement que néanmoins la seconde édition de
YAllgemeine Erkenntnislehre le satisfait plus; et dans la même
lettre il fait l'éloge du Tractatus de Wittgenstein, «l'œuvre la plus

40. On peut lire le texte intégral de cette lettre de Schlick à Cassirer dans le
dossier de M. Paolo Parrini, «Origini e sviluppi dell'empirismo logico nei suoi
rapporti con la "filosofia continentale". Alcuni testi inediti (II)», Rivista di storia
délia filosofia, 48 (1993), p. 389-92.

41. E. Cassirer, «Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und
Denkpsychologie», p. 124-33.



CASSIRER ET L'EMPIRISME LOGIQUE 45

géniale et la plus importante de la philosophie contemporaine42».
En effet, Schlick était en train d'abandonner la forme originaire
de son réalisme pour aborder la question d'un point de vue
nouveau, en partant du principe de vérification et de l'idée selon
laquelle le problème de la réalité du monde extérieur ne représente
qu'un problème apparent. Dès ce moment là — disons-nous : à

peu près vers la fin des années vingt — Schlick aussi est
convaincu que «aile Philosophie ist Sprachkritik», et donc que la
philosophie est une activité, un travail d'analyse linguistique;
mais — comme le dit Schlick dans son article programmatique de
1930 Die Wende in der Philosophie — cela signifie aussi qu'il
faut s'affranchir de la théorie de la connaissance comme telle43.

Dans l'histoire de la philosophie scientifique et de la philosophie

analytique du XXe siècle tout ce qui s'est passé avant ce
"tournant de la philosophie" a connu le destin de tomber
longtemps dans les limbes d'une vague et insignifiante préhistoire.
Mais c'est justement la discussion entre Cassirer et Schlick qui
nous montre la possibilité de relire cette préhistoire avec un
regard différent, ou pour mieux le dire, avec deux regards
différents44. En effet, il s'agit d'une discussion fort intéressante du
point de vue historique, parce qu'elle nous donne une image
stimulante des stratégies argumentatives que la théorie de la
connaissance a essayé d'élaborer pour donner une justification
critique de la physique moderne et des problèmes nouveaux
qu'elle pose à la philosophie. Mais d'ailleurs il s'agit en même
temps d'une discussion très remarquable du point de vue systématique,

dans la mesure où l'héritage kantien, le problème du
réalisme empirique et de l'idéalité transcendantale, la philosophie de

l'espace et du temps, le rapport "holistique" entre théorie et
expérience, le rôle de l'a priori et sa contextualisation — tous ces
grands thèmes qui au cours du débat entre Cassirer et Schlick
défilent sous nos yeux ne sont guère démodés et sont au contraire,
après la crise du néopositivisme et la naissance de la "nouvelle"

42. P. Parrini, «Origini e sviluppi», p. 391.
43. Moritz Schuck, «Die Wende in der Philosophie», Erkenntnis, 1

(1930/31), p. 7.
44. En général, pour la révision des images traditionnelles de la genèse de

l'empirisme logique et de son lien avec la tradition philosophique du néokantisme

je renvoie à mon étude «Un'altra storia. Tendenze e prospettive délia più
recente storiografia sulle origini dell'empirismo logico», (à paraître).



46 ÉTUDES DE LETTRES

philosophie de la science, de nouveau au centre de la discussion
philosophique, bien que trop souvent on oublie les racines
historiques des débats contemporains en croyant que l'histoire est
seulement une recherche superflue "du temps perdu".

Massimo Ferrari


	Cassirer et l'empirisme logique : la discussion entre Cassirer et Schlick

