Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Fonction et systéme : sur le paradigme de l'intégrale et de la dérivée
dans le concept de "forme symbolique”

Autor: Capeilleres, Fabien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FONCTION ET SYSTEME :
SUR LE PARADIGME DE L’'INTEGRALE
ET DE LA DERIVEE DANS LE CONCEPT
DE « FORME SYMBOLIQUE »

Cet article développe la notion cassirérienne de «systéme complexe» des
formes symboliques a partir du paradigme mathématique de I’intégrale et de la
derivée, paradigme que le philosophe utilise 2 maintes reprises. On entend par la
proposer une solution au probléme de la systématicité des formes symboliques
grice a I’élucidation de la fonction symbolique chez Cassirer (c’est une fonction
au sens mathématique et sa forme est du type F(x)). Cette hypothese de lecture
permet en outre de penser de fagon cohérente la continuité, affirmée par le philo-
sophe, entre Substance et Fonction, ou la forme mathématique apparait pour la
premieére fois comme modeéle pour penser une activité spirituelle, et la
Philosophie des formes symboliques, qui élargit considérablement le projet origi-
nel. Enfin, elle permet de donner un sens strict et consistant a la reprise typique-
ment néokantienne du projet kantien de mettre la philosophie en la siire voie de
la science.

1. Introduction

Les considérations que je soumets aujourd’hui a votre réflexion
s’enracinent en deux difficultés, apparemment fort distinctes, que
rencontre ’interprete de Cassirer : premierement la question de la
systématicité de la philosophie des formes symboliques, constam-
ment affirmée mais difficilement appréhendable, deuxiémement
la question du sens que peut avoir I’insistant exemple de 1’inté-
grale et de la dérivée dans le concept cassirerien de forme symbo-
lique. Pour introduire mon propos, je soulignerai simplement
I’importance de ces deux theémes, puis j’essaierai d’expliciter
la place du paradigme mathématique de 1’intégrale et de la déri-
vée dans le concept de forme symbolique; cela me conduira a
montrer comment, je crois, il se trouve la une solution globale au



10 ETUDES DE LETTRES

probléeme de la systématicité et de la scientificité de la philoso-
phie des formes symboliques.

l.a. Les apories du probleme de la systématicité

L’affirmation de systématicité est omni-présente dans 1’ceuvre
de Cassirer et les textes qui inscrivent cette systématicité tant
dans le programme de la philosophie des formes symboliques que
dans la description de sa réalisation sont légions'. Je ne mention-
nerai donc ici que I’essentiel: sa présence dans La Philosophie
des formes symboliques. En 1923, cette question est au cceur du
projet philosophique qui recherche

un point fixe qui serait situé au-dessus de toutes ces formes, mais
non pas cependant absolument au-deld d’elles: un point fixe d’ou
I’on pourrait les embrasser toutes d’un seul regard, et qui cependant
ne donnerait a voir que les rapports purement immanents que ces
formes entretiennent entre elles, et nullement leur rapport a quelque
étre ou a quelque principe extérieur et transcendant. La philosophie
serait alors en possession d’une systématique de 1’esprit ol chaque
forme particuliére tirerait son sens de la place qu’elle y occuperait
et ol sa valeur et sa signification seraient fonction de la richesse et
de la spécificité de ses relations avec d’autres énergies spirituelles,
et en fin de compte, avec leur totalité?.

1. Dés 1906, cette question pénetre la structure du premier volume de
I’Erkenntnisproblem; voir Massimo FERRARI, «La geneése de Das
Erkenntnissproblem», in E. Cassirer, de Marburg a New York, Paris : Edition du
Cerf, 1990, p. 97-114. En 1910, Substance et Fonction (Ernst CASSIRER, tr. P.
Caussat, Paris : Editions de Minuit, 1977) s’intéresse au «systéme interne» des
sciences exactes et tente de «repérer I’articulation d’ensemble pour, ensuite, dé-
gager, avec une rigueur toujours plus grande, la fonction unitaire qui commande
cette articulation», p. 6-7. Qu’elle soit poursuivie dans I’Essai sur I’Homme
(Ernst CASSIRER, tr. N. Massa, Paris: Editions de Minuit, 1975) est clair: «une
philosophie de la culture commence par supposer que le monde de la culture
n’est pas un agrégat de faits vagues et isolés. Elle cherche & comprendre ces faits
comme systéme, comme tout organique.», p. 309.

2. Ernst CASSIRER, Philosophie des symbolischen Formen, I. Die Sprache,
Darmastadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 9. unverinderte Auflage, 1988,
S. 14; E. Cassirer, Philosophie des formes symboliques, I. Le langage, tr. O.
Hanson-Love & J. Lacoste, Paris: Editions de Minuit, 1972, p. 23. Le lecteur
peut également se reporter aux pages 24-25, 27, 28, 33-34. Ce point central est
évidemment, comme nous le verrons, 1’activité de symbolisation. Dans la suite
du texte, le renvoi a I’édition allemande sera abrégé en P.d.s.F. suivi du numéro
du volume et de S., il sera fait référence a la traduction frangaise par P.d.s.F.
suivi du numéro du volume et de page.



FONCTION ET SYSTEME 11

Le philosophe va méme, lorsqu’il désire élargir le projet épisté-
mologique qui animait Substance et Fonction, jusqu’a revendi-
quer une élaboration plus complexe de la systématicité: «une
telle perspective n’implique pas que I’on renonce a I’interdépen-
dance des formes singuli¢res, elle donne encore plus de rigueur a
I’idée de systeme en substituant au concept de systeéme simple
celui de systtme complexe®» Le volume 11 continue d’affirmer
cette systématicité* et en 1929 le point de vue est en outre rétros-
pectif: «Le troisieéme tome de La Philosophie des formes symbo-
liqgues reprend les recherches par lesquelles j’ai commencé mon
travail de systématisation philosophique il y a vingt ans>.» Il y a
vingt ans soit: dans Substance et Fonction. Nous verrons plus
loin I’importance de cette remarque généalogique.

Il est donc possible de résumer ces textes en disant que 1) la
systématicité est fortement revendiquée ; 2) qu’il s’agit d’une sys-
tématicité «rigoureuse » et 3) que ce concept rigoureux du sys-
teme est spécifié par Cassirer comme « systeme complexe ».

Quels sont les schémas communément usités pour rendre
compte de cette systématicité ?

La structure principale qui est généralement utilisée est fournie
par ce que le philosophe nomme « phénoménologie » en référence
a Hegel et qui, dans le tome 11 de la Philosophie des formes
symboliques est appliqué a la connaissance. La these est en elle-
méme simple : le processus de symbolisation est organisé téléolo-
giquement, puisqu’il doit s’élever de l’expression (Ausdruck)
a la présentation (Darstellung) et a la signification pure (reine
Bedeutung); ce trajet, dont la philosophie doit parcourir toutes les
étapes conduit 1’esprit a sa liberté intellectuelle. Les formes sym-
boliques objectivées : le mythe, la religion, le langage, 1’art, la
technique, la morale, le droit, I’histoire, la science doivent donc
obéir a ce schéma, mais reste a savoir comment. La solution la

3. PdsF.,1,S.29,p. 38

4. «L’ensemble de ces formes constitue une unité systématique...», E.
Cassirer, Philosophie des symbolischen Formen, II. Das mythische Denken,
Darmastadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 8. unverinderte Auflage, 1987,
S. vii; E. Cassirer, Philosophie des formes symboliques, II. La Pensée mythigue,
tr. J. Lacoste, Paris : Editions de Minuit, 1972, p. 8.

5. E. Cassirer, Philosophie des symbolischen Formen, III. Phinomenologie
der Erkenntnis, Darmastad t: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 9. unverin-
derte Auflage, 1990, S. V; E. Cassirer, Philosophie des formes symboliques, III.
La Phénoménologie de la connaissance, tr. C. Fronty, Paris: Editions de Minuit,
1972, p. 7; également S. vii, p. 10.



12 ETUDES DE LETTRES

plus simple consiste a vouloir les classer linéairement sur cet axe
qui va de I’expression a la symbolisation ; on commence donc par
le mythe puisque Cassirer explique clairement que, d’une part,
c’est en quelque sorte la matrice d’ou sortiront, par différencia-
tion toutes les autres formes, et que, d’autre part, c’est la forme la
plus proche de I’expression. Et I’on place la science au terme de
ce processus. Toutefois on ignore ce qui se passe entre ces deux
extrémités et construire un enchainement strictement linéaire est
impossible pour des raisons trés diverses; je n’en n’évoquerai
qu’une : Cassirer congoit les formes comme des «directions diffé-
rentes de 1’objectivation »; ainsi écrit-il: «1’ensemble formé par
les strates possibles d’objectivation de I’esprit ne peut se projeter
sur une droite unique sans un obscurcissement de traits essentiels
par cette image schématique®». On ne peut donc pas légitimement
classer les formes sur un seul et méme axe de développement; au
demeurant on ne verrait pas bien en quoi il s’agirait 12 d’un « sys-
t¢tme complexe». Reste alors a rendre arborescent ce méme
schéma: & partir de la souche mythique les formes se différen-
cient comme autant de branches distinctes qui obéissent néan-
moins au mouvement phénoménologique de progression vers la
symbolisation pure. Ce schéma est déja plus correct, mais il est
uniquement métaphorique tant que 1’on n’a pas explicité le prin-
cipe de la différenciation et de relation : en vertu de quel principe
ces formes, pourtant intimement liées dans le réel, sont distin-
guées par le philosophe et pourtant unifiée dans un méme sys-
téme, concevant le cosmos intellectualis. Et par ailleurs se trouve
alors posé un autre probléme: toutes les branches parviennent-
elles a la méme hauteur, ou encore la question d’un éventuel
acces des formes autres que la science a la signification pure (2
I’exception du mythe qui doit se dépasser dans la religion ou
s’abolir pour laisser place aux autres formes).

Si I’on veut réellement saisir le concept rigoureux d’un sys-
téme complexe de la philosophie des formes symboliques, il faut
donc dépasser cette métaphore extrémement classique de 1’arbo-
rescence. C’est me semble t-il ce que permet de faire le para-
digme de la fonction mathématique telle qu’elle se déploie dans la
conception de la forme symbolique.

6. P.d.s.F.,1IL, S. 64, p. 69.



FONCTION ET SYSTEME 13

Lb. Un paradigme insistant : celui de l’intégrale et de la dérivée

Dans la mesure ou la deuxiéme partie de cet exposé sera consa-
crée a I’examen de la place de cette figure mathématique, je me
propose simplement de souligner avec quelle insistance Cassirer
I’utilise. C’est tout d’abord le cas dans I’Introduction au tome I de
la Philosophie des formes symboliques ou Cassirer consacre une
page a cette question et conclut: « ’élément de la conscience ne
se comporte pas a 1’égard du tout de la conscience comme une
partie extensive a 1’égard de la somme des parties mais comme
une différentielle & 1’égard d’une intégrale’» De méme dans le
tome III, dans ce passage essentiel qu’est le chapitre sur la pré-
gnance symbolique le philosophe emploie ce méme concept de
I’intégration et renvoie au passage du tome I. Il semble donc bien
que ce soit le processus de symbolisation que Cassirer illustre par
le concept de I’intégration. C’est ce que je voudrais a présent exa-
miner, en commengant par le concept de forme symbolique.

II. Symbolisation et intégration

La définition d’une forme symbolique la plus couramment uti-
lisée a cause de son caractere explicite s’énonce ainsi: «Par
“forme symbolique”, il faut entendre chaque énergie de I’esprit,
par laquelle une teneur de signification spirituelle est rattachée a
un signe sensible concret et appartient intimement a ce signe®»
Cassirer définit donc le concept de forme symbolique par un
concept non moins énigmatique, celui «d’énergie de I’esprit» et
il semble désigner par la des activités spécifiques de production
de sens, activités propre au mythe, a 1’art, au langage, a la tech-
nique, a I’histoire, a la science. Eu égard au projet méme de la
philosophie des formes symboliques chacune de ces formes se
trouve alors €tre décrite en termes d’énergie. Ainsi le mythe:

7. P.d.s.F., 1, S. 40-41, p. 48; 111, S. 236, p. 230.

8. «Unter einer “symbolischen Form” soll jede Energie des Geistes verstan-
den werden, durch welche ein geistiger Bedeutungsgehalt an ein konkretes sinn-
lisches Zeichen gekniipft und diesem Zeichen innerlich zugeeignet wird» («Der
Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften», Vortrige
der Bibliothek Warburg 1 (1921-1922), Leipzig: Teubner, 1923. RéEdité in
Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1965, S. 175, tr. in Ernst CASSIRER, Trois essais sur le symbo-
lique, Paris : Ed. du cerf, 1997, p. 13. Voir également P.d.s.F., I, S. 27, p. 36).



14 ETUDES DE LETTRES

Conformément au projet général de la philosophie des formes
symboliques, nous avons essayé par les analyses précédentes de
présenter le mythe comme une énergie unitaire de 1’esprit, ¢’est-a-
dire comme une forme d’appréhension en elle-méme cohérente et
qui s’affirme dans la diversité du matériau objectif de la représenta-
tion®.

La forme symbolique est donc une activité avant d’étre un do-
maine objectif (ce qui n’est jamais que le postulat fondamental de
I’idéalisme critique), activité «unitaire », soit: qui synthétise le
divers de la conscience, dans une visée signifiante unitaire. Tout
élément représentatif doit donc porter la marque de cette syn-
these, ce part quoi il devient un signe, et le philosophe doit pou-
voir, en remontant de cet élément singulier vers les moments les
plus généraux de la synthése, découvrir ses moments intermé-
diaires puis la régle générale, le principe de 1’unité globale et
donc le systéme sémantique qui configure le signe. Il faut donc se
focaliser sur la maniére dont un vécu de conscience, portant né-
cessairement la marque ou la frappe de la synthese, est par elle
unitairement li€ au reste du divers et permet de retrouver le prin-
cipe de I’étampage. C’est s’intéresser a la symbolisation.

Selon Cassirer, elle réside en un «caractére fondamental de la
conscience a savoir que le tout n’est pas acquis depuis les parties,
et que toute position d’une partie implique la position du tout; non
certes dans son contenu, mais dans sa structure et sa forme géné-
rale'®. » Autrement dit, tout contenu représentatif, en tant que vécu
de conscience, est déterminé formaliter spectata par la globalité de
la structure en laquelle il apparait et dont il porte la frappe ; le
«ici» n’est tel que par une référence implicite a un «la» et a un
«la-bas». Cette structure, qui n’est autre qu’une regle de la
conscience, est pensée comme structure relationnelle. Ainsi 1’élé-
ment présente 1’ensemble, ce qui est le propre du symbole, mais
dans une mise en relation ou dans un renvoi qui sont abordés de
maniere formelle. C’est en s’interrogeant sur les conditions de
possibilité de ce renvoi de 1’élément a 1’ensemble qu’il est pos-
sible de dégager le processus général de symbolisation.

9. Pds.F., 11, S. 281, p. 275. De méme le langage : «si le langage doit s’avé-
rer &tre une énergie véritablement autonome et originelle de I’esprit...» P.d.s.F.,
I, S. 123, p. 125, 111, S. 126-127, p. 128. Pour le mythe, le langage et I’art se ré-
férer a P.d.s.F., 111, S. 107, p. 109.

10, Pds.F., LS. 37, p.45.



FONCTION ET SYSTEME 15

Le moment le plus abstrait de ce renvoi, autrement dit la struc-
ture relationnelle la plus formelle que dégage Cassirer est trés
précisément ce qu’il nomme la relation, selon sa qualité: «On
entendra par “qualité” d’une relation le genre particulier de
connexion au moyen duquel elle crée a I’intérieur du tout de la
conscience des séries dont les éléments sont ordonnés en fonction
d’une loi particuliere'' » On remarquera déja que les éléments re-
présentatifs qui constituent le contenu de la conscience sont orga-
nisés non pas par une somme mais en série dépendant d’une loi.
C’est donc parce que les éléments, ou encore les contenus déter-
minés sont organisés de facon sérielle par une relation que 1’on
peut retrouver la loi par laquelle la partie — c’est-a-dire en fait
I’élément, renvoie au tout: a I’ensemble possible des éléments.
Ce qui relie le «ici» au «la» et au «la-bas», ce n’est pas une ag-
glomération perceptive, c’est la mise en série par la relation de
juxtaposition. L’espace — comme loi de la juxtaposition —, le
temps — comme principe de la succession — et les connexions
conceptuelles (nommées, en vocabulaire kantien, catégories)
constituent les relations formelles fondamentales de la symbolisa-
tion. Ces relations structurent 1’unité de la conscience et ’unifica-
tion des contenus qui en résulte dans la symbolisation'?. L’ unité
diversifiée de la conscience est donc en ce point pensée comme
une diversité de formes de mise en relation: espace, temps,
connexions objectives. On atteint ainsi la sphére transcendantale :
«c’est justement la pure relation qui, commandant la construction
de la conscience, s’en dégage comme le véritable “a priori”, le
terme premier selon ’essence!®». Et Cassirer se déclare en parfait
accord avec Natorp lorsque ce dernier affirme que la conscience
est relation.

Se trouve ainsi déduite, dans la représentation, I’unité formelle
de la conscience, comme terminus a quo'*. Le terme ultime de
ce poOle subjectif est la pure spontanéité du moi congu comme
position de toute relation. Autrement dit, la position, congue
comme unité originairement synthétique de ’aperception, acte de
I’imagination productrice et non pas de I’entendement, est la rela-
tion fondamentale, principiellement unificatrice, mais qui n’est

11. P.ds.F., L §. 29, p. 38.

12. «Une troisieme forme d’unité, qui s’éleve au-dessus de I’unité spatiale et
temporelle, est 1a forme de la connexion objective.» P.d.s.F., 1, S. 36, p. 44.

13. Pds.F., 11, 8, 236, p. 230,

14. P.d.s.F.,1,S.41,p. 49.



16 ETUDES DE LETTRES

comme telle que pour le philosophe et qui, d’une part, se déploie
dans des post-prédicaments (les relations énumérées), d’autre part
comme nous I’observerons bient6t, recoit des modalités.

Ces unités relationnelles doivent a leur tour étre unifiées
au sein d’une visée unique: ’espace, le temps, les connexions
objectives operent des unifications ponctuelles de contenus,
mais ces relations doivent elles-mémes étre unifiées au sein
de la conscience pour que 1’on puisse penser et I’unité du sujet
— en «amont» — et — en «aval» — 1’unité globale des repré-
sentations, a savoir un monde. En d’autres termes: le vécu de
conscience doit avoir une unité spatiale, temporelle et catégo-
rielle, mais I’espace, le temps et les connexions objectives doi-
vent €tre homogenes, unifiés dans une méme visée. C’est ce
processus unitaire global et général que Cassirer désigne comme
énergie ou comme direction spécifique de I'esprit et qui se
confond avec la forme symbolique comme telle. A ce niveau
abstrait, toutes les formes résident en un méme processus.
Des lors qu’il s’agit de dégager le principe 1égal de la mise
en forme, force est de s’intéresser a la spécificité de chaque forme
symbolique.

Cet aspect est tout d’abord thématisé par Cassirer en termes de
modalité. En effet, les relations que nous venons de souligner
étaient décrites par le philosophe comme des qualités de relation.
Or celles-ci connaissent une réalisation différente selon la visée
spécifique, la forme symbolique ou encore la nature spécifique du
réseau formel en lequel elles sont insérées. Certes, « ce sont ainsi,
abstraitement parlant, les mémes espéces de relation, d’unité et de
pluralité, de “coexistence” et de “proximité” et de “succession”
qui régissent |’interprétation du monde, qu’elle soit mythique ou
scientifique. Toutefois chacun de ces concepts, dés que nous le re-
placons dans la sphére mythique acquiert une nature tout a fait
particuliére, une coloration spécifique'!s. » Nous rejoignons ainsi
la forme symbolique comme telle. «Il s’avere donc nécessaire,
pour caractériser une certaine forme de relation dans son usage
concret et dans sa signification concrete, de dégager non seule-
ment sa nature qualitative en tant que telle, mais aussi le systéme
d’ensemble dans lequel elle se trouve. Si nous désignons schéma-
tiquement les diverses especes de relation — les relations d’es-
pace, de temps, de causalité — par R,R,R,... il faut ajouter a

15. P.ds.F.,11,S.79, p. 86. Voir également S. 78, p. 85.



FONCTION ET SYSTEME 17

chacune d’entre elles un “indice de modalité” particulier m,, m,,
m,..., qui marque le réseau de fonctions et de significations a
I’intérieur duquel il faut considérer la relation. Car chacun des ré-
seaux de signification, le langage comme la connaissance scienti-
fique, 1’art comme le mythe, posséde son propre principe
constitutif qui imprime en quelque sorte son propre sceau a toutes
ses configurations particulieres'®. » En d’autres termes, les quali-
tés des relations, tout en restant valides dans leur abstraction,
connaissent des infléchissements selon que leur contexte relation-
nel soit le mythe, la géométrie ou I'intuition esthétique ; la juxta-
position — la relation de spatialité — est différente selon que la
ligne est per¢ue comme une frontiere entre le sacré et le profane,
une courbe mathématique, un ornement artistique etc. On remar-
quera comment le paradigme mathématique est ici poursuivi. La
structure relationnelle de la conscience est donc pensée, d’une
part, comme I’ensemble des fonctions ou des « formes originaires
de la syntheése!”» que nous avons examiné, ensemble qui doit,
d’autre part, étre concu selon une transformation due au systeme
sémantique ou a la forme symbolique en lequel il opere: le
mythe, la religion, le langage, I’art, la technique, la morale, le
droit, I’histoire, la science.

Cette structure relationnelle générale de la conscience est in-
trinsequement une structure symbolique, puisque c’est la relation
qui constitue le symbole. Un exemple plus concret peut étre a pré-
sent fourni. Si je dis « Au levant» s’impose immédiatement a 1’es-
prit son antonyme: «Au couchant». La position d’un terme
spatial entraine donc la position d’un autre terme spatial au sein
d’une unité parce que, selon Cassirer, la totalité du systeme topo-
graphique s’est trouvée formellement posée dés le premier terme.
La qualité de cette relation est évidement 1’espace. Quelle est sa
modalité ? Le langage certes, mais en quel sens ? L’antonyme du
levant n’est pas 1’ouest: ce n’est pas I’opposition de coordonnées
magnétiques abstraites ; s’est trouvée fixée dans ce couple lexical
I’une des premieres coordonnées de la conscience mythique, le
schéme lui servant a fixer aussi bien ’espace que le temps, a sa-
voir la trajectoire du soleil ; avec la simple orientation se trouve
également posée une charge symbolique associée a ce scheme: le
levant est le lieu de 1’origine, du jour, de la vie, etc., tandis que le

16. P.d.s.F.,1,S. 31, p. 39-40; IIL, S. 17, p. 26.
17. P.ds.F, 1L S. 17, p. 26.



18 ETUDES DE LETTRES

couchant est celui de la fin, de la nuit, de la mort et ces premiéres
coordonnées embrassent I’univers humain'®; la métaphore n’est
plus guére vive, mais 1’on imagine encore mal Corneille écrire
«De I’Est jusqu’a I’Ouest, du More jusqu’au Scythe / Les peuples
vanteront et Bérénice et Tite »... Ainsi, « Tout étre singulier de la
conscience ne regoit ses déterminations que dans la mesure ou le
tout de la conscience est en méme temps posé et représenté en lui,
sous une forme, quelle qu’elle soit'?» C’est dans la forme 1égale
du poser que se donne la relation et sa modalité. Le lien fonda-
mental (la relation comme régle sérielle déterminée) qui unit
I’élément donné et la structure globale de la conscience transpa-
rait dans cet élément, le faisant passer du statut de simple donné
(un élément brut isolé, «irrelationnel » pourrait-on dire) a celui de
symbole : en lui-méme, dans sa déterminité formelle, il véhicule
une transcendance, il renvoie a une altérité. Cette charge symbo-
lique d’un élément déterminé est ce que Cassirer nomme « pré-
gnance symbolique »: «on doit entendre par la la fagon dont un
vécu de perception, en tant que vécu “sensible”, renferme en
méme temps un “sens” non intuitif déterminé qu’il amene a une
présentation immédiate et concrete?® ». Il désigne donc par ce
terme «la détermination réciproque » ou encore «l’entrelacement
idéel » entre le phénomene singulier de la perception et une tota-
lité de sens qui a la fois le configure, en fait un signe ou un sym-
bole, et vit dans ce symbole?!.

Nous sommes a présent en possession des éléments constitutifs
du processus général de symbolisation. Il faut maintenant exami-
ner comment y intervient le paradigme de 1’intégration.

Nous avons vu que la conscience est congue comme un tissu re-
lationnel pur et chaque élément de la conscience fait appel a la
globalité de celle-ci: «il ne peut donc pas y avoir “quelque chose”
dans la conscience sans que soit eo ipso posées, sans autre média-
tion, une “autre chose” et une série “d’autre choses”» telle est la
nature méme de la représentation comme mise en signe : « Car tout
étre singulier de la conscience ne recoit ses déterminations que
dans la mesure ou le tout de la conscience est en méme temps posé
et représenté en lui, sous une forme, quelle qu’elle soit?2. » Le lien

18. P.d.s.F., 11, par exemple S. 119 sq, p. 123 sq.
19. P.ds.F., 1, 8. 33, p. 41.

20. P.ds.F., N1, 8,235, p. 229.

21. P.d.s.F., 111, S. 235, p. 229.

22. P.d.s.F.,1,S.33,p. 41.



FONCTION ET SYSTEME 19

fondamental qui unit 1’élément et la structure globale de la
conscience est pensé par un modele mathématique : «1’élément de
la conscience ne se comporte pas a 1’égard du tout de la
conscience comme une partie extensive a I’égard de la somme des
parties, mais comme une différentielle a I’égard de I’intégrale® ».
C’est donc la relation de 1’élément au tout qui est pensée comme
différentielle. Et cette relation est bien ce qui détermine I’élément
comme signe : « Tout “étre 13" de la conscience n’est et ne consiste
que par et dans le fait qu’il sort de lui méme selon les diverses di-
rections de la synthése ». C’est donc la relation de symbolisation
qui est pensée par cette analogie de 1’intégrale.

Si nous reprenons a présent les différents moments de cette re-
lation de symbolisation, c’est-a-dire la relation selon ses qualités
et selon ses modalités, comment se congoit I’intégration ? A un
premier niveau, on considére que «1’étre-la», la singularité, est
organisé en série et se trouve intégré a la relation selon sa qualité :
il est déterminé selon la spatialité, la temporalité, les connexions
objectives, le nombre. Mais les qualités sont toujours frappées
d’un indice modal: I’espace est un espace mythique, esthétique,
juridique, historique, géométrique. De plus, ces modalités sont
elles-mémes intégrées au sein d’une détermination unique de la
conscience : la conscience mythique c’est bien I’unité modale des
qualités de relations, ou encore une unité déterminée de 1’espace,
du temps des concepts et du nombre ; on comprend donc en quel
sens Cassirer peut écrire « ce n’est pas a partir de la somme de ses
éléments sensibles (a, b, c, d, ...), mais en quelque sorte a partir
de la totalité de ses différentielles de relation et de forme (dr, dr,,
dr,, ...) que se construit “I’intégrale” de la conscience?* ». Enfin
dernier niveau, il faut bien penser 1’unité de la conscience indivi-
duelle concréte qui peut a la fois prendre le point de vue reli-
gieux, artistique, historique etc., ce qui revient a dire que les
modalités de la conscience sont elles-mémes intégrées a 1'unité
globale de la conscience, ce qui permet de penser I’humain
comme « animal symbolique », pour reprendre 1’expression de An
essay on Man, et d’entendre par 1a un universel concret.

Il est par ailleurs possible de formaliser cette analogie mathé-
matique en s’appuyant sur un modele que propose Cassirer dans
Substance et fonction. En effet, aussi bien en 1910 qu’en 1929

23. Pd.s.F., 1, S. 40, p. 48; 111, S. 226, p. 230.
24. P.d.s.F., 1,S. 40-41, p. 48.



20 ETUDES DE LETTRES

c’est dans un modele mathématique, le calcul des fonctions, que
Cassirer trouve 1’unité du concept scientifique. Le concept est
congu par une forme sérielle du type F(x), et, c’est 1a le point es-
sentiel sur lequel je m’appuie, en vertu d’une analogie entre 1’ac-
tivité scientifique et 1’activité philosophique — la recherche des
invariants — Cassirer utilise cette théorie du concept, au sein de
sa philosophie pour modéliser la connaissance scientifique. En
d’autres termes : si la seule théorie valide du concept est une théo-
rie fonctionnelle, la philosophie doit également utiliser une telle
forme de concept, ce que Cassirer fait ici®>. Par ailleurs Cassirer
revendique la validité de cette conception pour tout le site des
formes symbolique, ou encore il entend démontrer la validité de
la forme mathématique de 1’opération de conceptualisation pour
tout le champ du symbolique :

Nous avons constaté que I’extension a donner au domaine recou-
vert par notre probléme ne modifiait en rien le pur statut de ce pro-
bleéme, tel que nous cherchions d’abord a le mettre en lumiére sur
I’exemple des concepts mathématiques de relation. A quelque ni-
veau de la connaissance que nous posions la question, depuis les
plus élevés jusqu’au plus bas, que nous interrogions I’intuition ou la
pensée pure, la formation linguistique du concept ou sa formation
logico-mathématique, nous y retrouvons toujours ce «un en plu-
sieurs » qui nous offre la marque d’un étre identique quant a son
sens, aux degrés les plus divers de sa plénitude concrete. Et cette
unité dominante est bien moins, dans tous les cas, I’unité du genre
sous lequel les espéces et les individus se subsument que celle de la
relation par laquelle une multiplicité se détermine comme homo-
gene du dedans. [...] Loin de se limiter a ce domaine, elle opere
dans le plus petit comme dans le plus grand: elle régit la connais-
sance tout entiere depuis la plus simple recognition sensible
jusqu’aux plus hautes conception par lesquelles I’intellect, transcen-
dant tout donné, acceéde a son libre empire du « possible » par-dela
la simple «réalité » des choses.

Et dans la note attachée au méme texte Cassirer précise :

Dans une critique minutieuse des théories de Schroder, de Frege
et de Russel, Burkamp franchit résolument le pas de la simple lo-
gique des classes a une pure logique de la relation. Pour lui aussi les
fonctions intellectuelles de position, d’identité, de différence et de
relation, de méme qu’elles constituent le présupposé fondamental

25. J’ai développé ce point en suivant sa genese depuis Substance et Fonction
dans I’article «Concept, jugement et “forme sérielle”», Revue de Métaphysique et
de Morale, Le jugement, Sept. 1996, n° 3, p. 337-60.



FONCTION ET SYSTEME 21

de la forme du nombre sont également le présupposé de toute forme
pure: «Elles sont un fondement plus profond, sur lequel seules
toutes les formes peuvent se construire®».

Cassirer prend bien soin de noter que cette forme sérielle peut
recevoir des figures complexes. Il écrit ainsi :

Si donc nous entreprenons de codifier I’ensemble de 1’expé-
rience et de la connaissance que nous en avons, a un instant quel-
conque, nous pouvons lui donner la forme d’une fonction qui nous
restitue la relation caractéristique en vertu de laquelle nous ordon-
nons les différents éléments pour dévoiler par la leur indépendance
réciproque. Nous obtenons d’une maniere trés générale, une forme
du genre F (A, B, C, D...) ou il importe de souligner que le trait
qui, dans une telle expression, fait figure d’élément, peut fort bien
apparaitre comme un systéme trés complexe, pour peu que 1’on
change de perspective ; si bien que 1’élément A pourrait étre rem-
placé par f (a , a,, ... , a ), I’élément B par f (b, b,, ..., b ), etc.
Ainsi se dessine un ensemble complexe de synthéses mutuellement
imbriquées et maintenant entre elles un certain rapport de hiérar-
chies ordonnées. Soient deux régions de phénomenes A et B; on
peut commencer par leur ajuster une loi particuliere y (a,, a,, a,
wenth yz(b], bz, b3, ...) puis combiner ces lois dans une relation nou-
velle F (y,, y,), jusqu’a ce qu’en fin de compte, nous parvenions a
une relation trés générale assignant & chacun des facteurs la place
univoque et définie qu’il occupe face aux autres. La forme fonda-
mentale F se résout pour la pensée en un réseau de déterminations
emboitées que I’on pourrait repérer par I’expression symbolique du
type F [F,(y s Y20 Fa(¥as ¥ Fyens I

Deés lors que le projet épistémologique de Substance et
Fonction a été étendu aux sciences de 1’esprit dans la Philosophie
des formes symboliques, I’ensemble de la connaissance, tel qu’il
€tait exprimé dans Substance et Fonction par F [P (Y,Y,),
P2(Y3,Y4), Posass b ol P représente les formes sérielles mathéma-
tiques, doit aussi étre étendu a F [M(xyz), L(xyz), A(xyz), P...],
ou F représente la conscience congue comme intégrale et M le
mythe a son moment caractéristique, comme différentielle de F,
mais intégrale par rapport aux relations x, y et z (espace, temps et
connexions objectives), L le langage, A I’art, etc.?® Telle me

26. Pd.s.F., 111, S. 348-49, p. 332-33.

27. Substance et Fonction, p. 302.

28. J’ai tenté de développer une telle conception de la forme symbolique a
propos de I’art dans la Postface aux Ecrits sur I’Art de Ernst CASSIRER, (Euvres,
Paris : Editions du Cerf, 1995.



22 ETUDES DE LETTRES

semble étre la formulation du concept fonctionnel du systeéme des
formes symboliques. Le passage de M a L, d’un moment a un
autre ou d’une figure a une autre, s’effectue lorsque le principe ou
la loi interne qui commande 1’intégration des relations change.
C’est ce que Cassirer désigne généralement comme une metabasis
eis allo genos.

Reste alors a saisir, pour percevoir la signification de la défini-
tion de la forme symbolique donnée plus haut dans son rapport
avec ce modele mathématique, le sens du concept d’énergie qui y
tient une place essentielle.

S’il est un lieu commun des études cassireriennes, c’est de ré-
férer ce concept a la distinction entre energeia et ergon chez
Humboldt. La chose est juste, elle est opérée par Cassirer lui-
méme, mais n’est guere fertile. La difficulté de cette notion réside
dans sa propension a nous entrainer dans une conception psycho-
logiste de I’esprit. En ce sens, I’énergie serait comprise comme le
travail génétique et empirique de formation qu’accomplit I’esprit
dans la production des symboles. Tel ne peut étre le sens accordé
au concept d’énergie puisque celui-ci doit rester dans les limites
d’une analyse transcendantale: «Car la philosophie des formes
symboliques dans son ensemble, tout comme la pure critique de la
connaissance, s’enquiert du pur statut de la connaissance et non
de son origine empirique. Au lieu de s’occuper des causes de sa
formation dans le temps, elle se tourne simplement vers “ce qui
repose en elle”, vers I’appréhension et la description de ses
formes structurales?®. »I1 faut donc dégager une conception stric-
tement transcendantale du concept d’énergie spirituelle.

Une distinction que Cassirer effectue a propos de Scheler per-
met de séparer une acception psycho-physiologique d’une accep-
tion transcendantale de I’énergie :

Scheler lui-méme ne distingue pas 1’énergie de 1’efficience (des
Wirkens) et cette énergie que 1’on peut nommer |’énergie de la
constitution d’images (des Bildens), I’énergie de la pure mise en
forme. Et pourtant entre les deux réside une différence essentielle,
spécifique. L’énergie de I’efficience est immédiatement dirigée vers
I’environnement de I’homme, que ce soit pour le saisir tel qu’il est
et en prendre possession, soit pour I’orienter dans une direction dé-
terminée. L’énergie créatrice n’est pas directement tournée vers cet
environnement, mais reste plutdt refermée sur elle-méme: elle se

29. P.d.s.F., 111, S. 58, p. 63.



FONCTION ET SYSTEME 23

meut dans la dimension de la pure «image » (Bildes), non dans celle
de I’ « effectivité». L’esprit humain ne se tourne pas ici directement
vers les choses, mais il est enclos dans un monde propre, dans un
monde de signes, de symboles, de significations*.

L’énergie spirituelle n’est donc pas celle, empirique et donc
physiologique, de I’action sur le monde et du monde sur nos sens;
elle se référe a la constitution des organisations signifiantes, a la
constitution du symbole. Plus précisément, elle assigne comme
source premiere du processus symbolique un travail de I’imagina-
tion productrice.

Ce terme apparait toujours dans un contexte identique : référé a
la conscience, il est souvent entre guillemets et s’apparente a ce
que Cassirer nomme le travail, I’efficience, I’activité de 1’esprit®!,
L’énergie de I’esprit revient donc en fait a la désignation dyna-
mique de la synthése transcendantale de la conscience par la-
quelle elle constitue originairement des spheres d’objectivité : le
langage, le mythe, la science, etc. Cette métaphore dynamique a
pour fonction de comprendre comme relevant d’un seul et méme
acte fondamental — c’est-a-dire, en termes transcendantaux,
d’une méme regle principielle — le déploiement de la syntheése
originaire dans ses post-prédicaments. C’est donc penser a la fois
la synthése transcendantale et 1’unité de la modalité de conscience
qu’elle exprime, par exemple un cogito — ne relevant pas de 1’en-
tendement mais de ’imagination — mythique qui exprime 1’es-

30. Ernst CASSIRER, «“Geist” und “Leben” in der Philosophie der Gegenwart»,
Die neue Rundschau, Berlin : 1930, p. 254.

31. Cela est manifeste dans le texte suivant: «nous avons admis que les divi-
sions et les séparations entre les régions et les directions de I’espace [...] étaient
déja effectuées au niveau de I’impression sensible primaire, sans qu’il soit besoin
pour ce faire d’un travail (Arbeit) spirituel particulier, d’une “énergie” spécifique
de la conscience. Mais c’est ce présupposé lui-méme qui demande a présent a
étre justifi€ — car, a I’examiner de plus pres, il contredit ce que nous avons re-
connu étre un trait fondamental du processus de formation symbolique. Nous
avons vu que |’efficience (Leistung) essentielle et spécifique de toute forme sym-
bolique [...] ne consistait pas a simplement accueillir un matériau donné d’im-
pressions qui aurait déja en lui-méme des déterminations stables [...] et a
I’affubler extérieurement d’une autre forme issue d’une énergie propre de la
conscience, mais que 1’on retrouve I’efficience caractéristique de I’esprit dés un
niveau trés antérieur. M&me ce qui est manifestement “donné” s’avere apres une
analyse plus précise reposer de part en part sur des actes déterminés, a savoir sur
“I’aperception” linguistique, mythologique ou logico-théorique. N’*est” que
cela, qui est fait par ces actes.» P.d.s.F., II, S. 117, p. 121, tr. modifiée.



24 ETUDES DE LETTRES

sence de la conscience mythique et 1’unité de ses déploiements
dans I’espace, le temps et les catégories mythiques. La loi fonda-
mentale est ici 1’intégrale d’un mouvement ou d’un processus
dont on repere les dérivées, en I’occurrence les relations concretes
structurant les représentations (scientifiques, artistiques...). «De
méme que 1’équation différentielle d’un mouvement exprime le
déroulement et la loi générale de celui-ci, de méme devons-nous
penser les lois structurelles générales de la conscience comme
étant données dans chacun de ses éléments, dans chaque coupe de
la conscience: non pas données cependant au sens de contenus
propres et indépendants, mais au sens de tendances et de direc-
tions qui seraient déja disposées dans la singularité sensible3?. »
L’énergie désigne donc le trajet inverse de celui effectué par la ré-
flexion du philosophe : celle-ci part d’un donné de la conscience,
de la représentation, et en dégageant les principes de 1’ordre qui y
régne, sa structure relationnelle, elle la congoit comme la dérivée
d’une intégrale, la conscience. Il faut donc que le philosophe, qui
effectue 1’intégration, concgoive la possibilité de la dérivation.
C’est la I’énergie : la pensée régulatrice nécessaire du passage de
la direction générale (ce qui est la valeur de I’intégrale) au vec-
teur représenté, a la forme présente, au sens de 1’agencement ac-
tuel®3. L’énergie désigne donc la fonction spirituelle de dérivation
ou de mise en forme, dans la dynamique de son processus. Celui-
ci étant toujours déterminé, les définitions particulieres des di-
verses formes symboliques se soumettent a la définition
dynamique générale : chacune est concue comme une énergie spé-
cifique de I’esprit.

Le concept d’énergie n’a cependant pas produit tout son sens ni
réduit toute ambiguité tant que 1’on n’a pas comparé son accep-
tion physique et sa signification philosophique. Chez Cohen déja
toutes deux sont en étroite corrélation®*. Qu’en est-il chez
Cassirer ?

L’acception physique de la notion d’énergie est, comme tou-
jours, un concept forgé pour répondre a un probléme: comment
penser les rapports entre le mouvement et la chaleur, qui sont liés
dans les phénomenes, mais qui correspondent quand a leurs prin-

32. P.ds.F..1,8S. 40, p. 48.

33. P.ds.F., 111, 8. 237, p. 231.

34. Hermann COHEN, Logik der reinen Erkenntniss, Hermann Cohen-Archiv
am philosophischen Seminar der Universitit Ziirich & H. Holzhey (Hg.),Werke,
Bd 6, Hildesheim : G. Olms, 1977, p. 70-72.



FONCTION ET SYSTEME 25

cipes explicatifs a deux champs distincts de la physique ?
Probléme ensuite étendu aux autres domaines tels que la corres-
pondance entre un quantum d’électricité et un quantum d’affinité
chimique. La visée générale, telle que la formule Substance
et Fonction, s’exprime donc ainsi: «La loi d’énergie conduit
potentiellement a faire correspondre a chaque élément d’une
multiplicité un élément et un seul d’une autre multiplicité indé-
pendamment de son contenu spécifique, si bien qu’a tout quantum
de mouvement correspond un quantum de chaleur, a tout quantum
d’électricité, un quantum d’affinité chimique, etc.’>» Le principe
de solution réside en trois opérations. Il faut tout d’abord que
chaque domaine soit organisé de facon sérielle : une multiplicité
A — correspondant par exemple au mouvement — est une série
comprenant les élément a,, a,, a,,... 4, une autre B, les éléments
b,,b,, b,,...b_, etc. Il faut ensuite que «les €léments présentent un
certain rapport de commutation tel qu’un membre quelconque de
A peut étre remplacé par un autre membre en B ou en C sans que
la portée globale du systeme physique, ainsi affecté par cette sub-
stitution en soit pour autant changée. » Pour rendre possible cette
commutation, il faut organiser les €léments de la série par une
unité de mesure qui permette de référer toutes ces grandeurs a un
commun dénominateur. C’est 1a le concept de travail. Des lors,
«C’est ce rapport de substitution possible que nous marquons non
pas en faisant correspondre a chaque élément la liste complete des
équivalent correspondants, mais en lui attribuant une fois pour
toutes une valeur définie d’énergie, valeur condensant toutes ces
correspondances dans une seule expression qui les récapitule®. »
L’énergie n’est donc pas une chose, ni une propriété réelle des
choses, mais un concept de mesure commun a tous les change-
ments que la physique reconnait. Dans sa forme conceptuelle, elle
permet d’organiser la physique en systéme puisqu’elle établie une
correspondance réglée entre les divers domaines: «s’offre ici
dans toute sa généralité la possibilité logique de donner a la na-
ture la forme d’un systéme, sans étre obligé de chercher appui,
pour ce systeme, dans 1’unité compacte d’un modele figuratif, tel
que le fournit le mécanisme’’ ». Dans le tome 11 de La
Philosophie des formes symboliques, Cassirer s’attachera plus a

35. E. Cassirer, Substance et Fonction, p. 223.
36. Substance et Fonction, p. 223.
37. Substance et Fonction, p. 233.



26 ETUDES DE LETTRES

I’unification du principe de la conservation de l’énergie avec
celui de la masse qu’effectue Einstein dans la théorie du champ,
mais la méme portée générale est remarquée: « Le schématisme
des images a cédé la place au symbolisme des principes®®. » En
cela est-ce une étape essentielle dans le processus par lequel la
science conquiert sa propre scientificité en déployant des
concepts fonctionnels. En quoi cette élucidation du concept phy-
sique d’énergie peut elle nous éclairer sur le sens philosophique
de ce concept ?

Puisque, dans le domaine de I’esprit, 1’énergie ne peut étre pen-
sée par Cassirer comme une réalité sous peine de sombrer dans le
psychologisme, il faut comprendre si elle ne peut étre saisie, de
facon non pas identique mais analogue a 1’énergie physique,
comme un rapport de substitution possible qui permette de conce-
voir le site des sciences de l’esprit comme un systeme et qui
marque une étape dans la facon dont la philosophie pense la fonc-
tionnalité ou la signification pure de ses propres concepts. Dans le
commentaire que Cassirer donne du principe de la conservation
de I’énergie, tel qu’il apparait dans son stade intermédiaire, entre
Helmholtz et Einstein, chez Robert Mayer, il est frappant que la
transposition au domaine spirituel est pleine de sens. Il suffit pour
cela de remplacer, selon I’ analogle les termes de physique par
des termes intellectuels : le principe de 1’énergie « ne signifie rien
de plus qu’une relation universelle qui lie ensemble les domaines
hétérogene de phénomenes [spirituels; le texte dit évidemment
«de phénomenes physiques »] en les rendant comparables au plan
de la [qualité et de la modalité ; le texte stipulait:«au plan de la
quantité »] et commensurable entre eux (...) sa valeur consiste a
nous rendre capables de comparer avec exactitude des choses hé-
térogenes sans sacrifier par 12 leur diversité?® ». Pour comprendre
son sens, il faut d’abord examiner jusqu’ou 1’on peut construire
cette analogie.

Comme les parties de la physiques que nous avons mention-
nées, les sites de la philosophie des formes symboliques sont or-
ganisés de facon sérielle: la pensée mythique par exemple est la
loi de cette modalité M de la conscience, loi qui contient ses dé-
terminations comme éléments de la série: m;, m,, m,,... m_.
Comme dans les sciences de la nature, il s’agit de penser un chan-

38. Pd.s.F., 111, S. 547, p. 515.
39. P.d.s.F., 111, S. 541, p. 509.



FONCTION ET SYSTEME 27

gement, une série de transformations. Reste a savoir si une substi-
tution entre les séries peut avoir un intérét, comment elle serait
opérable, et si nous disposons d’une unité de mesure commune,
semblable a celle du travail.

Cassirer établit bien une comparaison théorique des différentes
formes symboliques : ce sont les moments de la phénoménologie
— au sens hegelien — qui, sans classer les figures linéairement,
sans les mettre strictement bout-a-bout dans une progression
continue, permet de les comparer a partir d’une méme norme. Il
s’agit de 1’expression, de la présentation et de la signification
pure. Un méme principe est ici a I’ceuvre : I’émancipation de I’es-
prit eu égard au sensible. Si I’on considere que le sensible pur est
en quelque sorte le degré zéro de 1’esprit, 1’idée d’une perception
sans mise en ceuvre de la pensée, ces trois étapes constituent la
progression que chacune des formes accomplie vers la plus
grande pureté de 1’esprit. On a ici en quelque sorte affaire au
«rythme du propre mouvement intime de la pensée*® ». Ce qui si-
gnifie que ’unité de mesure commune qui permet une telle com-
paraison des formes symboliques n’est autre que ’avancée du
travail de I’esprit vers sa pure réalisation. Par exemple, le nom de
X... et I’image de x... appartiennent a des séries différentes mais
similaires (au sens mathématique*'): le langage et I’art, et ils ne
sont pas tels quels substituables I’un a 1’autre ; mais au sein du
systeéme ainsi congu, ils occupent une place identique dans les sé-
ries car ils remplissent une méme fonction, celle de présentation ;
I’expression, la présentation et la signification pure sont les mo-
ments de 1’échelle de I’énergétique cassirerienne, les étapes du
travail de D’esprit. Nous sommes donc analogiquement fort
proches de I’acception physique du concept d’énergie — dans un
cas nous concevons le systeme de la nature, dans 1’autre le sys-
téme de I’esprit —, mé&me si une stricte application n’est évidem-
ment pas possible. Se trouve ainsi pensé, a partir d’un unique
systeme de référence, les transformations de 1’organisation des re-
présentations, les degrés de la symbolisation par I’esprit.

Par ailleurs le concept d’énergie apparait ici comme un concept
philosophique fonctionnel qui éleéve la réflexion philosophique a
la signification pure, caractéristique d’un état de scientificité de la

40. P.d.s.F.,1IL, S. VI, p. 8.
41. Cf. la mise en forme logique de cette structure in Substance et Fonction, S.
260-61, p. 228-29.



28 ETUDES DE LETTRES

doctrine qui le produit. Il faut donc trouver dans ces développe-
ments non seulement une thématique équivalente au Paralogisme
de la substantialité de Kant ou a la Psychologie de Natorp, bref
une assignation du statut du sujet transcendantal ou de la psycho-
logie critique, mais également la détermination du statut scienti-
fique du discours critique par I’examen de la nature des concepts
qu’il met en ceuvre.

Enfin, se trouve par la fondée la «logique des relations »
qu’évoque souvent Cassirer dans un esprit fort leibnizien. La
symbolisation s’organise alors selon trois registres : celui de la
qualité des relations, celui de leur modalité qui désigne plus pré-
cisément la forme symbolique comme telle et enfin celui de la dy-
namique phénoménologique qui résulte de la conception
cassirerienne des formes symboliques comme énergies. Les arti-
culations de ces trois registres constituent le « syst¢tme complexe »
des formes symboliques, I’expression mathématique et fonction-
nelle de leur mise en forme, sa scientificité.

IIl Conclusion : intéréts de cette mise en forme
Ill.a. Intérét pour la méthode transcendantale

Ce qui distingue la partie de la différentielle, c’est que la pre-
miere est séparable de la somme, que son appartenance n’est
qu’arbitraire ou contingente et n’exprime pas d’ordre, tandis que
la seconde est une étude locale de la fonction de départ, dont elle
est un moment constitutif et exprime la loi en un point déterminé.
En ce sens exprime-t-elle cette fonction selon un principe légal
qui permet d’en penser 1’unité, d’aller de I’une a 1’autre en vertu
d’une loi. La représentation, comme symbolisation, est ainsi pen-
sée dans le cadre d’un processus qui obéit a une légalité. De
méme, la somme est un résultat qui ne dit rien sur son mode de
constitution et son allure générale, tandis que ’intégrale donne
une idée a la fois nécessaire — car régie par une équation — et
globale de la courbe de la fonction. Dés lors, ’intérét spécifique
qu’il y a a concevoir la relation constitutive de la symbolisation
en terme d’intégrale et de dérivée est d’«appréhender la valeur
particuliere de la perception momentanée comme relevant d’une
équation générale de fonction et comme déterminable par cette
dernieére*? ». Le philosophe est donc 2 méme de rechercher, en

42. P.ds.F., 111, S. 236, p. 230-31.



FONCTION ET SYSTEME 29

partant d’un élément d’un vécu de conscience, le principe 1égal
auquel il obéit, dégageant ainsi les principes ou les lois constitu-
tives de la conscience et de I’objectivité. C’est donc en tout pre-
mier lieu un intérét inhérent a la méthode transcendantale. Dit
négativement et par rapport a la systématicité : la concrétude de la
fonction et la déterminabilité de la variable nous sauve d’un idéa-
lisme dogmatique qui reste un universel abstrait (c’est la critique
cassirerienne de Hegel), et qu’il s’agisse d’une intégrale et non
d’une somme nous épargne la simple rhapsodie a laquelle est
condamné I’empirisme. On peut alors penser le systeme complexe
de la philosophie des formes symboliques dans le cadre d’un idéa-
lisme critique.

II1.b. Intérét pour la psychologie critique

Intérét pour la psychologie critique ou encore pour le statut du
sujet dont le philosophe parle. «Ici encore, nous saisissons la sub-
jectivité comme un tout de fonctions a partir desquelles seules
s’édifie réellement pour nous le phénomene d’un “monde” et de
son ordre déterminé de sens*?. » Dés lors la question de 1’énergie
de I’esprit devient celle plus générale de la psychologie critique :
quel sens y a-t-il a parler d’«actes » transcendantaux tels que la
« spontanéité », «1’aperception », la « synthése », «1’intégration »,
les «fonctions »? Que signifie alors le concept d’esprit qui dé-
signe d’ordinaire I’ensemble de ces activités dans leur aspect tant
objectif que subjectif, et celui de conscience qui est réservé au
coté subjectif**? Se référant a Natorp (mais aussi en filigrane a
Cohen) qui « voit dans la conscience le principe qui conditionne
I’€tre et non pas une partie de cet étre traitable et explorable par
les méthodes communes qui s’appliquent a toute connaissance ob-
jective*», Cassirer trouve 1’objet de la psychologie dans le «fait
pur de ’apparaitre méme*®». Cet apparaitre c’est la dynamique
propre a la symbolisation comme relation. La conscience est le
tissu relationnel qui ordonne le divers de I’apparaitre Ce para-
digme mathématique signifie tout d’abord que la conscience est
congue comme une intégrale, c’est-a-dire une tendance générale,

43. P.d.s.F., 111, S. 59, p. 64.

44, E. Cassirer, «“Geist” und “Leben” in der Philosophie der Gegenwart», p.
2417.

45. P.d.s.F., 111, S. 60, p. 65.

46. P.d.s.F., 111, S. 61, p. 66.



30 ETUDES DE LETTRES

qui contient cependant, et c’est ce en quoi elle est un universel
concret, ses différentielles. Il signifie ensuite que cette concrétude
est double: c’est celle des relations et des modes fonctionnels,
soit de I’espace, du temps etc. et du mythe, de la religion , du lan-
gage... Enfin, la conscience n’est pas un donné dont on déduit ou
dérive réellement tout le reste, mais un mouvement, une activité
dont on peut décrire la direction, la tendance, mais qui ne se
laisse saisir précisément qu’en certains points :

Toute conscience se présente a nous sous la forme d’un événe-
ment temporel — mais c’est au sein de cet événement que doivent
s’élever certains domaines de «figures». Il faut donc que le mo-
ment du perpétuel changement et celui de 1a durée passent et se dis-
solvent I'un dans I'autre. C’est cette exigence universelle que
remplissent les formations du langage, du mythe, de I’art et les sym-
boles intellectuels de la science. Toutes ces formations semblent en-
core faire immédiatement partie du processus vivant, se renouvelant
toujours qui caractérise la conscience et pourtant elles sont mar-
quées par un effort spirituel qui vise a fixer dans ce processus cer-
tains points d’arrét et de repos. Ainsi la conscience préserve en eux
le flux perpétuel qui les caractérise; mais ce flux ne se perd pas dans
I’indéterminé ; il s’articule autour de certains centres formels et sé-
mantiques®’.

Cassirer entend ainsi élever la philosophie au rang de science,
puisque elle est a la fois parfaitement systématique et elle a atteint
a la signification pure par un travail auto réflexif sur I’ensemble
de ses concepts opérateurs. C’est, pour le dire historiquement, la
poursuite de la tentative kantienne de faire de la philosophie une
science, au sens d’une « science rigoureuse ».

Fabien CAPEILLERES

47. P.d.s.F., 1,S. 46-7, p. 54.



	Fonction et système : sur le paradigme de l'intégrale et de la dérivée dans le concept de "forme symbolique"

