
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Fonction et système : sur le paradigme de l'intégrale et de la dérivée
dans le concept de "forme symbolique"

Autor: Capeilleres, Fabien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FONCTION ET SYSTÈME :

SUR LE PARADIGME DE L'INTÉGRALE
ET DE LA DÉRIVÉE DANS LE CONCEPT

DE «FORME SYMBOLIQUE»

Cet article développe la notion cassirérienne de «système complexe» des
formes symboliques à partir du paradigme mathématique de l'intégrale et de la
dérivée, paradigme que le philosophe utilise à maintes reprises. On entend par là
proposer une solution au problème de la systématicité des formes symboliques
grâce à l'élucidation de la fonction symbolique chez Cassirer (c'est une fonction
au sens mathématique et sa forme est du type F(x)). Cette hypothèse de lecture
permet en outre de penser de façon cohérente la continuité, affirmée par le
philosophe, entre Substance et Fonction, où la forme mathématique apparaît pour la
première fois comme modèle pour penser une activité spirituelle, et la
Philosophie des formes symboliques, qui élargit considérablement le projet originel.

Enfin, elle permet de donner un sens strict et consistant à la reprise typiquement

néokantienne du projet kantien de mettre la philosophie en la sûre voie de
la science.

I. Introduction

Les considérations que je soumets aujourd'hui à votre réflexion
s'enracinent en deux difficultés, apparemment fort distinctes, que
rencontre l'interprète de Cassirer : premièrement la question de la
systématicité de la philosophie des formes symboliques, constamment

affirmée mais difficilement appréhendable, deuxièmement
la question du sens que peut avoir l'insistant exemple de l'intégrale

et de la dérivée dans le concept cassirerien de forme symbolique.

Pour introduire mon propos, je soulignerai simplement
l'importance de ces deux thèmes, puis j'essaierai d'expliciter
la place du paradigme mathématique de l'intégrale et de la dérivée

dans le concept de forme symbolique ; cela me conduira à

montrer comment, je crois, il se trouve là une solution globale au



10 ÉTUDES DE LETTRES

problème de la systématicité et de la scientificité de la philosophie

des formes symboliques.

I.a. Les apories du problème de la systématicité

L'affirmation de systématicité est omni-présente dans l'œuvre
de Cassirer et les textes qui inscrivent cette systématicité tant
dans le programme de la philosophie des formes symboliques que
dans la description de sa réalisation sont légions1. Je ne mentionnerai

donc ici que l'essentiel: sa présence dans La Philosophie
des formes symboliques. En 1923, cette question est au cœur du
projet philosophique qui recherche

un point fixe qui serait situé au-dessus de toutes ces formes, mais
non pas cependant absolument au-delà d'elles: un point fixe d'où
l'on pourrait les embrasser toutes d'un seul regard, et qui cependant
ne donnerait à voir que les rapports purement immanents que ces
formes entretiennent entre elles, et nullement leur rapport à quelque
être ou à quelque principe extérieur et transcendant. La philosophie
serait alors en possession d'une systématique de l'esprit où chaque
forme particulière tirerait son sens de la place qu'elle y occuperait
et où sa valeur et sa signification seraient fonction de la richesse et
de la spécificité de ses relations avec d'autres énergies spirituelles,
et en fin de compte, avec leur totalité2.

1. Dès 1906, cette question pénètre la structure du premier volume de
F Erkenntnisproblem ; voir Massimo Ferrari, «La genèse de Das
Erkenntnissproblem», in E. Cassirer, de Marburg à New York, Paris : Édition du
Cerf, 1990, p. 97-114. En 1910, Substance et Fonction (Ernst Cassirer, tr. P.

Caussat, Paris: Éditions de Minuit, 1977) s'intéresse au «système interne» des
sciences exactes et tente de «repérer l'articulation d'ensemble pour, ensuite,
dégager, avec une rigueur toujours plus grande, la fonction unitaire qui commande
cette articulation», p. 6-7. Qu'elle soit poursuivie dans l'Essai sur l'Homme
(Ernst Cassirer, tr. N. Massa, Paris: Éditions de Minuit, 1975) est clair: «une
philosophie de la culture commence par supposer que le monde de la culture
n'est pas un agrégat de faits vagues et isolés. Elle cherche à comprendre ces faits
comme système, comme tout organique.», p. 309.

2. Ernst Cassirer, Philosophie des symbolischen Formen, /. Die Sprache,
Darmastadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 9. unveränderte Auflage, 1988,
S. 14 ; E. Cassirer, Philosophie desformes symboliques, I. Le langage, tr. O.
Hanson-Love & J. Lacoste, Paris: Éditions de Minuit, 1972, p. 23. Le lecteur
peut également se reporter aux pages 24-25, 27, 28, 33-34. Ce point central est
évidemment, comme nous le verrons, l'activité de symbolisation. Dans la suite
du texte, le renvoi à l'édition allemande sera abrégé en P.d.s.F. suivi du numéro
du volume et de S., il sera fait référence à la traduction française par P.d.s.F.
suivi du numéro du volume et de page.



FONCTION ET SYSTÈME 11

Le philosophe va même, lorsqu'il désire élargir le projet épisté-
mologique qui animait Substance et Fonction, jusqu'à revendiquer

une élaboration plus complexe de la systématicité : « une
telle perspective n'implique pas que l'on renonce à l'interdépendance

des formes singulières, elle donne encore plus de rigueur à

l'idée de système en substituant au concept de système simple
celui de système complexe3» Le volume il continue d'affirmer
cette systématicité4 et en 1929 le point de vue est en outre
rétrospectif: «Le troisième tome de La Philosophie des formes symboliques

reprend les recherches par lesquelles j'ai commencé mon
travail de systématisation philosophique il y a vingt ans5. » Il y a

vingt ans soit: dans Substance et Fonction. Nous verrons plus
loin l'importance de cette remarque généalogique.

Il est donc possible de résumer ces textes en disant que 1) la
systématicité est fortement revendiquée ; 2) qu'il s'agit d'une
systématicité «rigoureuse» et 3) que ce concept rigoureux du
système est spécifié par Cassirer comme « système complexe ».

Quels sont les schémas communément usités pour rendre
compte de cette systématicité

La structure principale qui est généralement utilisée est fournie
par ce que le philosophe nomme « phénoménologie » en référence
à Hegel et qui, dans le tome III de la Philosophie des formes
symboliques est appliqué à la connaissance. La thèse est en elle-
même simple : le processus de symbolisation est organisé téléolo-
giquement, puisqu'il doit s'élever de l'expression (Ausdruck)
à la présentation (Darstellung) et à la signification pure (reine
Bedeutung)-, ce trajet, dont la philosophie doit parcourir toutes les
étapes conduit l'esprit à sa liberté intellectuelle. Les formes
symboliques objectivées: le mythe, la religion, le langage, l'art, la
technique, la morale, le droit, l'histoire, la science doivent donc
obéir à ce schéma, mais reste à savoir comment. La solution la

3. P.d.s.F., I, S.29, p. 38.
4. «L'ensemble de ces formes constitue une unité systématique...», E.

Cassirer, Philosophie des symbolischen Formen, II. Das mythische Denken,
Darmastadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 8. unveränderte Auflage, 1987,
S. vin ; E. Cassirer, Philosophie des formes symboliques, II. La Pensée mythique,
tr. J. Lacoste, Paris : Éditions de Minuit, 1972, p. 8.

5. E. Cassirer, Philosophie des symbolischen Formen, III. Phänomenologie
der Erkenntnis, Darmastadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 9. unveränderte

Auflage, 1990, S. V; E. Cassirer, Philosophie des formes symboliques, III.
La Phénoménologie de la connaissance, tr. C. Fronty, Paris: Éditions de Minuit,
1972, p. 7 ; également S. vin, p. 10.



12 ÉTUDES DE LETTRES

plus simple consiste à vouloir les classer linéairement sur cet axe
qui va de l'expression à la symbolisation ; on commence donc par
le mythe puisque Cassirer explique clairement que, d'une part,
c'est en quelque sorte la matrice d'où sortiront, par différenciation

toutes les autres formes, et que, d'autre part, c'est la forme la
plus proche de l'expression. Et l'on place la science au terme de
ce processus. Toutefois on ignore ce qui se passe entre ces deux
extrémités et construire un enchaînement strictement linéaire est
impossible pour des raisons très diverses; je n'en n'évoquerai
qu'une : Cassirer conçoit les formes comme des «directions
différentes de l'objectivation»; ainsi écrit-il: «l'ensemble formé par
les strates possibles d'objectivation de l'esprit ne peut se projeter
sur une droite unique sans un obscurcissement de traits essentiels

par cette image schématique6». On ne peut donc pas légitimement
classer les formes sur un seul et même axe de développement ; au
demeurant on ne verrait pas bien en quoi il s'agirait là d'un «
système complexe». Reste alors à rendre arborescent ce même
schéma : à partir de la souche mythique les formes se différencient

comme autant de branches distinctes qui obéissent
néanmoins au mouvement phénoménologique de progression vers la
symbolisation pure. Ce schéma est déjà plus correct, mais il est
uniquement métaphorique tant que l'on n'a pas explicité le principe

de la différenciation et de relation : en vertu de quel principe
ces formes, pourtant intimement liées dans le réel, sont distinguées

par le philosophe et pourtant unifiée dans un même
système, concevant le cosmos intellectualis. Et par ailleurs se trouve
alors posé un autre problème : toutes les branches parviennent-
elles à la même hauteur, ou encore la question d'un éventuel
accès des formes autres que la science à la signification pure (à
l'exception du mythe qui doit se dépasser dans la religion ou
s'abolir pour laisser place aux autres formes).

Si l'on veut réellement saisir le concept rigoureux d'un
système complexe de la philosophie des formes symboliques, il faut
donc dépasser cette métaphore extrêmement classique de
l'arborescence. C'est me semble t-il ce que permet de faire le
paradigme de la fonction mathématique telle qu'elle se déploie dans la
conception de la forme symbolique.

6. P.d.s.F., III, S. 64, p. 69.



FONCTION ET SYSTÈME 13

I.b. Un paradigme insistant : celui de l'intégrale et de la dérivée

Dans la mesure où la deuxième partie de cet exposé sera consacrée

à l'examen de la place de cette figure mathématique, je me

propose simplement de souligner avec quelle insistance Cassirer
l'utilise. C'est tout d'abord le cas dans l'Introduction au tome I de

la Philosophie des formes symboliques où Cassirer consacre une
page à cette question et conclut: «L'élément de la conscience ne
se comporte pas à l'égard du tout de la conscience comme une
partie extensive à l'égard de la somme des parties mais comme
une différentielle à l'égard d'une intégrale7» De même dans le
tome III, dans ce passage essentiel qu'est le chapitre sur la pré-
gnance symbolique le philosophe emploie ce même concept de

l'intégration et renvoie au passage du tome I. Il semble donc bien
que ce soit le processus de symbolisation que Cassirer illustre par
le concept de l'intégration. C'est ce que je voudrais à présent
examiner, en commençant par le concept de forme symbolique.

II. Symbolisation et intégration

La définition d'une forme symbolique la plus couramment
utilisée à cause de son caractère explicite s'énonce ainsi: «Par
"forme symbolique", il faut entendre chaque énergie de l'esprit,
par laquelle une teneur de signification spirituelle est rattachée à

un signe sensible concret et appartient intimement à ce signe8»
Cassirer définit donc le concept de forme symbolique par un
concept non moins énigmatique, celui «d'énergie de l'esprit» et
il semble désigner par là des activités spécifiques de production
de sens, activités propre au mythe, à l'art, au langage, à la
technique, à l'histoire, à la science. Eu égard au projet même de la
philosophie des formes symboliques chacune de ces formes se

trouve alors être décrite en termes d'énergie. Ainsi le mythe :

7. P.d.s.F., I, S. 40-41, p. 48 ; III, S. 236, p. 230.
8. «Unter einer "symbolischen Form" soll jede Energie des Geistes verstanden

werden, durch welche ein geistiger Bedeutungsgehalt an ein konkretes sinn-
lisches Zeichen geknüpft und diesem Zeichen innerlich zugeeignet wird» («Der
Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften», Vorträge
der Bibliothek Warburg I (1921-1922), Leipzig: Teubner, 1923. Réédité in
Wesen und Wirkung des Symbolbegrijfs, Darmstadt : Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1965, S. 175, tr. in Ernst Cassirer, Trois essais sur le symbolique,

Paris: Ed. du cerf, 1997, p. 13. Voir également P.d.s.F., I, S. 27, p. 36).



14 ÉTUDES DE LETTRES

Conformément au projet général de la philosophie des formes
symboliques, nous avons essayé par les analyses précédentes de

présenter le mythe comme une énergie unitaire de l'esprit, c'est-à-
dire comme une forme d'appréhension en elle-même cohérente et
qui s'affirme dans la diversité du matériau objectif de la représentation9.

La forme symbolique est donc une activité avant d'être un
domaine objectif (ce qui n'est jamais que le postulat fondamental de
l'idéalisme critique), activité «unitaire», soit: qui synthétise le
divers de la conscience, dans une visée signifiante unitaire. Tout
élément représentatif doit donc porter la marque de cette
synthèse, ce part quoi il devient un signe, et le philosophe doit
pouvoir, en remontant de cet élément singulier vers les moments les
plus généraux de la synthèse, découvrir ses moments intermédiaires

puis la règle générale, le principe de l'unité globale et
donc le système sémantique qui configure le signe. Il faut donc se
focaliser sur la manière dont un vécu de conscience, portant
nécessairement la marque ou la frappe de la synthèse, est par elle
unitairement lié au reste du divers et permet de retrouver le principe

de l'étampage. C'est s'intéresser à la symbolisation.
Selon Cassirer, elle réside en un « caractère fondamental de la

conscience à savoir que le tout n'est pas acquis depuis les parties,
et que toute position d'une partie implique la position du tout; non
certes dans son contenu, mais dans sa structure et sa forme
générale10. » Autrement dit, tout contenu représentatif, en tant que vécu
de conscience, est déterminé formaliter spectata par la globalité de
la structure en laquelle il apparaît et dont il porte la frappe ; le
«ici» n'est tel que par une référence implicite à un «là» et à un
«là-bas». Cette structure, qui n'est autre qu'une règle de la
conscience, est pensée comme structure relationnelle. Ainsi l'élément

présente l'ensemble, ce qui est le propre du symbole, mais
dans une mise en relation ou dans un renvoi qui sont abordés de
manière formelle. C'est en s'interrogeant sur les conditions de

possibilité de ce renvoi de l'élément à l'ensemble qu'il est
possible de dégager le processus général de symbolisation.

9. P.d.s.F., II, S. 281, p. 275. De même le langage : «si le langage doit s'avérer

être une énergie véritablement autonome et originelle de l'esprit...» P.d.s.F.,
I, S. 123, p. 125, III, S. 126-127, p. 128. Pour le mythe, le langage et l'art se
référer à P.d.s.F., III, S. 107, p. 109.

10. P.d.s.F., I, S. 37, p. 45.



FONCTION ET SYSTÈME 15

Le moment le plus abstrait de ce renvoi, autrement dit la structure

relationnelle la plus formelle que dégage Cassirer est très
précisément ce qu'il nomme la relation, selon sa qualité: «On
entendra par "qualité" d'une relation le genre particulier de
connexion au moyen duquel elle crée à l'intérieur du tout de la
conscience des séries dont les éléments sont ordonnés en fonction
d'une loi particulière" » On remarquera déjà que les éléments
représentatifs qui constituent le contenu de la conscience sont organisés

non pas par une somme mais en série dépendant d'une loi.
C'est donc parce que les éléments, ou encore les contenus
déterminés sont organisés de façon sérielle par une relation que l'on
peut retrouver la loi par laquelle la partie — c'est-à-dire en fait
l'élément, renvoie au tout: à l'ensemble possible des éléments.
Ce qui relie le « ici » au « là » et au « là-bas », ce n'est pas une
agglomération perceptive, c'est la mise en série par la relation de

juxtaposition. L'espace — comme loi de la juxtaposition —, le

temps — comme principe de la succession — et les connexions
conceptuelles (nommées, en vocabulaire kantien, catégories)
constituent les relations formelles fondamentales de la symbolisa-
tion. Ces relations structurent l'unité de la conscience et l'unification

des contenus qui en résulte dans la symbolisation12. L'unité
diversifiée de la conscience est donc en ce point pensée comme
une diversité de formes de mise en relation : espace, temps,
connexions objectives. On atteint ainsi la sphère transcendantale :

«c'est justement la pure relation qui, commandant la construction
de la conscience, s'en dégage comme le véritable "a priori", le
terme premier selon l'essence13». Et Cassirer se déclare en parfait
accord avec Natorp lorsque ce dernier affirme que la conscience
est relation.

Se trouve ainsi déduite, dans la représentation, l'unité formelle
de la conscience, comme terminus a quo14. Le terme ultime de
ce pôle subjectif est la pure spontanéité du moi conçu comme
position de toute relation. Autrement dit, la position, conçue
comme unité originairement synthétique de l'aperception, acte de

l'imagination productrice et non pas de l'entendement, est la relation

fondamentale, principiellement unificatrice, mais qui n'est

11. P.d.s.F., I, S. 29, p. 38.
12. «Une troisième forme d'unité, qui s'élève au-dessus de l'unité spatiale et

temporelle, est la forme de la connexion objective.» P.d.s.F., I, S. 36, p. 44.
13. P.d.s.F., III, S. 236, p. 230.
14. P.d.s.F., I, S. 41, p. 49.



16 ÉTUDES DE LETTRES

comme telle que pour le philosophe et qui, d'une part, se déploie
dans des post-prédicaments (les relations énumérées), d'autre part
comme nous l'observerons bientôt, reçoit des modalités.

Ces unités relationnelles doivent à leur tour être unifiées
au sein d'une visée unique: l'espace, le temps, les connexions
objectives opèrent des unifications ponctuelles de contenus,
mais ces relations doivent elles-mêmes être unifiées au sein
de la conscience pour que l'on puisse penser et l'unité du sujet
— en «amont» — et — en «aval» — l'unité globale des
représentations, à savoir un monde. En d'autres termes: le vécu de
conscience doit avoir une unité spatiale, temporelle et catégorielle,

mais l'espace, le temps et les connexions objectives
doivent être homogènes, unifiés dans une même visée. C'est ce

processus unitaire global et général que Cassirer désigne comme
énergie ou comme direction spécifique de l'esprit et qui se
confond avec la forme symbolique comme telle. À ce niveau
abstrait, toutes les formes résident en un même processus.
Dès lors qu'il s'agit de dégager le principe légal de la mise
en forme, force est de s'intéresser à la spécificité de chaque forme
symbolique.

Cet aspect est tout d'abord thématisé par Cassirer en termes de
modalité. En effet, les relations que nous venons de souligner
étaient décrites par le philosophe comme des qualités de relation.
Or celles-ci connaissent une réalisation différente selon la visée
spécifique, la forme symbolique ou encore la nature spécifique du
réseau formel en lequel elles sont insérées. Certes, « ce sont ainsi,
abstraitement parlant, les mêmes espèces de relation, d'unité et de

pluralité, de "coexistence" et de "proximité" et de "succession"
qui régissent l'interprétation du monde, qu'elle soit mythique ou
scientifique. Toutefois chacun de ces concepts, dès que nous le
replaçons dans la sphère mythique acquiert une nature tout à fait
particulière, une coloration spécifique15.» Nous rejoignons ainsi
la forme symbolique comme telle. «Il s'avère donc nécessaire,

pour caractériser une certaine forme de relation dans son usage
concret et dans sa signification concrète, de dégager non seulement

sa nature qualitative en tant que telle, mais aussi le système
d'ensemble dans lequel elle se trouve. Si nous désignons schéma-
tiquement les diverses espèces de relation — les relations
d'espace, de temps, de causalité — par Rp R2, R3... il faut ajouter à

15. P.d.s.F., II, S. 79, p. 86. Voir également S. 78, p. 85.



FONCTION ET SYSTÈME 17

chacune d'entre elles un "indice de modalité" particulier mp m2,
m3..., qui marque le réseau de fonctions et de significations à

l'intérieur duquel il faut considérer la relation. Car chacun des
réseaux de signification, le langage comme la connaissance scientifique,

l'art comme le mythe, possède son propre principe
constitutif qui imprime en quelque sorte son propre sceau à toutes
ses configurations particulières16.» En d'autres termes, les qualités

des relations, tout en restant valides dans leur abstraction,
connaissent des infléchissements selon que leur contexte relationnel

soit le mythe, la géométrie ou l'intuition esthétique; la
juxtaposition — la relation de spatialité — est différente selon que la
ligne est perçue comme une frontière entre le sacré et le profane,
une courbe mathématique, un ornement artistique etc. On remarquera

comment le paradigme mathématique est ici poursuivi. La
structure relationnelle de la conscience est donc pensée, d'une
part, comme l'ensemble des fonctions ou des « formes originaires
de la synthèse17» que nous avons examiné, ensemble qui doit,
d'autre part, être conçu selon une transformation due au système
sémantique ou à la forme symbolique en lequel il opère : le
mythe, la religion, le langage, l'art, la technique, la morale, le
droit, l'histoire, la science.

Cette structure relationnelle générale de la conscience est
intrinsèquement une structure symbolique, puisque c'est la relation
qui constitue le symbole. Un exemple plus concret peut être à

présent fourni. Si je dis «Au levant» s'impose immédiatement à l'esprit

son antonyme: «Au couchant». La position d'un terme
spatial entraîne donc la position d'un autre terme spatial au sein
d'une unité parce que, selon Cassirer, la totalité du système
topographique s'est trouvée formellement posée dès le premier terme.
La qualité de cette relation est évidement l'espace. Quelle est sa
modalité? Le langage certes, mais en quel sens? L'antonyme du
levant n'est pas l'ouest: ce n'est pas l'opposition de coordonnées
magnétiques abstraites ; s'est trouvée fixée dans ce couple lexical
l'une des premières coordonnées de la conscience mythique, le
schème lui servant à fixer aussi bien l'espace que le temps, à
savoir la trajectoire du soleil ; avec la simple orientation se trouve
également posée une charge symbolique associée à ce schème : le
levant est le lieu de l'origine, du jour, de la vie, etc., tandis que le

16. P.d.s.F., I, S. 31, p. 39-40; III, S. 17, p. 26.
17. P.d.s.F., III, S. 17, p. 26.



18 ÉTUDES DE LETTRES

couchant est celui de la fin, de la nuit, de la mort et ces premières
coordonnées embrassent l'univers humain18; la métaphore n'est
plus guère vive, mais l'on imagine encore mal Corneille écrire
«De l'Est jusqu'à l'Ouest, du More jusqu'au Scythe / Les peuples
vanteront et Bérénice et Tite»... Ainsi, «Tout être singulier de la
conscience ne reçoit ses déterminations que dans la mesure où le
tout de la conscience est en même temps posé et représenté en lui,
sous une forme, quelle qu'elle soit19» C'est dans la forme légale
du poser que se donne la relation et sa modalité. Le lien
fondamental (la relation comme règle sérielle déterminée) qui unit
l'élément donné et la structure globale de la conscience transparaît

dans cet élément, le faisant passer du statut de simple donné
(un élément brut isolé, « irrelationnel » pourrait-on dire) à celui de

symbole : en lui-même, dans sa déterminité formelle, il véhicule
une transcendance, il renvoie à une altérité. Cette charge symbolique

d'un élément déterminé est ce que Cassirer nomme «pré-
gnance symbolique»: «on doit entendre par là la façon dont un
vécu de perception, en tant que vécu "sensible", renferme en
même temps un "sens" non intuitif déterminé qu'il amène à une
présentation immédiate et concrète20 ». Il désigne donc par ce
terme «la détermination réciproque» ou encore «l'entrelacement
idéel» entre le phénomène singulier de la perception et une totalité

de sens qui à la fois le configure, en fait un signe ou un
symbole, et vit dans ce symbole21.

Nous sommes à présent en possession des éléments constitutifs
du processus général de symbolisation. Il faut maintenant examiner

comment y intervient le paradigme de l'intégration.
Nous avons vu que la conscience est conçue comme un tissu

relationnel pur et chaque élément de la conscience fait appel à la
globalité de celle-ci : « il ne peut donc pas y avoir "quelque chose"
dans la conscience sans que soit eo ipso posées, sans autre médiation,

une "autre chose" et une série "d'autre choses"» telle est la
nature même de la représentation comme mise en signe : « Car tout
être singulier de la conscience ne reçoit ses déterminations que
dans la mesure où le tout de la conscience est en même temps posé
et représenté en lui, sous une forme, quelle qu'elle soit22. » Le lien

18. P.d.s.F., II, par exemple S. 119 sq, p. 123 sq.
19. P.d.s.F., I, S. 33, p. 41.
20. P.d.s.F., III, S. 235, p. 229.
21. P.d.s.F., III, S. 235, p. 229.
22. P.d.s.F., I, S. 33, p. 41.



FONCTION ET SYSTÈME 19

fondamental qui unit l'élément et la structure globale de la
conscience est pensé par un modèle mathématique : «l'élément de

la conscience ne se comporte pas à l'égard du tout de la
conscience comme une partie extensive à l'égard de la somme des

parties, mais comme une différentielle à l'égard de l'intégrale23».
C'est donc la relation de l'élément au tout qui est pensée comme
différentielle. Et cette relation est bien ce qui détermine l'élément
comme signe : «Tout "être là" de la conscience n'est et ne consiste

que par et dans le fait qu'il sort de lui même selon les diverses
directions de la synthèse». C'est donc la relation de symbolisation
qui est pensée par cette analogie de l'intégrale.

Si nous reprenons à présent les différents moments de cette
relation de symbolisation, c'est-à-dire la relation selon ses qualités
et selon ses modalités, comment se conçoit l'intégration? A un
premier niveau, on considère que «l'être-là», la singularité, est
organisé en série et se trouve intégré à la relation selon sa qualité :

il est déterminé selon la spatialité, la temporalité, les connexions
objectives, le nombre. Mais les qualités sont toujours frappées
d'un indice modal: l'espace est un espace mythique, esthétique,
juridique, historique, géométrique. De plus, ces modalités sont
elles-mêmes intégrées au sein d'une détermination unique de la
conscience : la conscience mythique c'est bien l'unité modale des

qualités de relations, ou encore une unité déterminée de l'espace,
du temps des concepts et du nombre ; on comprend donc en quel
sens Cassirer peut écrire « ce n'est pas à partir de la somme de ses
éléments sensibles (a, b, c, d, mais en quelque sorte à partir
de la totalité de ses différentielles de relation et de forme (drp dr2,
dr3, que se construit "l'intégrale" de la conscience24 ». Enfin
dernier niveau, il faut bien penser l'unité de la conscience individuelle

concrète qui peut à la fois prendre le point de vue
religieux, artistique, historique etc., ce qui revient à dire que les
modalités de la conscience sont elles-mêmes intégrées à l'unité
globale de la conscience, ce qui permet de penser l'humain
comme «animal symbolique», pour reprendre l'expression de An
essay on Man, et d'entendre par là un universel concret.

Il est par ailleurs possible de formaliser cette analogie
mathématique en s'appuyant sur un modèle que propose Cassirer dans
Substance et fonction. En effet, aussi bien en 1910 qu'en 1929

23. P.d.s.F.. I, S. 40, p. 48; III, S. 226, p. 230.
24. P.d.s.F., I, S. 40-41, p. 48.



20 ÉTUDES DE LETTRES

c'est dans un modèle mathématique, le calcul des fonctions, que
Cassirer trouve l'unité du concept scientifique. Le concept est
conçu par une forme sérielle du type F(x), et, c'est là le point
essentiel sur lequel je m'appuie, en vertu d'une analogie entre
l'activité scientifique et l'activité philosophique — la recherche des
invariants — Cassirer utilise cette théorie du concept, au sein de
sa philosophie pour modéliser la connaissance scientifique. En
d'autres termes : si la seule théorie valide du concept est une théorie

fonctionnelle, la philosophie doit également utiliser une telle
forme de concept, ce que Cassirer fait ici25. Par ailleurs Cassirer
revendique la validité de cette conception pour tout le site des
formes symbolique, ou encore il entend démontrer la validité de
la forme mathématique de l'opération de conceptualisation pour
tout le champ du symbolique :

Nous avons constaté que l'extension à donner au domaine recouvert

par notre problème ne modifiait en rien le pur statut de ce
problème, tel que nous cherchions d'abord à le mettre en lumière sur
l'exemple des concepts mathématiques de relation. À quelque
niveau de la connaissance que nous posions la question, depuis les
plus élevés jusqu'au plus bas, que nous interrogions l'intuition ou la
pensée pure, la formation linguistique du concept ou sa formation
logico-mathématique, nous y retrouvons toujours ce «un en
plusieurs» qui nous offre la marque d'un être identique quant à son
sens, aux degrés les plus divers de sa plénitude concrète. Et cette
unité dominante est bien moins, dans tous les cas, l'unité du genre
sous lequel les espèces et les individus se subsument que celle de la
relation par laquelle une multiplicité se détermine comme homogène

du dedans. [...] Loin de se limiter à ce domaine, elle opère
dans le plus petit comme dans le plus grand : elle régit la connaissance

tout entière depuis la plus simple recognition sensible
jusqu'aux plus hautes conception par lesquelles l'intellect, transcendant

tout donné, accède à son libre empire du « possible » par-delà
la simple «réalité» des choses.

Et dans la note attachée au même texte Cassirer précise :

Dans une critique minutieuse des théories de Schröder, de Frege
et de Rüssel, Burkamp franchit résolument le pas de la simple
logique des classes à une pure logique de la relation. Pour lui aussi les
fonctions intellectuelles de position, d'identité, de différence et de

relation, de même qu'elles constituent le présupposé fondamental

25. J'ai développé ce point en suivant sa genèse depuis Substance et Fonction
dans l'article «Concept, jugement et "forme sérielle"», Revue de Métaphysique et
de Morale, Le jugement, Sept. 1996, n° 3, p. 337-60.



FONCTION ET SYSTÈME 21

de la forme du nombre sont également le présupposé de toute forme

pure: «Elles sont un fondement plus profond, sur lequel seules
toutes les formes peuvent se construire26».

Cassirer prend bien soin de noter que cette forme sérielle peut
recevoir des figures complexes. Il écrit ainsi :

Si donc nous entreprenons de codifier l'ensemble de l'expérience

et de la connaissance que nous en avons, à un instant
quelconque, nous pouvons lui donner la forme d'une fonction qui nous
restitue la relation caractéristique en vertu de laquelle nous ordonnons

les différents éléments pour dévoiler par là leur indépendance
réciproque. Nous obtenons d'une manière très générale, une forme
du genre F (A, B, C, D...) où il importe de souligner que le trait
qui, dans une telle expression, fait figure d'élément, peut fort bien
apparaître comme un système très complexe, pour peu que l'on
change de perspective ; si bien que l'élément A pourrait être
remplacé par f (a,, a2, an), l'élément B par f (b|5 b2, bn), etc.
Ainsi se dessine un ensemble complexe de synthèses mutuellement
imbriquées et maintenant entre elles un certain rapport de hiérarchies

ordonnées. Soient deux régions de phénomènes A et B ; on
peut commencer par leur ajuster une loi particulière y^a,, a2, a3

y2(b,, b2, b3, puis combiner ces lois dans une relation
nouvelle F (y j, y2), jusqu'à ce qu'en fin de compte, nous parvenions à

une relation très générale assignant à chacun des facteurs la place
univoque et définie qu'il occupe face aux autres. La forme
fondamentale F se résout pour la pensée en un réseau de déterminations
emboîtées que l'on pourrait repérer par l'expression symbolique du

type F [F,( y,, y2), F2(y3, y4), F3...]27.

Dès lors que le projet épistémologique de Substance et
Fonction a été étendu aux sciences de l'esprit dans la Philosophie
des formes symboliques, l'ensemble de la connaissance, tel qu'il
était exprimé dans Substance et Fonction par F [P1(Y,,Y2),
P2(Y3,Y4), P3..., ], où P représente les formes sérielles mathématiques,

doit aussi être étendu à F [M(xyz), L(xyz), A(xyz), P...],
où F représente la conscience conçue comme intégrale et M le
mythe à son moment caractéristique, comme différentielle de F,
mais intégrale par rapport aux relations x, y et z (espace, temps et
connexions objectives), L le langage, A l'art, etc.28 Telle me

26. P.d.s.F., III, S. 348-49, p. 332-33.
27. Substance et Fonction, p. 302.
28. J'ai tenté de développer une telle conception de la forme symbolique à

propos de l'art dans la Postface aux Ecrits sur l'Art de Ernst Cassirer, Œuvres,
Paris : Éditions du Cerf, 1995.



22 ÉTUDES DE LETTRES

semble être la formulation du concept fonctionnel du système des
formes symboliques. Le passage de M à L, d'un moment à un
autre ou d'une figure à une autre, s'effectue lorsque le principe ou
la loi interne qui commande l'intégration des relations change.
C'est ce que Cassirer désigne généralement comme une metabasis
eis alio genos.

Reste alors à saisir, pour percevoir la signification de la définition

de la forme symbolique donnée plus haut dans son rapport
avec ce modèle mathématique, le sens du concept d'énergie qui y
tient une place essentielle.

S'il est un lieu commun des études cassireriennes, c'est de
référer ce concept à la distinction entre energeia et ergon chez
Humboldt. La chose est juste, elle est opérée par Cassirer lui-
même, mais n'est guère fertile. La difficulté de cette notion réside
dans sa propension à nous entraîner dans une conception psycho-
logiste de l'esprit. En ce sens, l'énergie serait comprise comme le
travail génétique et empirique de formation qu'accomplit l'esprit
dans la production des symboles. Tel ne peut être le sens accordé
au concept d'énergie puisque celui-ci doit rester dans les limites
d'une analyse transcendantale: «Car la philosophie des formes
symboliques dans son ensemble, tout comme la pure critique de la
connaissance, s'enquiert du pur statut de la connaissance et non
de son origine empirique. Au lieu de s'occuper des causes de sa
formation dans le temps, elle se tourne simplement vers "ce qui
repose en elle", vers l'appréhension et la description de ses
formes structurales29. »II faut donc dégager une conception
strictement transcendantale du concept d'énergie spirituelle.

Une distinction que Cassirer effectue à propos de Scheler permet

de séparer une acception psycho-physiologique d'une acception

transcendantale de l'énergie :

Scheler lui-même ne distingue pas l'énergie de l'efficience (des
Wirkens) et cette énergie que l'on peut nommer l'énergie de la
constitution d'images (des Bildens), l'énergie de la pure mise en
forme. Et pourtant entre les deux réside une différence essentielle,
spécifique. L'énergie de l'efficience est immédiatement dirigée vers
l'environnement de l'homme, que ce soit pour le saisir tel qu'il est
et en prendre possession, soit pour l'orienter dans une direction
déterminée. L'énergie créatrice n'est pas directement tournée vers cet
environnement, mais reste plutôt refermée sur elle-même: elle se

29. P.d.s.F., III, S. 58, p. 63.



FONCTION ET SYSTÈME 23

meut dans la dimension de la pure « image » (Bildes), non dans celle
de l'«effectivité». L'esprit humain ne se tourne pas ici directement
vers les choses, mais il est enclos dans un monde propre, dans un
monde de signes, de symboles, de significations30.

L'énergie spirituelle n'est donc pas celle, empirique et donc
physiologique, de l'action sur le monde et du monde sur nos sens ;

elle se réfère à la constitution des organisations signifiantes, à la
constitution du symbole. Plus précisément, elle assigne comme
source première du processus symbolique un travail de l'imagination

productrice.
Ce terme apparaît toujours dans un contexte identique : référé à

la conscience, il est souvent entre guillemets et s'apparente à ce

que Cassirer nomme le travail, l'efficience, l'activité de l'esprit31.
L'énergie de l'esprit revient donc en fait à la désignation
dynamique de la synthèse transcendantale de la conscience par
laquelle elle constitue originairement des sphères d'objectivité : le
langage, le mythe, la science, etc. Cette métaphore dynamique a

pour fonction de comprendre comme relevant d'un seul et même
acte fondamental — c'est-à-dire, en termes transcendantaux,
d'une même règle principielle — le déploiement de la synthèse
originaire dans ses post-prédicaments. C'est donc penser à la fois
la synthèse transcendantale et l'unité de la modalité de conscience
qu'elle exprime, par exemple un cogito — ne relevant pas de
l'entendement mais de l'imagination — mythique qui exprime l'es-

30. Ernst Cassirer, «"Geist" und "Leben" in der Philosophie der Gegenwart»,
Die neue Rundschau, Berlin : 1930, p. 254.

31. Cela est manifeste dans le texte suivant: «nous avons admis que les
divisions et les séparations entre les régions et les directions de l'espace [...] étaient
déjà effectuées au niveau de l'impression sensible primaire, sans qu'il soit besoin

pour ce faire d'un travail (Arbeit) spirituel particulier, d'une "énergie" spécifique
de la conscience. Mais c'est ce présupposé lui-même qui demande à présent à

être justifié — car, à l'examiner de plus près, il contredit ce que nous avons
reconnu être un trait fondamental du processus de formation symbolique. Nous
avons vu que l'efficience (Leistung) essentielle et spécifique de toute forme
symbolique [...] ne consistait pas à simplement accueillir un matériau donné
d'impressions qui aurait déjà en lui-même des déterminations stables [...] et à

l'affubler extérieurement d'une autre forme issue d'une énergie propre de la
conscience, mais que l'on retrouve l'efficience caractéristique de l'esprit dès un
niveau très antérieur. Même ce qui est manifestement "donné" s'avère après une
analyse plus précise reposer de part en part sur des actes déterminés, à savoir sur
"l'aperception" linguistique, mythologique ou logico-théorique. N'"est" que
cela, qui est fait par ces actes.» P.d.s.F., II, S. 117, p. 121, tr. modifiée.



24 ÉTUDES DE LETTRES

sence de la conscience mythique et l'unité de ses déploiements
dans l'espace, le temps et les catégories mythiques. La loi
fondamentale est ici l'intégrale d'un mouvement ou d'un processus
dont on repère les dérivées, en l'occurrence les relations concrètes
structurant les représentations (scientifiques, artistiques...). «De
même que l'équation différentielle d'un mouvement exprime le
déroulement et la loi générale de celui-ci, de même devons-nous
penser les lois structurelles générales de la conscience comme
étant données dans chacun de ses éléments, dans chaque coupe de
la conscience : non pas données cependant au sens de contenus
propres et indépendants, mais au sens de tendances et de directions

qui seraient déjà disposées dans la singularité sensible32. »

L'énergie désigne donc le trajet inverse de celui effectué par la
réflexion du philosophe : celle-ci part d'un donné de la conscience,
de la représentation, et en dégageant les principes de l'ordre qui y
règne, sa structure relationnelle, elle la conçoit comme la dérivée
d'une intégrale, la conscience. Il faut donc que le philosophe, qui
effectue l'intégration, conçoive la possibilité de la dérivation.
C'est là l'énergie : la pensée régulatrice nécessaire du passage de
la direction générale (ce qui est la valeur de l'intégrale) au vecteur

représenté, à la forme présente, au sens de l'agencement
actuel33. L'énergie désigne donc la fonction spirituelle de dérivation
ou de mise en forme, dans la dynamique de son processus. Celui-
ci étant toujours déterminé, les définitions particulières des
diverses formes symboliques se soumettent à la définition
dynamique générale : chacune est conçue comme une énergie
spécifique de l'esprit.

Le concept d'énergie n'a cependant pas produit tout son sens ni
réduit toute ambiguïté tant que l'on n'a pas comparé son acception

physique et sa signification philosophique. Chez Cohen déjà
toutes deux sont en étroite corrélation34. Qu'en est-il chez
Cassirer

L'acception physique de la notion d'énergie est, comme
toujours, un concept forgé pour répondre à un problème : comment
penser les rapports entre le mouvement et la chaleur, qui sont liés
dans les phénomènes, mais qui correspondent quand à leurs prin-

32. P.d.s.F., I, S. 40, p. 48.
33. P.d.s.F., III, S. 237, p. 231.
34. Hermann Cohen, Logik der reinen Erkenntniss, Hermann Cohen-Archiv

am philosophischen Seminar der Universität Zürich & H. Holzhey (Hg.),Werke,
Bd 6, Hildesheim : G. Olms, 1977, p. 70-72.



FONCTION ET SYSTÈME 25

cipes explicatifs à deux champs distincts de la physique
Problème ensuite étendu aux autres domaines tels que la
correspondance entre un quantum d'électricité et un quantum d'affinité
chimique. La visée générale, telle que la formule Substance
et Fonction, s'exprime donc ainsi: «La loi d'énergie conduit
potentiellement à faire correspondre à chaque élément d'une
multiplicité un élément et un seul d'une autre multiplicité
indépendamment de son contenu spécifique, si bien qu'à tout quantum
de mouvement correspond un quantum de chaleur, à tout quantum
d'électricité, un quantum d'affinité chimique, etc.35» Le principe
de solution réside en trois opérations. Il faut tout d'abord que
chaque domaine soit organisé de façon sérielle : une multiplicité
A — correspondant par exemple au mouvement — est une série
comprenant les élément a,, a2, a3,... an, une autre B, les éléments
b,,b2, b3,...bn, etc. Il faut ensuite que «les éléments présentent un
certain rapport de commutation tel qu'un membre quelconque de
A peut être remplacé par un autre membre en B ou en C sans que
la portée globale du système physique, ainsi affecté par cette
substitution en soit pour autant changée. » Pour rendre possible cette
commutation, il faut organiser les éléments de la série par une
unité de mesure qui permette de référer toutes ces grandeurs à un
commun dénominateur. C'est là le concept de travail. Dès lors,
«C'est ce rapport de substitution possible que nous marquons non
pas en faisant correspondre à chaque élément la liste complète des

équivalent correspondants, mais en lui attribuant une fois pour
toutes une valeur définie d'énergie, valeur condensant toutes ces
correspondances dans une seule expression qui les récapitule36. »

L'énergie n'est donc pas une chose, ni une propriété réelle des
choses, mais un concept de mesure commun à tous les changements

que la physique reconnaît. Dans sa forme conceptuelle, elle
permet d'organiser la physique en système puisqu'elle établie une
correspondance réglée entre les divers domaines: «s'offre ici
dans toute sa généralité la possibilité logique de donner à la
nature la forme d'un système, sans être obligé de chercher appui,
pour ce système, dans l'unité compacte d'un modèle figuratif, tel
que le fournit le mécanisme37 ». Dans le tome ni de La
Philosophie des formes symboliques, Cassirer s'attachera plus à

35. E. Cassirer, Substance et Fonction, p. 223.
36. Substance et Fonction, p. 223.
37. Substance et Fonction, p. 233.



26 ÉTUDES DE LETTRES

l'unification du principe de la conservation de l'énergie avec
celui de la masse qu'effectue Einstein dans la théorie du champ,
mais la même portée générale est remarquée : « Le schématisme
des images a cédé la place au symbolisme des principes38. » En
cela est-ce une étape essentielle dans le processus par lequel la
science conquiert sa propre scientificité en déployant des

concepts fonctionnels. En quoi cette élucidation du concept
physique d'énergie peut elle nous éclairer sur le sens philosophique
de ce concept

Puisque, dans le domaine de l'esprit, l'énergie ne peut être pensée

par Cassirer comme une réalité sous peine de sombrer dans le
psychologisme, il faut comprendre si elle ne peut être saisie, de

façon non pas identique mais analogue à l'énergie physique,
comme un rapport de substitution possible qui permette de concevoir

le site des sciences de l'esprit comme un système et qui
marque une étape dans la façon dont la philosophie pense la
fonctionnalité ou la signification pure de ses propres concepts. Dans le
commentaire que Cassirer donne du principe de la conservation
de l'énergie, tel qu'il apparaît dans son stade intermédiaire, entre
Helmholtz et Einstein, chez Robert Mayer, il est frappant que la
transposition au domaine spirituel est pleine de sens. Il suffit pour
cela de remplacer, selon l'analogie, les termes de physique par
des termes intellectuels : le principe de l'énergie «ne signifie rien
de plus qu'une relation universelle qui lie ensemble les domaines
hétérogène de phénomènes [spirituels ; le texte dit évidemment
«de phénomènes physiques »] en les rendant comparables au plan
de la [qualité et de la modalité; le texte stipulait:«au plan de la
quantité»] et commensurable entre eux sa valeur consiste à

nous rendre capables de comparer avec exactitude des choses
hétérogènes sans sacrifier par là leur diversité39 ». Pour comprendre
son sens, il faut d'abord examiner jusqu'où l'on peut construire
cette analogie.

Comme les parties de la physiques que nous avons mentionnées,

les sites de la philosophie des formes symboliques sont
organisés de façon sérielle : la pensée mythique par exemple est la
loi de cette modalité M de la conscience, loi qui contient ses
déterminations comme éléments de la série: m., m,,, m,,... m' z7 3 n

Comme dans les sciences de la nature, il s'agit de penser un chan-

38. P.d.s.F., III, S. 547, p. 515.
39. P.d.s.F., III, S. 541, p. 509.



FONCTION ET SYSTÈME 27

gement, une série de transformations. Reste à savoir si une substitution

entre les séries peut avoir un intérêt, comment elle serait
opérable, et si nous disposons d'une unité de mesure commune,
semblable à celle du travail.

Cassirer établit bien une comparaison théorique des différentes
formes symboliques : ce sont les moments de la phénoménologie
— au sens hegelien — qui, sans classer les figures linéairement,
sans les mettre strictement bout-à-bout dans une progression
continue, permet de les comparer à partir d'une même norme. Il
s'agit de l'expression, de la présentation et de la signification
pure. Un même principe est ici à l'œuvre : l'émancipation de l'esprit

eu égard au sensible. Si l'on considère que le sensible pur est
en quelque sorte le degré zéro de l'esprit, l'idée d'une perception
sans mise en œuvre de la pensée, ces trois étapes constituent la
progression que chacune des formes accomplie vers la plus
grande pureté de l'esprit. On a ici en quelque sorte affaire au

«rythme du propre mouvement intime de la pensée40 ». Ce qui
signifie que l'unité de mesure commune qui permet une telle
comparaison des formes symboliques n'est autre que l'avancée du
travail de l'esprit vers sa pure réalisation. Par exemple, le nom de

x... et Vimage de x... appartiennent à des séries différentes mais
similaires (au sens mathématique41): le langage et l'art, et ils ne
sont pas tels quels substituables l'un à l'autre; mais au sein du

système ainsi conçu, ils occupent une place identique dans les
séries car ils remplissent une même fonction, celle de présentation ;

l'expression, la présentation et la signification pure sont les
moments de l'échelle de l'énergétique cassirerienne, les étapes du
travail de l'esprit. Nous sommes donc analogiquement fort
proches de l'acception physique du concept d'énergie — dans un
cas nous concevons le système de la nature, dans l'autre le
système de l'esprit —, même si une stricte application n'est évidemment

pas possible. Se trouve ainsi pensé, à partir d'un unique
système de référence, les transformations de l'organisation des

représentations, les degrés de la symbolisation par l'esprit.
Par ailleurs le concept d'énergie apparaît ici comme un concept

philosophique fonctionnel qui élève la réflexion philosophique à

la signification pure, caractéristique d'un état de scientificité de la

40. P.d.s.F., III, S. VI, p. 8.

41. Cf. la mise en forme logique de cette structure in Substance et Fonction, S.

260-61, p. 228-29.



28 ÉTUDES DE LETTRES

doctrine qui le produit. Il faut donc trouver dans ces développements

non seulement une thématique équivalente au Paralogisme
de la substantialité de Kant ou à la Psychologie de Natorp, bref
une assignation du statut du sujet transcendantal ou de la psychologie

critique, mais également la détermination du statut scientifique

du discours critique par l'examen de la nature des concepts
qu'il met en œuvre.

Enfin, se trouve par là fondée la «logique des relations»
qu'évoque souvent Cassirer dans un esprit fort leibnizien. La
symbolisation s'organise alors selon trois registres : celui de la
qualité des relations, celui de leur modalité qui désigne plus
précisément la forme symbolique comme telle et enfin celui de la
dynamique phénoménologique qui résulte de la conception
cassirerienne des formes symboliques comme énergies. Les
articulations de ces trois registres constituent le « système complexe »
des formes symboliques, l'expression mathématique et fonctionnelle

de leur mise en forme, sa scientificité.

III Conclusion : intérêts de cette mise en forme

III.a. Intérêt pour la méthode transcendantale

Ce qui distingue la partie de la différentielle, c'est que la
première est séparable de la somme, que son appartenance n'est
qu'arbitraire ou contingente et n'exprime pas d'ordre, tandis que
la seconde est une étude locale de la fonction de départ, dont elle
est un moment constitutif et exprime la loi en un point déterminé.
En ce sens exprime-t-elle cette fonction selon un principe légal
qui permet d'en penser l'unité, d'aller de l'une à l'autre en vertu
d'une loi. La représentation, comme symbolisation, est ainsi pensée

dans le cadre d'un processus qui obéit à une légalité. De
même, la somme est un résultat qui ne dit rien sur son mode de
constitution et son allure générale, tandis que l'intégrale donne
une idée à la fois nécessaire — car régie par une équation — et
globale de la courbe de la fonction. Dès lors, l'intérêt spécifique
qu'il y a à concevoir la relation constitutive de la symbolisation
en terme d'intégrale et de dérivée est d'« appréhender la valeur
particulière de la perception momentanée comme relevant d'une
équation générale de fonction et comme déterminable par cette
dernière42 ». Le philosophe est donc à même de rechercher, en

42. P.d.s.F., III, S. 236, p. 230-31.



FONCTION ET SYSTÈME 29

partant d'un élément d'un vécu de conscience, le principe légal
auquel il obéit, dégageant ainsi les principes ou les lois constitutives

de la conscience et de l'objectivité. C'est donc en tout
premier lieu un intérêt inhérent à la méthode transcendantale. Dit
négativement et par rapport à la systématicité : la concrétude de la
fonction et la déterminabilité de la variable nous sauve d'un
idéalisme dogmatique qui reste un universel abstrait (c'est la critique
cassirerienne de Hegel), et qu'il s'agisse d'une intégrale et non
d'une somme nous épargne la simple rhapsodie à laquelle est
condamné l'empirisme. On peut alors penser le système complexe
de la philosophie des formes symboliques dans le cadre d'un
idéalisme critique.

Ill.b. Intérêt pour la psychologie critique

Intérêt pour la psychologie critique ou encore pour le statut du
sujet dont le philosophe parle. « Ici encore, nous saisissons la
subjectivité comme un tout de fonctions à partir desquelles seules
s'édifie réellement pour nous le phénomène d'un "monde" et de
son ordre déterminé de sens43. » Dès lors la question de l'énergie
de l'esprit devient celle plus générale de la psychologie critique:
quel sens y a-t-il à parler d'«actes» transcendantaux tels que la
«spontanéité», «l'aperception», la «synthèse», «l'intégration»,
les «fonctions»? Que signifie alors le concept d'esprit qui
désigne d'ordinaire l'ensemble de ces activités dans leur aspect tant
objectif que subjectif, et celui de conscience qui est réservé au
coté subjectif44? Se référant à Natorp (mais aussi en filigrane à

Cohen) qui « voit dans la conscience le principe qui conditionne
l'être et non pas une partie de cet être traitable et explorable par
les méthodes communes qui s'appliquent à toute connaissance
objective45», Cassirer trouve l'objet de la psychologie dans le «fait
pur de l'apparaître même46». Cet apparaître c'est la dynamique
propre à la symbolisation comme relation. La conscience est le
tissu relationnel qui ordonne le divers de l'apparaître Ce
paradigme mathématique signifie tout d'abord que la conscience est
conçue comme une intégrale, c'est-à-dire une tendance générale,

43. P.d.s.F'., III, S. 59, p. 64.
44. E. Cassirer, «"Geist" und "Leben" in der Philosophie der Gegenwart», p.

247.
45. P.d.s.F., III, S. 60, p. 65.
46. P.d.s.F., III, S. 61, p. 66.



30 ÉTUDES DE LETTRES

qui contient cependant, et c'est ce en quoi elle est un universel
concret, ses différentielles. Il signifie ensuite que cette concrétude
est double: c'est celle des relations et des modes fonctionnels,
soit de l'espace, du temps etc. et du mythe, de la religion du
langage... Enfin, la conscience n'est pas un donné dont on déduit ou
dérive réellement tout le reste, mais un mouvement, une activité
dont on peut décrire la direction, la tendance, mais qui ne se
laisse saisir précisément qu'en certains points :

Toute conscience se présente à nous sous la forme d'un événement

temporel — mais c'est au sein de cet événement que doivent
s'élever certains domaines de «figures». Il faut donc que le
moment du perpétuel changement et celui de la durée passent et se
dissolvent l'un dans l'autre. C'est cette exigence universelle que
remplissent les formations du langage, du mythe, de l'art et les
symboles intellectuels de la science. Toutes ces formations semblent
encore faire immédiatement partie du processus vivant, se renouvelant
toujours qui caractérise la conscience et pourtant elles sont
marquées par un effort spirituel qui vise à fixer dans ce processus
certains points d'arrêt et de repos. Ainsi la conscience préserve en eux
le flux perpétuel qui les caractérise; mais ce flux ne se perd pas dans

l'indéterminé; il s'articule autour de certains centres formels et
sémantiques47.

Cassirer entend ainsi élever la philosophie au rang de science,
puisque elle est à la fois parfaitement systématique et elle a atteint
à la signification pure par un travail auto réflexif sur l'ensemble
de ses concepts opérateurs. C'est, pour le dire historiquement, la
poursuite de la tentative kantienne de faire de la philosophie une
science, au sens d'une «science rigoureuse».

Fabien Capeilleres

47. P.d.s.F., I, S. 46-7, p. 54.


	Fonction et système : sur le paradigme de l'intégrale et de la dérivée dans le concept de "forme symbolique"

