Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 3-4

Artikel: Ontologie et récit selon Ricceur : une application a Glinter Grass, Les
Années de chien

Autor: Vandevelde, Pol

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICGEUR
UNE APPLICATION A GUNTER GRASS,
LES ANNEES DE CHIEN

La question du statut ontologique du récit, telle que 1’entend Ricceur, va étre
ici examinée a travers un roman, Les Années de chien, de Giinter Grass'. Ce sera
I’occasion d’illustrer la fécondité des theses ricceuriennes sur la fonction du récit
et de poser au philosophe deux questions d’inspiration heideggérienne. La pre-
miére concerne le statut du récit, qui, de laboratoire de I’histoire, peut également
prétendre s’ouvrir a I’étre, la seconde a trait a la possibilité d’une ouverture sur
I’ontologie a partir de ’examen des potentialités articulatoires de la langue
qu’exploite le récit.

La configuration propre au récit

Rappelons, sans entrer dans les détails, les grandes theses de
Ricceur?. Le récit est davantage qu’une oratio, portant a I’expres-
sion et a la communication une ratio lui préexistant; il donne
forme a ce qui, sans lui, serait informe, handicapé, appauvri. En
ce sens, 1l configure et sert de médiation dans un schéma ternaire
que Ricceur nomme une mimésis a trois niveaux : le premier ni-
veau est celui d’un monde pré-narratif, demandant dans son arti-
culation méme a étre raconté, ce que Ricceur, dans un article,

1. Giinter GrASS, Hundejahre, Danziger Trilogie 3. Frankfurt am Main:
Luchterhand Verlag, 1963, 1989. (Les Années de chien, tr. J. Amsler, Paris:
Seuil, 1965). Nous citons la traduction frangaise en la modifiant a I’occasion et
en y ajoutant quelquefois les termes allemands, pour la clarté du texte.

2. Paul Ric®URr a amplement développé ces theéses dans : Du texte a ’action,
Paris : Seuil, 1986 (abrégé désormais en TA) ; Soi-méme comme un autre, Paris :
Seuil, 1990 ; Temps et récit, 3 vol., Paris : Seuil, 1983,1984,1985 ; « Life in Quest
of Narrative », in David WooD, On Paul Riceeur, Narrative and Interpretation,
London/New York : Routledge, 1991 (abrégé désormais en LON).



196 ETUDES DE LETTRES

appelle «la vie en quéte d’un récit»: «La vie est davantage que
I’expérience. Il y a dans I’expérience quelque chose qui demande
I’assistance du récit et en exprime le besoin®. »

A ce premier niveau, Ricceur mentionne trois points d’ancrage
du récit dans la vie. L’action humaine est structurée autour de
projets, de buts, de moyens et de circonstances que nous compre-
nons et qui constituent un réseau conceptuel avec lequel nous
sommes nativement familiers; la vie pratique elle-méme est par-
courue par une «sémantique» de 1’action. Le deuxieme point
d’ancrage du récit dans la vie apparait a travers la médiation sym-
bolique au cceur méme de 1’action humaine : I’action humaine est
déja articulée en fonction de signes, de régles et de normes qui
déterminent ou qualifient les capacités, les modes et les moyens
d’agir. Cette médiation symbolique «fait de I’action un quasi-
texte et les symboles fournissent les regles de sa signification,
c’est-a-dire les termes dans lesquels une conduite donnée pourra
étre interprétée*». Le troisieme point d’ancrage du récit dans la
vie est appelé «la qualité pré-narrative de 1’expérience humaine’ »
qui fait que la vie est une histoire dans son état naissant une acti-
vité et une passion en quéte de son récit.

La mimésis 11, au deuxiéme niveau représente le stade propre-
ment narratif ou la médiation symbolique propre au langage et au
discours permet un enrichissement du réel dans la possibilité qui
s’ouvre de le lire au moyen de signes et dans le cadre d’une mise
en intrigue. La mimesis III sera cet aboutissement des deux pre-
miers niveaux ol il y a interaction entre le monde de la fiction et
le monde du lecteur; c’est a ce moment que 1’action peut étre
configurée en fonction des possibilités révélées par le récit.

Le récit au travers de ce que Ricceur appelle la «textualité®s»
exerce ainsi une fonction de configuration qui d’une part apporte
a la réalité une augmentation iconique ayant par la des «effets on-
tologiques » et d’autre part permet la compréhension de soi au tra-
vers d’une «identité narrative ». Le cogito n’est donc pas donné.
Il se perd dans une production et une lecture de signes, se meurt
disséminé dans le monde pour enfin se construire et se com-
prendre au terme d’un parcours d’une vie de lecture, d’écriture et

3. P. Ricceur, LON, p. 28.

4. Ibid., p. 29.

5. Ibid., p. 29.

6. P. Ricceur, TA, p. 101-102.



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICGEUR 197

d’interprétation. Alors seulement le cogito, se construisant lui-
méme, peut revenir a lui-méme et se redécouvrir tel qu’en lui-
méme. «La question de la compréhension de soi qui, dans
I’herméneutique romantique, avait occupé [’avant-scene, se
trouve reportée a la fin, comme facteur terminal, et non comme
facteur introductif ou moins encore comme centre de gravité’. »
Cela permet a Ricceur d’offrir une nouvelle version du motif so-
cratique d’une vie réfléchie : c’est une vie racontée?.

Le parallélisme entre texte et action permet d’établir un autre
parallélisme entre I’auteur d’un texte et le sujet d’une action.
Le cogito, en effet, releve de la méme catégorie que 1’auteur
d’une ceuvre. C’est bien un artisan, /’auctor, qui est responsable
de ce qu’il fait; mais c’est une catégorie de 1’interprétation. L’ au-
teur est ce que I’interprétation découvre comme étant la source a
I’origine du texte. C’est de ’interprétation de I’ceuvre que nait la
signification et c’est dans !’interprétation que cette signification
est référée en retour a son auteur. Il y a ainsi corrélation, et non
antécédence, entre auteur et ceuvre ou entre cogito et action.
«homme s’individue en produisant des ceuvres individuelles®. »

Ces deux parallélismes entre texte et action, d’une part, et au-
teur d’un texte et sujet de I’action, d’autre part, jettent a leur tour
une lumiere nouvelle sur la fiction, matiére d’un certain type de
récit qu’on peut appeler « littérature », et plus particulierement sur
le rapport entre fiction et réalité. Si le récit porte a la manifesta-

7. Ibid., p. 103.

8. La fonction configurante du récit du langage ou du discours semble consti-
tuer un de ces rares points de rencontre entre les différents « courants de pensée »
caractéristiques de notre siecle finissant : Heidegger, Gadamer, le déconstructio-
nisme, le postmodernisme, de nombreux critiques littéraires, continentaux aussi
bien qu’anglo-américains, et méme John Searle dans son dernier ouvrage (The
Construction of Social Reality), reconnaissent au récit un impact ontologique.
Les choses telles qu’elles sont ne sont saisissables comme telles que dans leur
médiation sémiotique, que cette médiation soit langage, discours ou récit. Ricceur
n’est pas étranger a cette rencontre. Méme si, pour I’instant, elle reste minimale,
lui qui a infatigablement arpenté le champ des recherches contemporaines dans
les sciences humaines, en consacrant des efforts énormes a ce que Jean GRONDIN
appelle une «apologétique » (« L’herméneutique positive de Paul Ricceur: du
temps au récit», in Temps et récit de Paul Riceceur en débat, Paris : Cerf, 1990).
Comme souvent, parmi les diverses tendances antagonistes que nous mention-
nions plus haut, Ricceur aura exercé une fonction d’arbitrage, selon le mot de
Bernard STEVENS (L’Apprentissage des signes, lecture de Paul Riceur,
Dordrecht : Kluwer Academic Publishers, 1991).

9. P. Ricceur, TA, p. 110.



198 ETUDES DE LETTRES

tion les structures pré-narratives de 1’action, si le cogiro est
d’ordre interprétatif, le récit de fiction, coupé par définition d’une
référence immédiate au monde tel qu’il est, doit avoir pourtant
quelque effet sur ce monde en quéte d’étre raconté ou sur ce co-
gito, en lutte pour son identité narrative.

Contrairement a la tradition du Cogito et a la prétention du sujet
de se connaitre lui-méme par intuition immédiate, il faut dire que
nous ne nous comprenons que par le grand détour des signes d’hu-
manité déposés dans les ceuvres de culture. Que saurions-nous de
I’amour et de la haine, des sentiments éthiques et, en général, de
tout ce que nous appelons le soi, si cela n’avait été porte au langage
et articulé par la littérature ?'°

De maniere remarquable, Ricceur établit une distinction entre
deux niveaux de référence. Le premier niveau de la référence
d’un texte est celui qui peut se réduire a la monstration comme
c’est le cas dans le discours oral.

[...] La référence se résout dans le pouvoir de montrer une réa-
lité commune aux interlocuteurs ; ou, si on ne peut montrer la chose
dont on parle, du moins peut-on la situer par rapport a I’'unique ré-
seau spatio-temporel auquel appartiennent aussi les interlocuteurs ;
c’est finalement le «ici» et le « maintenant », déterminés par la si-
tuatiolr: de discours, qui fournissent la référence ultime a tout dis-
cours

Lorsque 1I’écriture s’affranchit de ces critéres spatio-temporels
de la situation de discours — la littérature en est le meilleur
exemple, mais pas le seul — c’est-a-dire lorsque toute référence a
la réalité donnée est abolie, une référence de second degré s’ouvre
alors « qui atteint le monde, non plus seulement au niveau des ob-
jets manipulables mais au niveau que Husserl désignait par 1’ex-
pression de Lebenswelt et Heidegger par celle d’étre-au
monde!?». La fiction est le déploiement d’un étre-au-monde pos-
sible, autre, ailleurs, ce que Ricceur appelle le monde du texte, le
monde devant le texte et non pas le monde d’ou le texte a surgi (a
travers la vie de I’auteur le milieu social ou méme les structures
du texte).

Ce qui est en effet a interpréter dans un texte, c’est une proposition
de monde, d’un monde tel que je puisse 1’habiter pour y projeter un

10. Ibid., p. 116.
11. Ibid., p. 113.
12. Ibid., p. 114.



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICGEUR 199

de mes possibles les plus propres. C’est ce que j’appelle le monde
du texte, le monde propre a ce texte unique'?.

La fiction au travers de la littérature releve ainsi du pouvoir-
étre's,

La fiction a, si I’on peut dire, une double valence quant a la réfé-
rence : elle se dirige ailleurs, voire nulle part; mais parce qu’elle dé-
signe le non-lieu par rapport a cette réalité, elle peut viser
indirectement cette réalité, selon ce que j’aimerais appeler un nou-
vel «effet de référence ». [...] Le nouvel effet de référence n’est pas
autre chose que le pouvoir de la fiction de redécrire la réalité ">,

Tournons-nous maintenant vers le roman de Giinter Grass Les
Années de chien, et tentons d’illustrer cette référence de second
degré. Par 1a méme apparaitra la fonction propre au récit de fic-
tion, comme mimesis I, qui est d’offrir des possibilités de confi-
gurer ou de reconfigurer I’action.

Les Années de chien: un roman de défiguration

Les Années de chien représente le dernier volume de ce qui
s’appelle La Trilogie de Dantzig et dont le cadre est constitué par
la montée du nazisme en Allemagne, son instauration, sa chute et
la «reconstruction ». C’est une ceuvre forte, ravageante a bien des
égards, dont I’écriture tourmentée, exagérée, caricaturale méme
se lie a une structure narrative trées complexe, difficilement analy-
sable. Le roman se présente comme une narration par procuration.
C’est une commande faite par un certain Brauxel, propriétaire

13. Ibid., p. 115.

14. Ricceur est au plus proche de la motivation de la phénoménologie : plus
important que le réel est la possibilité. C’est la aussi un retour a la Sache elle-
méme : non aux choses dans leur roide manipulabilité, mais a cette discursivité
qui leur a permis d’étre telles. C’est un retour a cette articulation du monde que
Heidegger nommait Rede — I’un des trois existentiaux de 1’ouverture du Dasein,
a ce que Husserl appelait la genése ou la synthése passive.

15. P. Ricceur, TA, p. 221. Notons cependant que Ricceur, I’arbitre, en grand
maitre du compromis, ne succombe pas a la tentation postmoderne du « tout est
interprétation ». Il maintient fermement une distinction entre 1’étre et le dire de
I’étre, méme si I’étre n’est envisageable que comme étre-a-dire. « C’est cette
conviction de la préséance d’un étre-a-dire a 1’égard de notre dire qui explique
mon obstination a découvrir dans les usages poétiques du langage le mode réfé-
rentiel approprié a ces usages, a travers lequel le discours continue de dire 1’étre,
alors méme qu’il parait s’€tre retiré en lui-méme, pour se célébrer lui-méme. »
(TA, p. 34).



200 ETUDES DE LETTRES

d’une mine. Trente-trois équipes travaillent pour lui a produire
ce récit et descendent chaque matin dans la mine. Telle est la pre-
midre partie, intitulée « Equipes du matin ». Brauxel confie la nar-
ration de la deuxiéme partie, intitulée «Lettres d’amour» a un
certain Harry Liebenau qui écrit a sa cousine Tulla. La troisieme
et derniére partie, « Materniades » est écrite par Walter Matern.
Ces trois parties de la narration correspondent a trois tranches
temporelles distinctes, respectivement la montée du nazisme,
I’instauration du nazisme et sa chute, la «reconstruction».
Comme toujours chez Grass, le ton est anodin ou cruel, mais
jamais réflexif. C’est a travers les faits et gestes quotidiens et ba-
nals des personnages que se donnent 2 voir, souvent insoute-
nables, les trois tranches temporelles mentionnées plus haut.
Méme si le roman en entier se développe sur le mode de la paro-
die et de la caricature, le ton reste sérieux a cause du matériau
du roman, du cadre historique, des événements auxquels il est fait
allusion.

Dans cette véritable fresque couvrant plusieurs décennies pé-
nibles de I’histoire allemande, nous nous limiterons a préciser les
différentes références, en elles-mémes mineures et marginales,
qui sont faites a Heidegger. Cette mention d’un personnage histo-
rique dans un roman renverse la perspective traditionnelle ou la
fiction mime les données «historiques » afin de faire du «vrai-
semblable », quand elle ne tire pas avantage de 1’historicité de la
personne afin de gagner en vraisemblance, en cherchant ce que
Barthes a appelé des effets de réels. Ici, au contraire, Heidegger
n’est pas un objet de référence, dont I’historicité donnerait
quelque créance a I’histoire racontée. Il bascule dans la mise en
intrigue sous forme d’une caricature et risque bien d’y perdre sa
vraisemblance sinon sa crédibilité. Ce parti pris du récit de ne pas
simplement user des attributs réels d’une personne réelle a des
fins narratives, mais de caricaturer cette personne réelle dans ce
qui se donne pour une fiction illustre au mieux, méme si c’est de
facon quelque peu subversive, ce que Ricceur appelle la référence
de second degré. Voyons d’abord comment cette référence se
construit, en suivant les mécanismes narratifs mis en ceuvre pour
capturer Heidegger dans le filet d’une histoire avec laquelle, selon
ses dires, il n’eut maille a partir. Prendre Heidegger en fiction,
comme on dit prendre en horreur ou prendre au piege, c’est rele-
ver un défi ironique et s’engager dans la parodie. Comment retra-
cer la trame d’une vie de quelqu’un qui s’est toujours présenté
comme un penseur professionnel dont la seule existence fut



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICEUR 201

consacrée au probleme de 1’étre, a ce probléme sur lequel, comme
il est rappelé des 1’ouverture de L’Etre et le temps, citant 1’aver-
tissement de 1’étranger dans le Sophiste de Platon, il ne faut pas
raconter d’histoires ?'¢ Le récit, impitoyablement, va rappeler
I’intrigue a laquelle s’est associé ce penseur professionnel dont la
question de I’étre fut, selon ses dires, le seul souci. Ce souci pour
I’étre, en effet, s’est développé et élaboré dans les années 20,
aboutissant A L’Etre et le temps, en 1927, au moment de la montée
du nazisme. En 1933, dans ce que certains appellent un intermede
et d’autres la directe continuation de sa philosophie, Heidegger
accepta le rectorat de 1’université de Fribourg-en-Brisgau — de-
vint donc membre du parti Nazi —, un poste qu’il assuma pen-
dant dix mois avant de démissionner. En tant que recteur, il
pronong¢a son fameux «discours de rectorat» ou, notamment, il
appelle les étudiants a suivre le Fiirher. Méme s’il se dissocie
progressivement des dirigeants nazis, il parle encore, en 1935, de
«la grandeur du mouvement ». Le roman de Grass, fait en quelque
sorte le proces de Heidegger et, par fiction interposée, montre sa
responsabilité a trois niveaux: Heidegger est d’abord coupable
d’avoir associé son nom au nazisme, a ce que fit le nazisme, aux
dirigeants nazis ; il est coupable ensuite d’avoir forgé un discours
philosophique ou une logique philosophique qui a soit aveuglé
des gens sur ce qui se passait vraiment soit légitimé, au nom de
I’histoire ou au nom du déploiement de 1’étre, ce que le nazisme
accomplissait; enfin Heidegger est coupable en tant que per-
sonne : il a pour ainsi dire des comptes a rendre de personne a
personne, sans pouvoir se réfugier derriere le masque du penseur.

Les allusions a Heidegger prennent un relief particulier dans le
cadre dantesque ou elles apparaissent et trouvent leur sens. C’est
une véritable descente aux Enfers qui nous est décrite. Trois
thémes pourraient en montrer les articulations : 1a mine, le chien,
I’épouvantail qui transforment I’Enfer de Dante en une caricature
accablante!”.

16. Commengant un cours sur Aristote et présentant la personne d’ Aristote,
Heidegger se bornait dire : « Il naquit, travailla et mourut ». Dans « L’origine de
I’ceuvre d’art», insistant sur le fait que 1’ceuvre n’est pas une expression,
Heidegger faisait remarquer que 1’ceuvre parle au mieux lorsque nous ignorons
tout de son auteur.

17. Des allusions directes a Dante sont également disséminées tout au long du
roman, sous forme parodique, comme toujours. Par exemple, avant la descente a
la mine, dans la troisieme partie, il est dit: «Laissez toute espérance, vous qui



202 ' ETUDES DE LETTRES

La mine, c’est tout d’abord I’ écriture, 1a ol descend au charbon
I’équipe des narrateurs, commanditée par Brauxel, pour produire
un récit. La mine est aussi cet enfer ou descend 1’ Allemagne et cet
enfer ou apres le nazisme, il faudra affronter le passé et regarder
en face, dans I’épouvante, ceux qui contribuérent a ce qu’enfer
il y eut. «Ce qu’on extrait de gisements souterrains : la houille,
le minerai, la potasse, les épouvantails, le passé!3.» Extraire le
passé, c’est s’acharner a démasquer ce qui arriva, le raconter, lui
trouver des mots pour se dire. C’est accepter d’affronter des puis-
sances infernales: «Mais c’est réellement I’Enfer!!®» s’écrie
Matern descendu dans la mine a la fin du roman. Cet enfer qu’est
la mine s’est reconvertie, pendant la reconstruction, dans la pro-
duction d’épouvantails articulés, fabriqués a 1’image des gens vi-
vant a la surface, tel Heidegger.

Comme dans la Divine Comédie de Dante, le chiffre trois do-
mine : le roman comprend trois parties et trois narrateurs; la
premiere partie est rédigée par trente-trois équipes du matin
qui scandent la structure méme de cette premiere partie. Si le trois
fait symbole, on ne peut s’empécher d’y entendre un destin histo-
rique, le redoublement du trois dans une date fatidique, I’année
1933, qui a vu l’acces de Hitler au pouvoir et qui a fourni sa
matiere au roman. 1933, c’est aussi 1’année ou Heidegger a pro-
noncé son discours de rectorat: «Ils descendent a Fribourg-en-
Brisgau et frappent a la porte de I’université. Le milieu résonne
encore du discours gros comme ¢a qu’il [Heidegger] a tenu en
33... “Nous nous affirmons nous-mémes”20»,

L’enfer — la mine ou se trame le récit de I’enfer, c’est-a-dire 1a
ol, dans la fiction, se construisent les caricatures-épouvantails —
trouve un relais dans I’importance des chiens. « Tout chien vient
d’en bas et doit retourner en bas a la fin?'». Tous les épisodes du
roman sont racontés en fonction d’une généalogie de chiens. « Au

entrez» (G. Grass, Les Années de chien, p. 599); ou encore «Ici Guelfe, ici
Gibelin! » (Ibid. p. 590). Le souterrain que Matern et Amsel découvrent sous
leur collége est de forme conique fait de neuf cercles, de méme que le passage
vers le purgatoire chez Dante est composé de neuf niveaux. Nous devons a
Dominique Poncelet d’avoir attiré notre attention sur ces références marquées a
La Divine Comédie et nous I’en remercions.

18. G. Grass, Les Années de chien, p. 88.

19. Ibid., p. 579.

20. Ibid., p. 420 (tr. modifiée).

21. Ibid., p. 572.



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RIC(EUR 203

commencement du début il y eut, on dit, dans le pays de Lituanie
une louve dont le petit-fils, le chien noir Perkun, engendra la
chienne Senta; et Pluto couvrit Senta et Senta mis bas six chiots;
parmi eux le male Harras ; et Harras engendra Prinz ; et Prinz [...]
fera I’histoire??». Prinz, en effet, sera offert au Fiirher et sa fuite
causera la derniére action du troisieme Reich afin de le retrouver
appelée « Opération chien du Fiirher». C’est ce méme Prinz qui,
apres sa fuite, accompagnera Matern dans sa quéte de vengeance
envers ceux qui I’ont conduit a ce qu’il devint durant le nazisme,
Heidegger notamment. Prinz, alors, devient Pluto, appelé parfois
Pluton dans la traduction frangaise??® pour renforcer son origine
infernale tel le Cerbére des enfers?*. « Jamais un chien, ne voulant
pas quitter le maitre qu’il s’est choisi, n’en a pu autant apprendre
sur les rapports du chien avec la mythologie : aucun monde infé-
rieur qu’il n’ait a surveiller ; aucun fleuve des morts ot un chien
n’aille laper; Léthé, Léthé?5, comment se libére-t-on des souve-
nirs ? Pas d’Enfer sans chien d’enfers !%6».

La lignée des chiens scande I’enchainement infernal des événe-
ments et représente une théogonie monstrueuse : « Au commence-
ment il y avait une louve lithuanienne. Celle-ci fut croisée avec
un berger allemand. Cet acte contre nature donna le jour a un
maile dont aucun pedigree ne donne le nom?’. » Cet acte mythique,
ou le sang pur allemand (le berger allemand) gofite a la sauvage-
rie du loup, donne lieu a une «cynogonie » ol les chiens représen-
tent 1I’irruption du monde d’en bas dans le monde de la surface.
Cette «cynogonie », en retour, légitime le cynisme du roman a ra-
conter ces « années de chien» du peuple allemand.

Descendre dans la mine, affronter I’enfer et le mettre en in-
trigue, c’est caricaturer, empailler les gens et les faire voir désar-
ticulés. Ecrire, c’est rendre littéral, dans le sang de la lettre,

22. Ibid., p. 64.

23. Ibid., p. 541.

24, On voit aussitdt la caricature, référence a Dante en passant par Walt
Disney chez qui Pluto est le nom d’un chien bien inoffensif.

25. On pourrait voir une nouvelle allusion a Heidegger dans la mention du
fleuve des morts. Heidegger en effet « redéfinira» le concept de vérité comme
«décelement», en allemand Unverborgenheit, sur le modele supposé de
a-letheia, I’absence de ceélement. Le cynisme du roman ici est de suggérer le lien
entre ce nouveau concept de vérité, la vérité de I’étre qui en méme temps se re-
tire, et le domaine de la mort.

26. G. Grass, Les Années de chien, p. 388.

27. Ibid., p. 535.



204 ETUDES DE LETTRES

d’abord I’enfer comme une mine, ensuite le chien comme le lien
entre le souterrain et la surface, enfin I’épouvantail comme celui-
12 qui fut créé a I’'image de I’homme. Configurer, comme fonction
du récit, c’est aussi défigurer. Et Grass parie pour la littéralité ou
1’ Allemagne elle-méme se voit interroger : «[...] parmi tous les
peuples qui se maintiennent en guise d’arsenaux pour épouvan-
tails, c’est en priorité le peuple allemand qui, plus encore que le
juif, a en lui toute I’étoffe pour donner a I’univers un beau jour
I’ Archi-épouvantail?®». Heidegger, nous le disions, figure parmi
les épouvantails fabriqués dans cette mine.

Les références et allusions a Heidegger dans le récit s’établis-
sent suivant trois mécanismes narratifs qui correspondent précisé-
ment aux trois chefs d’accusation mentionnés plus haut et qu’on
peut nommer : 1’association, le discours et le personnage. Dans
chacun de ces mécanismes qui sont eux-mémes consécutifs, il y a
a nouveau une dualité en méme temps qu’une progression. Dans
I’association, le nom de Heidegger est, d’abord, inséré dans 1’in-
trigue comme jalon ou effet de réel, avant de devenir une cible : il
est associé a Hitler et a I’holocauste. Dans le discours, ensuite,
quelques personnages empruntent le langage philosophique hei-
deggérien d’abord a propos de choses insignifiantes avant que ce
langage ne soit utilisé pour «penser» 1’horreur en la banalisant
Enfin, comme personnage, Heidegger est d’abord recherché par
Matern qui veut se venger, lui qui fut I’un de ces heideggériens
aveuglés par le langage ontologique ; Heidegger devient enfin un
épouvantail articulé, fabriqué en cent exemplaires par Brauxel, le
commanditaire du roman, qui s’aveére également &tre Amsel, le
juif. Ces différents mécanismes narratifs, en progression, captu-
rent Heidegger dans le récit et le récit, de plus en plus grincant,
devient un proces du philosophe par contumace. La référence de
second degré — Heidegger a I’intérieur du roman — vient hanter
la référence de premier degré — le nom Heidegger renvoyant a ce
philosophe majeur du xx° si¢cle. Passons en revue ces divers mé-
canismes narratifs en en montrant I’ effet.

L’association

Matern, qui deviendra le narrateur de la troisieéme partie, est un
fervent disciple de Heidegger ; Amsel, son ami juif, qui est aussi

28. Ibid., p. 569.



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICEUR 205

Brauxel, le commanditaire du roman lui a offert une €édition prin-
ceps de L’Etre et le temps «ayant encore la dédicace au petit
Husserl?®». C’est ce méme ouvrage qu’il conservera, aprés son
expulsion des S.A.3° Matern est devenu un maitre dans le parler
heideggérien et sait expliquer a Liebenau, le narrateur de la
deuxieme partie, les «sentences heideggériennes pour éphémé-
rides®! ».

Heidegger est également utilisé comme jalon temporel pour si-
tuer certains événements. Par exemple Tulla, le personnage qui
sert de transition entre la premiere et la deuxieme partie, est née
en 1927: «Lorsque naqu1t Tulla, le livre L’Etre et le temps n’ avait
pas encore paru ; mais il était imprimé et annoncé®?. » Cette asso-
ciation de Heidegger avec un événement du roman perd sa bana-
lité et son innocence et se voit surdéterminée par les autres
associations mentionnées : la naissance de Tulla correspond aussi
a I’appel a I’union des travailleurs par le parti national socialiste,
le NSDAP. Enfin Tulla, dont 1’histoire fait la matieére de la
deuxiéme partie, racontée par son cousin Liebenau, est intime-
ment liée a la généalogie des chiens qui, souvenons-nous, scan-
dent tout le récit et les événements racontés: « Lorsque naquit
Tulla, Harras, le chien de garde de son oncle, avait un an et deux
mois®*.» Tulla entretiendra des relations privilégiées avec ce
chien qui engendrera Prinz, celui-la méme qui sera offert au
Fiirher, et qui plus tard reviendra, avec son nouveau maitre
Matern, traquer Heidegger.

Apres la guerre, Matern, ancien S.A. et ex-anarchiste, veut se
venger de ce qui lui est arrivé. Avant chaque expédition punitive,
il trouve le nom de ses anciens complices et bourreaux inscrits
dans les urinoirs de la gare de Cologne, prés de la cathédrale. De
cette cathédrale et de cette gare il est dit: «toutes deux font la
paire comme Scylla et Charybde, le trone et 1’autel, 1’étre et le
temps, le maitre et le chien*». La série de conjonctions devient

29. Ibid., p. 419.

30. Ibid., p. 387. Rappelons que L’Etre et le temps, paru en 1927, comportait
une dedncace a Husserl, son maitre, juif converti, et que Heidegger « omit » cette
dédicace pour une réédition de son ouvrage sous le nazisme, au moment ou
Husserl était interdit d’acces a la bibliothéque de Fribourg et privé de pension
apres sa retraite.

31. G. Grass, Les Années de chien, p. 502.

32. Ibid., p. 120.

33. Ibid., p. 121.

34. Ibid., p. 395.



206 ETUDES DE LETTRES

gringcante et suggere une connivence une complicité et méme,
de par la mention de Charybde et Scylla, une complicité meur-
triere. On sait que les chemins de fer servirent a la déportation
des Juifs et la proximité de la cathédrale, qui fait paire avec la
gare, indique a souhait I’ironie mordante d’une telle association,
reprise dans celle du trone et de I’autel. Pareille COIIlpllClte meur-
triere s’applique aussi a L’Etre et le temps, I’ouvrage majeur de
Heidegger. La paire maitre-chien, quant a elle, reprend I’ histoire
de ce chien Prinz qui fut offert a Hitler. La proximité de cette
association avec L’Etre et le temps suggeére également la soumis-
sion de Heidegger au Fiirher, comme un chien suivant la voix de
son maitre : « Ecoute bien chien; il est né a Messkirsch [...] Lui et
I’ Autre [Hitler] eurent le cordon tranché la méme année de casque
a meche. Lui et I’ Autre se sont réciproquement inventés. Lui et
I’ Autre figureront un jour sur le méme socle de monument®. »
Apres cette association de son nom avec des événements racon-
tés, le vocabulaire de I’étre représente le deuxieme mécanisme
narratif utilisé afin de prendre Heidegger dans les mailles du récit.

Le discours de ’étre

Lorsque Liebenau, le deuxiéme narrateur, devient adjudant de
la Luftwaffe dans une batterie de DCA — il grince des dents
comme Matern était censé le faire et par 1a apparait comme un
double de Matern, qui fut un disciple de Heidegger —, son auxi-
liaire et lui-méme utilisent un vocabulaire heideggérien a propos
de tout et n’importe quoi. L’ auxiliaire commence ses phrases par
«Moi en tant que présocratique®». « Et si Harry [Liebenau] disait
“L’Etre”, Stortebeker [I’auxiliaire] le reprenait impatiemment:
“Tu veux sans doute encore dire I’étant 1”37 ». Ils répétent a I’envi
des phrases heideggériennes, telle la suivante: «L’essence de
I’étre réside une fois pour toutes dans son existence3®. » Ce voca-
bulaire heideggérien est, par exemple, appliqué a la dératisation
de la batterie ol travaillent Liebenau et son auxiliaire, qui est par
ailleurs excellent a la tiche: on parle «des rats en retard et ou-
blieux de leur é&tre’*». L’auxiliaire, pendant la dératisation, se

35. Ibid., p. 419-20.

36. Ibid., p. 319.

37. Ibid., p. 319.

38. Ibid., p. 319.

39. Ibid., p. 322. Seinsvergessen pourrait mieux se traduire par «oubliés de
I’Etre ».



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICEUR 207

parle «dans un langage a lui propre mais obscurément teinté par
celui du Feldwebel [Heidegger] des formules ratosyntactiques et
des vérités ratologiques*’» comme la suivante : « Sans doute le rat
se déploie [wesr] sans le ratique mais jamais le ratique ne peut
étre sans rat*' », ce qui, retraduit en véritables termes heideggé-
riens, donnerait une formulation de la différence ontologique
entre 1’€tre et 1’étant: «sans doute 1’étre se déploie sans I’étant,
mais jamais 1’étant ne peut étre sans I’étre ». C’est également a
propos des rats qu’il est dit a la page suivante qu’«ils devinrent
philosophes au long d’un poeme [...] Provoquerent la rentrée du
monde en soi-méme et rendirent I’Enfer admissible*?». La men-
tion de la poésie est une allusion a Dintérét croissant de
Heidegger, apres L’Etre et le temps, pour le dire poétique. L’ asso-
ciation du poeme, de la sagesse et des rats suggere que le penseur
abandonnant sa tiche a celle du poeéte, permit 1’inversion du
monde et la chute dans 1’enfer et ce simplement par la promotion
d’un certain type de discours.

Cette accusation portée contre le discours heideggérien devient
plus évidente — et insoutenable — lorsque 1’auxiliaire I’em-
prunte pour trouver un sens a un monticule a proximité de leur
batterie, dégageant une odeur nauséabonde. Tulla, en son franc-
parler, avec son sens animal des choses, dit ce que tout le monde
pense : « Chiche que c’est des os? Et des os humains, encore ?
Tout le monde sait ¢a*3». Stortebeker, 1’auxiliaire, « se déroba au
pari qu’on lui offrait et bénissant ensemble dans un grand geste la
batterie et I’amas d’ossements, [...] dit: “C’est 1’espace essentiel
de toute histoire!”*». Celui qui parle ainsi, 1’auxiliaire de
Liebenau, le deuxiéme narrateur, c’est celui qui «vénérait le
Fiirher [...] et depuis quelque temps le philosophe Heidegger® ».

Employé plus haut a propos des rats, le vocabulaire heideggé-
rien s’applique aussi au chien ou le Dasein, 1’étre-12*, est rem-

40. Ibid., p. 325.

41. Ibid., p. 326 (tr.modifiée).

42. Ibid., p. 323.

43. Ibid., p. 329.

44. Ibid., p. 329.

45. Ibid., p. 333. .

46. C’est un terme-clé de L’Etre et le temps pour nommer 1’existence hu-
maine non plus d’un point de vue anthropologique, mais dans sa relation a I’étre.
Sartre, a qui Heidegger a reproché son interprétation anthropologique, I’a traduit
par «réalité humaine ». Généralement on conserve le terme allemand ou bien on
le traduit littéralement : I’tre-la.



208 ETUDES DE LETTRES

placé par 1’étre-chien-la, das Hunde-da: «1’€tre-chien ce fait
qu’il est, signifie pour moi I’étre jeté de I’étant chien dans son Ia,
et ce de telle fagon que son €tre-dans-le-monde est 1’étre-chien-
1247 ». Le sein (tre) de Dasein (Etre-1a) est remplacé par « chien »,
comme c’est également le cas dans ce message envoyé par Hitler
soi-méme, lorsqu’il tente de recapturer son chien Prinz en fuite:
«La question du chien est d’ordre métaphysique [...] Et le chien
ne pourra jamais étre nié*®». L’étre dont Heidegger s’enquiert en
penseur professionnel, plus précisément le vocabulaire de 1’étre,
est présenté comme cela méme qui donna au chien son statut: ce
vocabulaire laissa I’empire d’en bas se substituer au monde de la
surface, permit cette ouverture qui invita I’enfer a s’installer.

Enfin, derniere mention du discours heideggérien, lorsque
Prinz, le chien offert au Fiirher, s’enfuira et qu’ Hitler, pour le
capturer, déclenche la derniére grande opération du troisiéme
Reich, le code emprunté par les quartiers généraux de 1’année est
de coloration heideggérienne: « C’est seulement le 25 avril que
le général Wenck, 12¢ armée, secteur de Nauen-Ketzin, répond
a ce message en les termes suivants : “Réeffectuons et substanti-
vons le néant sans discontinuer. Le néant modulé par sensibilité
a distance manifeste 1’angoisse dans tous les secteurs du front.
L’ angoisse est 1a. L’angoisse nous coupe la parole. Fin”4’». L’an-
goisse est un concept-clé de L’Etre et le temps et «Die Angst ver-
schldgt uns das Wort» est une citation exacte de Heidegger.

L’étre, le chien, le Fiirher. L’association de Heidegger a cette
descente aux Enfers de I’ Allemagne a ces années de chien — chez
Grass, au propre, cyniquement, les chiens font 1’histoire — re-
layée par ce discours heideggérien qu’empruntent les soldats
nazis aussi bien que leur dirigeant ,implique alors Heidegger a un
troisieéme niveau : il aura a s’expliquer comme personnage dans le
roman lui -méme.

Le personnage Heidegger

Dans la dernieére partie, intitulée «Materniades», Matern,
ancien S.A., entend se venger de ceux qui le conduisirent a cette
adhésion a I’histoire. Heidegger est 1’une de ses cibles et, comme

47. G. Grass, Les Années de chien, p. 335 (tr. modifiée: la traduction frangaise
a omis le second membre de la phrase).

48. Ibid., p. 373.

49. Ibid., p. 371.



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICEUR 209

Matern, en tant que personnage, le recherche, Heidegger ne peut
que tomber dans I’histoire. Dans les urinoirs de la gare de
Cologne, ou Matern trouve ses instructions dans son épopée
de vengeance, il lit que «le bonnet» alémanique ballote [zipfelt]
entre Todnau et Fribourg. L'Etre [Seyn] est dorénavant écrit
avec “y” 3%,

Le retournement de Matern, ancien S.A., advint apres une crise
«existentielle » qui le fit envoyer sur le front de I’Est. Il avait en
effet offensé le Fiirher en hurlant, sous 1’influence de 1’alcool:
«Espéce de chien ontique ! Chien alémanique ! Salaud a bonnet
de coton et a souliers a boucles ! Qu’as-tu fait du petit Husserl ?
Qu’est-ce que tu as fait au gros Amsel? Chien nazi présocra-
tique !3'». Rappelons que Husserl, le philosophe, et Amsel, le per-
sonnage sont tous deux juifs.

Matern se présente donc a la demeure de Heidegger et s’an-
nonce ainsi: « Matern est la et se manifeste comme I’appel du
souci. Ouvre !32». Le souci dans L’Etre et le temps est un concept
majeur qui caractérise ce que Heidegger ne veut pas appeler
«homme » ou «condition humaine », mais Dasein, non pas, au
sens courant, d’existence, mais, au sens « littéral » d’étre-1a, c’est-
a-dire d’étre la relation a I’€tre. L’ironie de Matern ici est de de-
mander a Heidegger d’ouvrir la porte a une personne qui, de fait,
est motivée par le souci d’une existence authentique, mais est
avant tout une personne qui veut comprendre ce qui lui arriva.
L’ironie ou la parodie continue en rendant Heidegger introuvable :
«S’il n’erre pas en bas, il se déploie [west] en haut; s’il ne s’ ap-
proprie pas en haut [ereignet], il fonde [griindet] en bas sur une
petite pancarte a c6té de la porte métallique du jardin. [...] En bas
le bonnet pointu manifeste le rien>*». Matern lui crie : « Dans quel
bonnet les as-tu enfouis, les oubliés de 1’étre arrosés de chlore ?
— De quelle mesure, ce bonnet avec lequel tu as étranglé le petit

50. Ibid., p. 486. Heldegger possédait une « Hiitte », nous dirions un chalet, a
Todnauberg, ol il passait ses perlodes de congé, o il écrivit en partie L’Etre et
le temps. Le bonnet alémanique évoque, nous présumons, 1’attachement de
Heidegger pour les usages locaux et notamment le costume traditionnel. Matern
I’appellera d’ailleurs Zipfelmiitze, que le traducteur frangais rend par «casque 2
meéche ». Dans sa recherche ontologique qui vise I’étre en lui-méme et non pas en
fonction des étants, Heidegger a accentué ce point en remplacant Sein par une
graphie plus ancienne Seyn.

51. Ibid., p. 349.

52. Ibid., p. 420.

53. Ibid., p. 421 (tr. modifiée).



210 , ETUDES DE LETTRES

Husserl 7°*». Face a ce personnage de roman qui refuse les régles
du jeu et reste invisible et donc insaisissable, Matern ne peut que
s’en prendre a la porte de son jardin qu’il défonce.

Heidegger est rebelle a la fiction. Il ne donne pas prise a ce qui
serait une référence de second degré par I’intermédiaire de son
personnage. Il ne permet pas qu’un semblant de lui-méme offre,
dans un récit de fiction, des possibilités de configuration nou-
velle. Cependant, personnage invisible, il donne prise 2 la carica-
ture. L’histoire du roman le récupére comme épouvantail.
Brauxel, le propriétaire de la mine, qui a commandité le roman,
reconvertit son usine en une fabrique d’épouvantails ot 1’on peut
trouver, a c6té de beaucoup d’autres, cent répliques de Heidegger
en épouvantail articulé. «Il a mille mots pour 1’€tre, pour le
temps, pour 1’essence, I’étance et 1’ontisme, le monde et le fond,
pour I’avec et pour le maintenant, pour le néant et pour I’épou-
vantail en tant que schéma [Gestell]’>». Heidegger se voit em-
paillé par la fiction en méme temps que son langage se fait
désarticuler. A ce moment, il peut apparaitre dans tout 1’effroi
dont il fut capable. Brauxel, qui est aussi le juif Amsel, conclut a
la fin : « Assurément on peut dire : de chaque homme on peut tirer
un épouvantail ; car enfin, il ne faut pas I’oublier, I’épouvantail
est créé a I’image de ’homme?®. »

La force d’une telle mise en intrigue ou Heidegger est mis en
proces, c’est, dans les termes de Ricceur, de raconter au fil d’une
histoire ce qui a été tu, ce que Heidegger lui-méme a refusé de
discuter. Le récit de ce roman offre bien une configuration, au ni-
veau de la mimesis II, méme s’il s’agit ici davantage d’une défi-
guration. C’est une défiguration, parce que le récit impose a la
personne de Heidegger et a son ceuvre de faire face a ce qu’il y
avait de pré-narratif dans tous les événements évoqués, dans cette
montée du nazisme, dans ce discours de I’étre qui se développait
au moment ou 1’Enfer s’installait. L’effet sur le lecteur, au niveau
de mimesis 111, est indéniable et atteste que ce roman de fiction a
bien une référence de second degré. On est choqué soit par ce
nouvel éclairage du monde de la vie ol évoluait le penseur de
1’étre soit par la férocité et I’injustice de la caricature. C’est ici,
pensons-nous, que deux questions de caractere heideggérien peu-

54. Ibid., p. 421-22 (tr. modifiée).
55. Ibid., p. 588.
56. Ibid., p. 569.



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RICEUR 211

vent étre posées a Ricceur. La premiére concerne le statut méme
du récit et la seconde le statut de la langue. Nous ne pouvons dé-
velopper ces deux questions ici et encore moins les résoudre.
Contentons-nous de les formuler, dans ce qui peut apparaitre
comme une défense de Heidegger, le philosophe — non la per-
sonne.

Alors que Ricceur voit le récit comme 1’espace de la liberté hu-
maine, dans une dimension horizontale — le récit est le labora-
toire de I’histoire —, Heidegger voit le récit, comme toute ceuvre
humaine, a I’intérieur d’un paradigme, dans une dimension verti-
cale, ce qu’il appelle ’ouverture de I’étre, ou cette liberté hu-
maine est déja orientée, contaminée, sinon déterminée’’. Méme
s’il a changé sa perspective du tout au tout en ce qui concerne le
role du langage, Heidegger a toujours maintenu 1’articulation dans
sa fonction délotique par rapport a une donation qui n’est pas
d’ordre articulatoire et qu’il nomme €tre, que cette articulation ait
été nommée « discours » (L’Etre et le temps), « poésie » (des 1934
et le premier cours sur Holderlin), «histoire » (Introduction a la
métaphysique) ou «langue» (dans les ceuvres ultérieures).
Toujours un principe est censé ouvrir ’articulation et ainsi empeé-
cher que I’articulation elle-méme, par exemple comme récit,
puisse rendre compte a elle seule de I’étre de ce qui est mis en in-
trigue. Chez Heidegger, une préposition dans toute son ambiguité
vient toujours s’intercaler entre 1’articulation et 1’étre : le discours
«de» I’étre ou la langue «de » I’étre.

En suivant Heidegger en partie, nous pensons qu’il y a une dif-
férence entre le récit et I’ouverture qui permit ce récit, c’est-a-
dire entre I’articulation — la configuration — et le paradigme qui
commande cette articulation. Nous ne sommes deés lors pas prét a
nous en remettre a ce que nous nommons 1’optimisme narratif de
Ricceur. Le récit nous semble lui-méme dépendant d’une ouver-

57. Ainsi que Bernard Stevens le fait remarquer, Ricceur ne semble pas avoir
pris trés au sérieux la différence ontologique de Heidegger entre I’étre et |’ étant,
dont le roman de Grass fait la risée (Bernard Stevens, L’Apprentissage des
signes, p. 295 sq.). Dés L’Etre et le temps, le monde se donne comme articulation
dans ce qui s’appelle «discours » (Rede) et qui s’explicite en un ensemble de ren-
vois ol les choses se donnent comme zuhanden ou vorhanden. Ce monde quoti-
dien, dans sa signifiance (Bedeutsamkeit) est articulé par le « On». On pourrait
dire que le monde, pour Heidegger, est comme pour Ricceur, en attente d’étre ra-
conté et en ce sens pré-narratif. Il y a une différence capitale, cependant, et c’est
précisément la différence ontologique.



212 ETUDES DE LETTRES

ture qui ne se peut articuler en termes de récit et, en ce sens, il
n’offre aucune garantie d’offrir une « augmentation iconique ». Le
récit publicitaire qui envahit jusqu’a la sphere des académiques
en termes de productivité, les universités qui se comprennent de
plus en plus comme des manufactures d’emplois semblent obéir a
un paradigme qui n’est pas de I’ordre du récit. Ce paradigme gou-
verne, d’une part, ce que le récit peut articuler en méme temps
que le type d’«augmentation iconique» qui peut advenir, et,
d’autre part, le type méme de récit « acceptable », «lisible », — en
I’occurrence, dans notre paradigme du vingtieme siecle finissant,
« publiable » et donc « vendable ». Méme si le paradigme peut de-
venir objet de réflexion, par exemple dans un récit, ultimement ce
qui permettra a ce récit d’étre rendu public et accessible, ce seront
les criteres établis par ce paradigme. Avec Heidegger, nous se-
rions enclins a prétendre que ce n’est pas le récit en lui-méme qui
est le niveau de la configuration, offrant une augmentation ico-
nique de la vie qui, sans elle, serait handicapée. C’est plutot,
selon nous, la dialectique entre le récit et le paradigme qui le
commande — quel qu’il soit — qui permet la médiation symbo-
lique et décidera du sort de cette médiation, si elle sera de fait
augmentation ou réduction, sinon abolition iconique.

La seconde question heideggérienne que nous voudrions poser
a Ricceur concerne la langue. Pour Ricceur, la langue est simple
combinatoire de signes et, en ce sens, anonyme. Le récit, par
contre, qui est un discours mis en texte, est d’ordre ontologique.
Avec Heidegger nous voudrions voir la langue reconnue a une
plus haute fonction, celle d’offrir des possibilités articulatoires. I1
nous semble que c’est la dialectique entre le récit, d’une part, et
les potentialités de la langue, d’autre part, qui peut ouvrir a 1’on-
tologie. Le jeu de déconstruction et reconstruction que la langue
permet a I’avantage, avant I’ordre du discours, de proposer ce qui
peut €tre mis en phrase. Remarquons que les attaques virulentes
de Grass a 1’adresse de Heidegger concernent essentiellement ce
que nous avons appelé le vocabulaire heideggérien, comme si
Heidegger était avant tout coupable d’avoir usé d’un vocabulaire
qui aveuglait les gens sur ce qui se passait «réellement » en méme
temps qu’il offrait une maniere de légitimer ce qui se tramait.

Le jeu que la langue permet bien entendu ne se joue pas de lui-
méme. Il y faut des partenaires qui se sont identifiés comme tels
aux moyens de récits — Ricceur a raison; il faut aussi un milieu
sociolinguistique ou certains enjeux ont été identifiés — Ricceur
encore une fois a raison; cependant que jeu il y ait, cela ne



ONTOLOGIE ET RECIT SELON RIC(EUR 213

semble pas étre du domaine du discours, mais des possibilités de
la langue. La langue, parce qu’elle est encore vierge d’articula-
tions, offre la possibilité d’une subversion du paradigme, subver-
sion qui semble étre pour Heidegger ce que penser veut dire, au
sens d’une réponse a un défi qui vient de plus loin, dans ce qui,
du point de vue de I’articulation de cette pensée, s’appelle sa res-
source ou son ouverture.

Pol VANDEVELDE
Université de Milwaukee






	Ontologie et récit selon Ricœur : une application à Günter Grass, Les Années de chien

