
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 3-4

Artikel: Identité, narration et histoire

Autor: Merlini, Fabio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE

On peut lire l'identité du sujet de l'histoire, dont on a l'impression de s'être
éloigné en raison de cette expérience nommée aujourd'hui «fin de l'histoire», à

la lumière du concept d'identité narrative élaboré par Paul Ricœur. Cependant,
cette possibilité de rapprochement demande à être cernée par une analyse qui
montre aussi ses limites. C'est précisément l'intention de cet article de vérifier
jusqu'à quel point, le concept d'identité narrative peut épuiser toute notion
d'identité comprise comme phénomène époqual.

1. Époque et forme de la subjectivité

Dans cette étude, j'entends discuter le thème ricœurien de la
narration à la lumière de la question de l'identité. Et d'une
manière particulière à la lumière de cette figure forte de l'identité
qu'est l'identité époquale. Ce que dans un certain sens nous pourrons

appeler méta-identité, ou identité des identités singulières.
Comme par exemple : le sujet économique, le sujet moderne de la
clinique, le sujet juridique. Ou, encore, à un niveau plus général,
le sujet historique. Quand, par exemple, G. Anders pense au sujet
de la troisième révolution industrielle comme à celui qui s'est
départi du rôle d'agent historique en faveur de la technique1 ce qu'il
entend déterminer c'est un caractère anthropologique de portée
époquale. Quelque chose comme un destin identitaire commun :

l'unique identité possible à l'ère technocratique. De la même
manière, nous trouvons une tentative de reconstruction des principales

déterminations époquales du soi-disant sujet de la modernité
tardive, dans les actuels débats sur la validité des contenus
normatifs de la modernité. À travers ces deux exemples, on peut déjà
voir comment l'identité vient à être définie au moyen d'un dis-

1. Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen II, München : C.H.
Beck, 1987.



180 ÉTUDES DE LETTRES

cours dirigé vers la reconstruction de ces traits spécifiques qui
font d'une certaine qualité du temps historique une époque
distincte des autres.

On se limitera, pour le moment, à éclaircir cet aspect dans le
seul cas du sujet historique en nous demandant ce que signifie
affirmer que le sujet de l'histoire, plutôt que le produit d'une
émancipation qui restitue à l'homme une possibilité refoulée d'être, est
une construction symbolique, dont les coordonnées anthropologiques

tirent origine d'une forme de vie particulière. Je considérerai

ici trois points. Premièrement: établir, comme je le fais
maintenant, une corrélation entre existence et forme de vie, veut
dire en général assigner à l'identité le sens d'une disposition
conjoncturale et révocable. Rien, donc, qui puisse prétendre
confirmer dans le temps quelque chose comme une essence
universelle de l'homme. Ce qui, dans ce cas spécifique, signifie
reconduire le sujet de l'histoire à son contexte pragmatique, à

savoir cette sémantique temporelle particulière à laquelle, à partir
de Hegel, nous donnons le nom de modernité européenne : l'horizon

dans lequel a pu prendre corps une figure de la subjectivité
immanente au cours temporel du monde — d'un monde devenu
désormais une seule chose avec l'Histoire. Deuxièmement: le
sujet de l'histoire est ce sujet pour qui l'histoire constitue une réalité

au singulier (Kollektivsingular)2, qui peut non seulement être
racontée, comme l'étaient les histoires traditionnelles, mais aussi
projetée — le lieu temporalisé d'un continuum induit par des
forces immanentes, ou si on préfère: l'horizon d'une praxis.
Histoire et sujet de l'histoire appartiennent ainsi au dessein d'une
ontologie qui donne sens à leurs relations, assurant à l'une, l'unité
d'une temporalité processuelle potentiellement infinie, et à

l'autre, un plan de finalité auquel soumettre les principes de son
propre agir. Et c'est ici qu'on peut voir, précisément, comme ces
deux réalités apparaissent le produit d'un même processus institu-
tif, ou comme dirait C. Castoriadis d'un même cadre de «
significations imaginaires3»; deux institutions qui d'un point de vue
analytique doivent être toujours bien unies. Comme le sujet de

2. En ce qui concerne l'affirmation, autour du xviue siècle, du terme
« histoire » en tant que singulier collectif qui ne requiert plus le complément d'un
génitif, voir Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft, Zur Semantik geschichtlicher

Zeiten, Frankfurt a. M. : Suhrkamp Verlag, 1979.
3. Cornelius Castoriadis, L'Institution imaginaire de la société, Paris:

Seuil, 1975.



IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE 181

l'histoire n'est pas l'être que nous sommes inconditionnellement,
de même l'histoire n'est pas le contexte temporel dans lequel
vient à chuter l'existence, abstraction faite de ses formes conjonc-
turales d'historicisation.

Par la nature des problèmes que seront soulevés plus en avant,
le troisième point requiert, enfin, un traitement moins synthétique.

Je ne voudrais pas, en fait, que la référence à la modernité,
qui a été présentée ci-dessus, soit équivoque. Je dirais donc tout
de suite que le terme n'entend pas tout à fait évoquer une réalité
ontologique omni-compréhensive, à même d'épuiser la totalité
des attributs existentiels des sujets historiques. Et cela pour deux
raisons de fond. La première est qu'il n'est pas possible de dériver

de façon exhaustive une forme de la subjectivité d'une forme
de la temporalité seulement partiellement univoque. Au dépassement

de l'idée de l'Histoire en tant qu'«horizon incontournable»
de l'existence, M. Haar a consacré, depuis dix ans, une longue
réflexion critique, se précisant progressivement dans le cadre de sa

propre relecture de l'œuvre de Heidegger4. Une relecture qui dans
son intégralité se prête parfaitement à l'illustration de ce discours.
Quant à nous, nous reprendrons ici seulement les remarques selon
lesquelles, c'est à partir de la dissociation entre être et histoire,
terre et monde qu'il nous est permis de penser à nouveau l'existence

et les phénomènes en dehors de leur encadrement époqual.
La seconde raison concerne, à l'inverse, l'autre versant du

discours. Que faut-il entendre quand on parle de l'unité temporelle
d'un ensemble de dispositifs époquals (par exemple les ordres
épistémiques de Foucault) auxquels on reconnaît le pouvoir
d'articuler de façon totale — comme dans la notion heideggérienne de
Geschick — la forme des sujets dans leur « historialité » finie
Faut-il entendre l'horizon d'une destinalité configurante, à l'intérieur

de laquelle sont déjà prévus tous les déplacements et toutes
les orientations possibles d'un sujet qui existe seulement dans le
langage prédisposé par cette ouverture même Ou plutôt, selon ce
que suggère le débat sur l'opposition moderne vs post-moderne,
l'effet d'une réflexion qui cherche à s'assurer une propre stabilité
dialectique à travers 1'individuation des coordonnées d'un espace,
soit à amender de façon critique (Habermas), soit à dépasser défi-

4. À ce sujet, se reporter aux trois œuvres suivantes : Michel Haar, Le Chant
de la terre, Paris : l'Herne, 1985 ; Heidegger et l'essence de l'homme, Grenoble :

Jérôme Millon, 1990 ; La Fracture de l'Histoire, Grenoble : Jérôme Millon, 1994.



182 ÉTUDES DE LETTRES

nitivement (Rorty)? Pour le type de relations qui est établi ici
entre horizon du moderne et horizon de l'histoire, il faudrait
accepter l'idée d'une certaine oscillation entre les deux pôles de
cette alternative. Aussi, s'il est certain que n'importe quelle
référence à la modernité en tant que morphologie époquale distincte
des autres morphologies — les époques de l'historiographie, ou
les dispositions de l'histoire de l'Être de Heidegger — sous-en-
tendent toujours une constellation plurielle, ouverte, contradictoire,

de positivités conjoncturelles et contextuelles qui seulement
à certaines conditions, et toujours dans le cadre d'un dessein
stratégique5 bien précis, peuvent être normalisées afin d'assumer la
forme unitaire d'une époque.

Or l'observation selon laquelle le sujet de l'histoire — de la
même manière que le sujet juridique, le sujet économique ou le
sujet de la clinique — naît à la croisée d'une distribution particulière

des formes de la subjectivité6, n'est pas claire tant que reste
dans l'ombre la nature caractéristique de ces pratiques institutives
qui définissent, pour chacune d'elles, un cadre précis de référence
anthropologique. Ma thèse de ce point de vue, est que leur nature
est toujours en dernière analyse de type narratif. Dans l'idée précise

que pour les sujets raconter signifie avant tout confirmer une
identité dont les coordonnées sont déjà inscrites dans les jeux
linguistiques qu'articulent les espaces de communication de la
communauté d'appartenance: une confirmation qui équivaut aussi
toujours à la reproduction d'un état du monde. Nous racontons ce

que le monde exhibe comme possibilité d'être pour notre propre
être, et de ce point de vue nous sommes ce que, de fois en fois,
nous pouvons être, une temporalité finie. De ce point de vue,
notre manière de nous raconter est toujours, en principe, la répétition

d'une certaine ontologie familière — celle dans laquelle a été
rendue possible précisément la prise de parole.

Une analyse plus articulée de ce point devrait pouvoir montrer
comment la stabilité d'un état du monde, quant au mode d'être du
monde tout court, dépend du concours de tout un ensemble de dis-

5. J'ai discuté le problème des modalités théoriques à travers lesquelles la
réflexion attribue la signification d'une unité au profil temporel d'une époque, en
me référant spécialement à la notion de «modernité», dans l'essai «Hérédité
européenne : la mémoire du pluriel», Paradigmi, 35 (1995), p. 245-53.

6. Pour une clarification du thème, en relation à la possibilité de légitimer une
pratique philosophique comme action particulière de la communication, voir
Papi Fulvio, Confini délia filosophia, Ibis, p. 9-16.



IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE 183

ciplines et de pratiques qui partagent à l'égard du sujet une
analogue «volonté de dire», une volonté qui se traduit dans la
tentative diversement formalisée de donner voix à sa réalité
contingente. Ainsi, dans cette appropriation épistémique, et plus
précisément dans les effets de rechute des savoirs, tels que par
exemple le droit, la médecine, l'économie, et par conséquent dans
leurs champs d'application respectifs — songeons seulement au
marché — le sujet «trouve» une certaine objectivation du corps
comme réalité de son propre corps. Mais pour que cela soit
concrètement possible, pour que le sujet puisse se reconnaître
dans un corps et faire précisément d'un corps son propre corps
«naturel», il faut qu'il s'approprie les discours et les pratiques
qui concourent au processus de son objectivation. Et cela c'est,
exactement ce qui arrive quotidiennement dans les récits qui
définissent les espaces de l'interaction sociale: raconter pour se
raconter, c'est-à-dire pour retrouver l'identité du soi propre dans la
stabilité toujours à nouveau confirmée d'un monde habitable.
Individuer la configuration identitaire d'une forme déterminée
de la subjectivité, signifiera alors s'interroger sur l'autoréféren-
cialité de ces récits, lesquels, comme nous l'avons vu, sont de fait
la traduction d'une volonté ontologique bien déterminée. C'est
certainement là la relation à partir de laquelle reconstruire la
configuration identitaire qui définit l'anthropologie du sujet de
l'histoire. Même si nous nous limiterons ici seulement à l'idée
selon laquelle c'est dans un certain type de récit et de narration,
ou plus simplement de discours, que cette anthropologie a trouvé
le véhicule pour sa propre auto-reproduction. Toutes ces « fabulations

» infinies sur le propre être dans le monde, ou comme dirait
Löwith sur le propre mode d'être dans un monde devenu
unilatéralement «histoire», qu'à partir d'un moment déterminé, les
hommes ont commencé à échanger, aussi bien dans la sphère privée

que publique. Et dont l'écho est peut-être encore audible, non
sans un certain embarras, dans quelques topoi de la rhétorique
politique.

2. Contextes de l'identité narrative

La référence à ces trois notions requiert maintenant une clarification

terminologique. C'est ce que nous ferons, ainsi qu'on l'a
dit, dans le cours d'une discussion sur la théorie herméneutique
de la fonction narrative appliquée par Ricœur même au problème



184 ÉTUDES DE LETTRES

de l'identité. Le concept d'identité narrative apparaît, une
première fois, quand Ricœur, dans le contexte de la discussion sur les
modalités de fictionalisation de l'historiographie, prend en
considération ces types particuliers d'événements que la langue
anglaise appelle epoch-making: les événements fondateurs d'une
communauté historique déterminée7. C'est-à-dire tous ces événements

qui tirent leur signification principale en raison de leur
capacité de refonder incessamment la conscience identitaire d'une
communauté et de ses membres. Comme la confirmation de ce
type de conscience advient toujours à travers sa propre réitération
narrative, Ricœur peut parler ici de l'identité narrative comme de
la forme même de l'identité d'une communauté. Une définition
plus articulée de cette expression apparaît à l'inverse quand
Ricœur récapitule la stratégie suivie pour caractériser, dans ses

multiples articulations, le phénomène de la contamination entre la
pratique textuelle de l'historiographie et celle de la fiction8. Vue
du côté de cette dialectique, qui reconstruit le jeu croisé de leurs
respectives finalités référentielles, l'activité mimétique du récit
vient à être caractérisée à travers l'invention d'un « tiers-temps »,
le temps humain, résolutive des apories issues de la réflexion
philosophique sur le temps (d'Aristote à Heidegger, en passant par
Augustin, Kant et Husserl). Mais pour que l'union entre
l'historiographie et la fiction constitue vraiment une riposte à la
phénoménologie pure du temps, il est nécessaire, observe Ricœur, que
de leur croisement puisse être effectivement déduit un processus
narratif d'identification identitaire, à même de médiatiser une
forme de la temporalité « inséparablement » phénoménologique et
cosmologique. La vérification de la pertinence de la riposte,
jaillie de ce rapprochement, reviendra précisément au discours sur
le concept d'identité narrative.

Ce n'est cependant pas ici l'occasion de discuter, dans toutes
ses implications théoriques, les analyses extrêmement articulées
qui sont au fondement d'un tel concept. Pour ce qui est de
l'objectif que nous nous sommes fixé, il est déjà suffisant de
reprendre les points à propos desquels Ricœur développe l'idée de
la fonction narrative, au niveau seulement du problème de l'iden-

7. Paul Ricœur, Temps et récit II, le temps raconté, Paris: Seuil, 1985, p.
272.

8. Ibid., p. 354.



IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE 185

tité. La définition de l'identité d'une communauté ou d'un
individu, si on veut échapper aux antinomies et aux paradoxes de
l'identité entendue soit dans la signification latine de Y idem, soit
dans celle négative de la philosophie du soupçon, doit tenir
présente à l'esprit ce simple fait établi: que 1'individuation identitaire

présuppose toujours une question à propos du qui d'une
action déterminée, une question à laquelle on répond avec un acte
de nomination qui correspond toujours aussi à une désignation.
Quelqu'un est nommé à travers la désignation d'un nom propre.
Mais si on regarde au cours d'une existence entière, de la
naissance à la mort, l'acte de dénomination individuant ne dit rien
encore sur le «principe de conservation» de l'identité. Pour être
complète, il faut en effet que la réponse soit articulée en un mode
narratif : une thèse reprise explicitement des analyses de Hannah
Arendt au cinquième chapitre de La Condition humaine, où apparaît

clairement comment pour pouvoir saisir le qui de l'action il
faut passer à travers le récit de l'histoire d'une vie — à moins
que, selon précisément l'exemple de la tradition philosophique,
on continue à considérer prioritaire, plutôt que le discours sur sa

spécificité singulière, celui abstrait sur ses qualités universelles.
Ce qui en substance signifie : soustraire l'identité du nom propre à
la précarité de son fondement ; offrant ainsi un support narratif à

l'évidence problématique de sa permanence (identitaire) dans le
temps. La même chose peut se dire aussi dans les termes de
l'analytique existentielle de Heidegger qui, au moins sur ce point, est à

l'origine autant des réflexions de Ricœur que de Arendt: l'être du
Dasein n'est pas l'existentia entendue dans l'acception de l'ontologie

traditionnelle; en tant qu'essence de cet être, l'homme, qui
répond au nom du Dasein, l'existence définit une modalité d'être,
dont les caractères sont irréductibles aux propriétés des autres
êtres. Nous dirons alors que l'articulation narrative de l'existence
est une riposte à l'interprétation ontologique du qui entendu de
manière équivoque comme subjectum.

L'herméneutique du soi, qu'ici Ricœur se limite cependant à

anticiper, a précisément la tâche d'approfondir cette idée narrative
de l'identité d'une manière telle qu'elle assure le qui de l'action
contre les incohérences dans lesquelles tombent les philosophies
du cogito, quand elles conçoivent l'existence d'une identité
(même) indifférente au changement de ses états et, pour ainsi dire,
imperméable au travail du temps. Cherchant toutefois à ne pas
reproduire, en même temps, les positions tout autant probléma-



186 ÉTUDES DE LETTRES

tiques de la philosophie de l'anti-cogito, par lesquelles, à l'égard
de l'action temporelle, l'identité du sujet, du sujet identique9, est
seulement une illusion, une forme vide prise dans le tourbillon de

l'hétérogénéité absolue, de la pure différence, du toujours autre
des sensations, états, impressions, cognitions, émotions, volitions,
etc. Pour pouvoir faire cela, Ricœur doit investir l'idée morcelante

de la temporalité, et l'idée monolithique de l'identité de
l'idem avec un regard qui consent à rendre dynamique la notion
d'identité. De quelle manière? Avant tout en attribuant une qualité

autre à l'expérience du temps; c'est-à-dire en pensant cette
même expérience comme une structure originaire de l'identité;
tout le contraire d'un agent étranger qui menace de l'extérieur sa

propre unité, ou qui, dès le début, la ferait apparaître comme une
simple chimère. Mais comment définir concrètement cette structure

temporelle qui dynamise l'identité statique et abstraite des

philosophies du sujet, par l'intériorisation de la temporalité «dis-
sipative » des herméneutiques du soupçon En recourant au
modèle de l'identité dérivé de la composition poétique du texte
narratif. Ricœur peut ici répondre d'une façon immédiate, puisque
la question fait suite à son élaboration de la théorie herméneutique

de la fonction narrative. La vie comme texte, le texte d'une
vie. Reviennent ainsi au premier plan les catégories qui se situent
au cœur de la réflexion de Temps et récit sur la temporalité narrative.

Préfiguration, configuration, refiguration : autant de notions
qui indiquent la circularité entre expérience, temps et sens. Le
passage de l'idée d'identité, entendue comme idem, à l'identité
entendue comme ipse — qui est en substance l'expression à

travers laquelle Ricœur définit la possibilité d'outrepasser, d'un
point de vue épistémique et ontologique, le «double héritage —
positif et négatif— des philosophies du sujet10» —, peut donc se
servir des résultats issus de l'analyse de la triple mimèsis. L'opération

configurante de la mise en intrigue narrative ne déplace pas
l'expérience négative du changement et de la mutabilité, propre
du monde préfiguré de l'action quotidienne, mais plutôt la recompose

dans l'unité d'une dimension du sens qui refigure notre
rapport avec le monde. Pour cela, l'application réflexive des

configurations narratives, permet de refigurer le soi (ipse) de
manière que les expériences du changement et de la mutabilité puis-

9. Ibid., p. 355.
10. Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris : Seuil, 1990, p. 14.



IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE 187

sent venir s'inclure dans la cohésion d'une vie. L'identité (narrative)

de Vipse, conclut Ricœur, est celle d'un soi instruit auto-ré-
flexivement par les œuvres de la culture, c'est-à-dire par ces
œuvres qui contribuent à rendre intelligible l'histoire d'une vie.
C'est en suivant seulement cette voie que le sujet peut atteindre
cette position réflexive qui lui permet d'être, en même temps,
aussi bien autobiographe que lecteur et écrivain de sa propre vie.

Ma question est ici de savoir si le phénomène qui donne lieu à

l'identité narrative, peut être circonscrit à cette expérience de
réception, plus ou moins consciente. Ou s'il n'est pas plutôt vrai
que les « narrations » qui y interviennent appartiennent de fait à

un horizon plus vaste que celui indiqué par Ricœur avec l'expression

«œuvres de la culture». L'identité est toujours une identité
narrative, mais les récits qui l'instituent de la sorte ne sont pas
seulement, et peut-être ni non plus principalement, les textes dans
lesquels se reflète une tradition culturelle déterminée. Si l'identité
était un processus d'appropriation limité exclusivement aux
œuvres de la culture — les seules capables, selon l'auteur, d'offrir
un principe d'unité aux contenus d'expérience de l'ipséité —, que
faudrait-il alors penser et comment rendre compte de ces identités
qui se constituent aux marges d'un tel horizon? Je n'irais pas
jusqu'à soutenir que cette prospective, conduit à projeter sur le
phénomène de l'identité cette même opposition entre authenticité
et inauthenticité, dont s'est servie l'analytique existentielle de
Heidegger, pour fonder l'auto-compréhension de l'être-là.
L'objectif, ici, est beaucoup plus modeste : exposer quelques
expériences sociales de subjectivisation étrangères au contexte indiqué
par Ricœur, mais non pour cela moins impératives. Discours,
échanges communicatifs, micro-récits quotidiens, interactions
dialogiques. Ce sont seulement quelques-unes des pratiques
sociales par lesquelles les membres d'une communauté reconfirment

incessamment l'image publique et privée de leur identité:
autant de formes d'une mise en scène narrative qui, dans le vif
des actions quotidiennes, apporte une stabilité à la signification
de notre habiter-au-monde. Et donc aussi aux modalités plurielles
de notre être-habitant-ce-monde. Pouvoir compter sur un horizon
de sens qui transforme le monde dans notre monde, signifie alors
partager un langage dans lequel l'identité est déjà inscrite en tant
que forme historique d'une subjectivité possible. L'identité du soi
est une identité narrative, parce que l'ordre des pratiques au

moyen desquelles les hommes se reconnaissent contextuellement
en tant qu'agents de discours et d'actions, est lui-même narratif.



188 ÉTUDES DE LETTRES

Nous sommes, comme on le voit bien, loin de l'idée de l'identité
acquise par la voie littéraire, par le seul medium de la lecture et
de ses effets cathartiques. Tout comme nous sommes loin de
1'«incessante» activité de redescription, par laquelle l'ironique
libéral défini par Rorty, s'approprie la tradition littéraire et
philosophique pour se donner la meilleure identité possible".
Littérarité et «prosaïcité», représentent ainsi deux univers de
référence disctincts, lesquels, même s'ils déterminent le phénomène
de l'identité personnelle en termes narratifs, introduisent la
subjectivité dans le contexte d'un travail autoréflexif profondément
divers, ce qui n'indique cependant pas, nécessairement, un écart
qualitatif. On peut très bien reconduire l'identité dans le cadre
prosaïque de la communication quotidienne, sans pour autant
l'assimiler au mode d'être anonyme de la Verfallenheit heideggé-
rienne. De cette prosaïcité, il nous importe seulement de vérifier
le pouvoir modélisant, la manière d'agir sur la perception autoré-
flexive des sujets. Elle a ici un rôle anthropologique central, que
le concept de narration peut nous aider à préciser. Mais, je le
répète, s'avancer dans cette direction ne signifie pas tout à fait voir
dans le tissu narratif du quotidien, un envers défectueux de cet
« examen de soi-même » par la médiation de la lecture, à laquelle
Ricœur se réfère dans les pages que nous sommes en train de
commenter.

À dire vrai, cependant, jusqu'ici Ricœur ne s'est pas aventuré
plus loin que la simple présentation d'un ensemble de thèmes qui
seront développés d'une manière systématique dans Soi-même
comme un autre. Nous devons alors nous demander, en particulier
à la lumière des études v et vi de cet ouvrage, quels autres
éléments confirment l'objection naguère soulevée. Cherchant cependant,

à ne jamais perdre de vue le fait que la référence aux notions
d'identité narrative, a pour nous la signification précise de rendre
plausible l'idée de l'identité en tant qu'effet d'un processus
particulier de modélisation, plutôt que celle d'une dotation naturelle,
stable et linéaire, capable, pour ainsi dire, de croître sur soi-même
sans fissure. C'est pourquoi, nous limiterons notre lecture à un
seul point : le caractère indirect de l'auto-connaissance du sujet et
le rôle joué par l'activité de raconter. Comme le dit bien Manuel
Cruz dans une lecture aussi synthétique que pertinente de Ricœur,

11. Richard Rorty, Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge, New-
York : Cambridge Univ. Press, 1989.



IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE 189

la connaissance que le sujet peut avoir de soi est toujours une
connaissance médiate de signes, de symboles, et d'œuvres
culturelles. Dans le cadre de ces multiples médiations, «la raison
ultime de notre raconter c'est nous-mêmes, en tant que
configuration de notre propre identité12». Cependant, l'analyse de
Ricœur aborde la dimension du récit à un niveau qui n'est pas où
l'est seulement dans un second temps, celui des sujets engagés
dans la production de (micro)récits où, comme dans l'autobiographie,

auteur et protagoniste coïncident. Quand Ricœur parle du
rôle de médiation de la fonction narrative, il entend certainement
souligner le caractère indirect de la connaissance de soi, mais
dans ce cas, la médiation offerte par le récit dépend d'un processus

d'appropriation qui demande pour son compte la médiation de
l'acte de lecture. Comme mimèsis du monde réel, l'œuvre offre
une interprétation du monde, qui au lieu d'être la simple
reproduction d'un état de choses, représente une redescription —
Temps et récit III parle, à cet égard, de refiguration — de l'horizon

de la praxis. Et, pour en venir sur ce point, l'opération qui
permet de s'approprier des significations véhiculées par ce
processus de refiguration, est précisément la lecture. Par le biais de la
lecture, le lecteur réinterprète son propre rapport au monde à la
lumière du rapport que le héros de la narration (historique ou de

fiction) entretient avec son monde. L'offre d'un monde du texte,
représente toujours aussi une offre de sens qui place le lecteur
dans les conditions de pouvoir se reconnaître à l'intérieur d'une
nouvelle forme d'existence. Mais se reconnaître dans une
nouvelle forme d'existence, signifie également s'approprier une
nouvelle qualité du temps, et donc investir les événements de sa

propre vie au moyen d'un nouveau processus d'historicisation. Le
point est de la plus grande importance pour Ricœur, du moment
que toute son analyse peut être lue comme une tentative d'affirmer

le caractère temporel de l'existence. Nous ne sommes pas
seulement le produit d'une histoire qui nous appartient, nous
sommes aussi toujours notre propre histoire : c'est la raison pour
laquelle identité et histoire deviennent une seule chose. Tout le

problème est donc de reconnaître cette histoire, et ainsi de savoir
la raconter : et c'est, précisément, ici qu'intervient le modèle de la
littérature avec ses multiples schèmes narratifs.

12. Manuel Cruz, «Il présente respira attraverso la storia», Iride, 9 (1992), p.
62.



190 ÉTUDES DE LETTRES

Il n'est pas légitime de demander à quelle identité personnelle
correspond une forme déterminée d'existence, sans en même
temps s'interroger sur la dimension temporelle, ce qui signifie
poser le problème de sa profondeur historique. L'horizon narratif
offre à l'identité un modèle dynamique pour penser de façon
unitaire la dimension temporelle de l'existence humaine. Dans cette
optique, alors, le processus de composition narrative devra être
interrogé au niveau de sa fonction organisatrice, là où l'intelligence

synthétique du texte intervient pour donner un caractère
organique au cours de l'histoire. Appliqué au problème de l'identité
personnelle, cela veut dire affronter, précisément avec les instruments

de la théorie narrative, la tension entre les forces discordantes

et centrifuges de l'expérience - le temps comme facteur de
différence - et celles, pour ainsi dire, connectives qui donnent
unité à l'histoire d'une vie. C'est ici que Ricœur propose de
reprendre en propre et «à un niveau supérieur de conceptualité13 »,
l'équivalence posée spontanément par Dilthey entre connexions
de vie et histoire de vie.

Il faut donc se demander maintenant comment se réalise une
telle connexion, ou mieux, comment elle peut être conceptualisée
à la lumière de la théorie narrative. Un premier pas important
dans cette direction est la discussion de la notion de configuration.

Le terme de « configuration » est ce qui déjà dans Temps et
récit identifiait les modalités à travers lesquelles le récit en tant
que construction d'une intrigue, reconduit à l'unité de l'histoire
les émergences improvisées, véhiculées par l'ordre discontinu
dans lequel se présentent les épisodes singuliers. Le terme indique
donc la capacité propre du récit de recomposer l'irruption déstabilisante

de l'événement narratif, dans le continuum d'une histoire.
L'expression «synthèse de l'hétérogène» est à l'inverse, l'autre
notion également tirée de Temps et récit, qui apparaît à ce niveau
d'analyse, pour définir le résultat de l'art narratif de la composition,

comme un mouvement de transformation de la contingence
en nécessité, quand de simple occurence inattendue, l'événement
est transfiguré rétroactivement en élément décisif de la progression

même de l'histoire. Celui qui d'abord était seulement source
de discordance, de fracture — l'accident —, devient maintenant,
à travers l'intrigue narrative, un facteur de concordance: un
segment de l'unité de l'histoire auquel on ne peut renoncer.

13. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 168.



IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE 191

Ces deux notions mettent déjà en lumière un modèle connectif
de composition qui subordonne la discontinuité à la continuité,
selon une combinaison dynamique des événements ou des actions
capables d'intégrer à la permanence du temps ce qui semble en
être le contraire, c'est-à-dire «la diversité, la variabilité, la
discontinuité, l'instabilité14». Nous ne suivrons pas maintenant
Ricœur dans son analyse de la catégorie narrative du personnage.
Ce qui a été dit jusqu'ici est déjà suffisant pour indiquer quelle
est la voie qui conduit de l'identité personnelle à l'identité narrative.

Nous devons par contre nous demander, sur ce point, en quel
sens et avec quelles réserves, la notion d'identité narrative peut
être étendue à un mode d'être qui n'est pas assimilable, ou au
moins pas complètement, à l'identité du discours de Ricœur.
L'identité du sujet de l'histoire fait plutôt référence à la généralité
d'un collectif qui codifie une modalité époquale d'être. Mais que
signifie penser une «modalité époquale d'être», sur le modèle de
l'identité narrative qui a plutôt le caractère d'une «liberté»
d'être Je dirais aussitôt que le modèle fourni par Ricœur, avec le
soutien de la théorie narrative, a l'avantage d'offrir à notre
prospective un concept dynamique et constructif d'identité, étranger à

n'importe quelle tentation substantialiste. Ce qui signifie, en
dernière analyse, l'invalidation définitive de la question de la relation

entre horizon historique et essence historique de l'homme.
Aussi bien que l'identité narrative, l'identité du sujet de l'histoire
est une identité construite. En revanche, le contexte narratif de la
construction, ainsi que je l'ai déjà avancé, est différent.

3. Identité et discours

Je ne répéterai pas maintenant les objections relevées
précédemment à l'égard de l'unilatéralité d'une perspective qui
accorde à la médiation de la lecture une telle centralité qui rend très
problématique l'identification des formes d'identités étrangères
(ou antécédentes) aux schèmes constitutifs de la narration
littéraire15. Demandons-nous plutôt quelle autre nuance doit assumer
l'idée de narration, quand on entend échapper à cette exclusion.
L'institution identitaire du sujet de l'histoire est un processus épo-

14. Ibid. p. 168.
15. Pour une brève discussion sur ce point, voir Carlo Sini, «Narrazione e

tradizione», Iride, 9 (1992), p. 92-96.



192 ÉTUDES DE LETTRES

quai qui se sert de la dimension narrative pour fixer les coordonnées

existentielles d'une forme particulière de vie. Le terme de
«récit» n'indique pas ici seulement, ou principalement, l'objet
d'une appropriation qui, par le médium de la lecture, offre un
support à la nécessité d'interpréter de façon unitaire l'histoire d'une
vie. Il représente plutôt l'ensemble des discours qui donnent corps
aux différents phénomènes intersubjectifs d'intégration sociale, et
qui dans cette attribution, affirment une possibilité de dire en quoi
se traduit immédiatement aussi une possibilité d'être : le dire des

sujets comme horizon signifiant de leur appropriation autoré-
flexive par le discours. Il s'agit moins ici du produit d'une
appropriation de la fiction par la vie, que d'une appropriation de la vie
par un raconter non médiatisé en termes littéraires. Peut-être,
faut-il reconnaître dans cette idée du récit cette même productivité,

qu'un auteur comme M. Foucault attribue aux diverses
pratiques de subjectivisation de l'être humain Il est certain que dans
les analyses de Foucault sur la relation entre subjectivisation et
procédure de vérité, s'impose une idée d'identité qui pondère les

aspects plus problématiques de la perspective de Ricœur —
comme par exemple, l'excessive autodétermination accordée à un
sujet idéal qui est inscrit le plus souvent au plan de la possibilité
et, relativement, de la libre volonté. Ce qui ne revient pas à

proposer une lecture unilatérale du discours foucaldien sur les
processus de subjectivisation ; puisqu'en aucun cas l'identité peut ici
être entendue seulement comme l'effet d'un régime de pouvoir
particulier. Ma préoccupation n'est pas en effet ici d'opposer
l'une à l'autre deux perspectives de nature radicalement opposée.
S'il y a un sens à se référer à Foucault, sur ce point du discours,
c'est plutôt en vertu de son oscillation entre l'analyse des
déterminations des pouvoirs/savoirs et celle des points de résistance
d'un contre-discours capable toutefois de s'opposer à leur
envahissement. Abstraction faite de l'indétermination dans laquelle
elle est laissée, cette oscillation met bien en lumière le champ
hétérogène des pratiques d'action locale — jeux de vérité,
techniques éthiques d'autocompréhension, procédures de domination,
de pouvoir — auxquelles est reconduite l'expérience herméneutique

de la constitution du soi, quand on se pose le problème des

régularités procédurales qui informent l'identité historique des
individus. Les analyses de Foucault sur les différents modes de

subjectivisation, sur les processus directs et indirects de constitution
de l'identité, placent l'herméneutique du soi dans un réseau de

conditionnements matériels, sous la domination de formes spéci-



IDENTITÉ, NARRATION ET HISTOIRE 193

fiques de la temporalité. Mais n'est-ce pas exactement à cette
pluralité — qui dissout l'unité du temps et de l'histoire, cet horizon
hétérogène de pragmata sans centre, sans Sujet, et donc sans in-
tentionnalité — que Ricœur oppose le discours sur la médiation
de la fonction narrative? L'analyse de la médiation du récit est
une riposte à cette condition du quotidien, dispersive et centrifuge,

que Heidegger aussi, d'un point de vue phénoménologique,
considère comme un empêchement à mener l'existence dans sa

totalité, à savoir dans ce qui la fait être différente des autres,
unique : une ipséité soustraite à l'anonymat16. Heidegger n'est pas
ici une référence fortuite. L'existence est toujours, avant tout,
dans une condition de dispersion. Le passage à l'ipséité requiert
un acte réflexif d'auto-appropriation. Et un tel acte réflexif
d'auto-appropriation représente aussi la recomposition narrative
indiquée par Ricœur. Nous pouvons demander à la narration de

nous restituer l'unité d'une existence temporelle qui dans la vie
réelle a égaré l'intelligibilité de son sens. Ou bien, comme le
suggère M. Haar à propos des analyses de Heidegger, nous pouvons
chercher à échapper à la condition d'anonymat, d'oubli, d'instabilité

et de dispersion temporelle dans laquelle vient à se trouver la
vie, quand elle se soumet au système de finalité pratique,
fonctionnel et opératoire, qui gouverne le monde quotidien.
Comment? En faisant recours à la fiction héroïque de l'authenticité17.

Deux cas dans lesquels le problème est toujours celui d'une
identité qui cherche à s'affirmer au niveau de son unité et de sa

singularité. Temps du propre devenir nécessaire versus temps pluriel

et discontinu des activités pratiques et quotidiennes. Et nous
pourrions aussi dire : deux manières de répondre à l'expérience du
monde en tant que source d'opacité, qui s'oppose au mouvement
réflexif de l'auto-reconnaissance. Et qui, précisément, pour cette
raison doit être transcendé. Même si, à la différence de Heidegger,
Ricœur a une idée moins radicale de la sortie du monde, en tant
qu'il reconnaît plutôt en elle, une condition de la possibilité
même d'y faire retour, avec tous les bénéfices qu'apportent un
regard familiarisé aux stratégies refiguratives de la fiction.
Personne ne peut nous empêcher, toutefois, de nous tenir à l'inté-

16. M. Haar, La Fracture de l'Histoire, p. 71.
17. «L'authenticité n'est-elle pas modelée sur le mythe du héros, le culte de

l'état d'exception comme cet instant où l'existant se voit exactement lui-même
en totalité », M. Haar, La Fracture de l'Histoire, p. 71.



194 ÉTUDES DE LETTRES

rieur du «caractère évasif de la vie réelle», c'est-à-dire en deçà
de la fiction : dans le vif des discours qui accompagnent nos
activités de tous les jours.

Dès lors qu'il est présenté comme cet entrelacement de significations

partagées qui font du monde un monde familier, le quotidien

se présente aux sujets, et à leur autocompréhension, avec un
pouvoir modélisant non moins fonctionnel que celui offert par la
médiation littéraire. Même ici, dans l'horizon ouvert par ses effets
de sens, nous voyons comme au fondement de ce travail quotidien
de «traduction en propre» — par lequel les sujets reconfirment
jour après jour l'image sociale de leur identité — ce que l'on
trouve, ce sont encore des histoires. Histoires « spontanées »,
immédiates, étrangères en principe à la réflexivité littéraire ; mais
capables d'inscrire un sujet dans un champ d'actions et de projets.
C'est en premier lieu à ces histoires et à ces narrations
quotidiennes qu'il faut donner le sens d'une textualité configurante
dans laquelle se définit concrètement l'espace fini de nos possibilités

narratives d'être.

Fabio Merlini
Université de Lausanne

traduit de l'italien par Maurice Sierro


	Identité, narration et histoire

