Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1996)
Heft: 3-4
Artikel: Identité, narration et histoire
Autor: Merlini, Fabio
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE

On peut lire I’identité du sujet de 1’histoire, dont on a I’impression de s’étre
éloigné en raison de cette expérience nommée aujourd’hui « fin de I’histoire », a
la lumiére du concept d’identité narrative élaboré par Paul Ricceur. Cependant,
cette possibilité de rapprochement demande a étre cernée par une analyse qui
montre aussi ses limites. C’est précisément I’intention de cet article de vérifier
jusqu’a quel point, le concept d’identité narrative peut épuiser toute notion
d’identité comprise comme phénomene époqual.

1. Epoque et forme de la subjectivité

Dans cette étude, j’entends discuter le théme ricceurien de la
narration a la lumiére de la question de I’identité. Et d’une ma-
niére particuliere a la lumiere de cette figure forte de 1’identité
qu’est I’identité époquale. Ce que dans un certain sens nous pour-
rons appeler méta-identité, ou identité des identités singuliéres.
Comme par exemple : le sujet économique, le sujet moderne de la
clinique, le sujet juridique. Ou, encore, a un niveau plus général,
le sujet historique. Quand, par exemple, G. Anders pense au sujet
de la troisieéme révolution industrielle comme a celui qui s’est dé-
parti du role d’agent historique en faveur de la technique! ce qu’il
entend déterminer c’est un caractere anthropologique de portée
époquale. Quelque chose comme un destin identitaire commun :
I’unique identité possible a 1’ere technocratique. De la méme ma-
niére, nous trouvons une tentative de reconstruction des princi-
pales déterminations époquales du soi-disant sujet de la modernité
tardive, dans les actuels débats sur la validité des contenus nor-
matifs de la modernité. A travers ces deux exemples, on peut déja
voir comment 1’identité vient a étre définie au moyen d’un dis-

1. Giinther ANDERS, Die Antiquiertheit des Menschen II, Miinchen: C.H.
Beck, 1987.



180 ETUDES DE LETTRES

cours dirigé vers la reconstruction de ces traits spécifiques qui
font d’une certaine qualité du temps historique une époque dis-
tincte des autres.

On se limitera, pour le moment, a éclaircir cet aspect dans le
seul cas du sujet historique en nous demandant ce que signifie af-
firmer que le sujet de I’histoire, plut6t que le produit d’une éman-
cipation qui restitue 2 I’homme une possibilité refoulée d’étre, est
une construction symbolique, dont les coordonnées anthropolo-
giques tirent origine d’une forme de vie particuliére. Je considére-
rai ici trois points. Premiérement: établir, comme je le fais
maintenant, une corrélation entre existence et forme de vie, veut
dire en général assigner a 1’identité le sens d’une disposition
conjoncturale et révocable. Rien, donc, qui puisse prétendre
confirmer dans le temps quelque chose comme une essence uni-
verselle de I’homme. Ce qui, dans ce cas spécifique, signifie re-
conduire le sujet de I’histoire a son contexte pragmatique, a
savoir cette s€émantique temporelle particuliere a laquelle, a partir
de Hegel, nous donnons le nom de modernité européenne : 1’hori-
zon dans lequel a pu prendre corps une figure de la subjectivité
immanente au cours temporel du monde — d’un monde devenu
désormais une seule chose avec 1’Histoire. Deuxie¢mement: le
sujet de 1’histoire est ce sujet pour qui I’histoire constitue une réa-
lité au singulier (Kollektivsingular)?, qui peut non seulement étre
racontée, comme 1’étaient les histoires traditionnelles, mais aussi
projetée — le lieu temporalisé d’un continuum induit par des
forces immanentes, ou si on préfere: I’horizon d’une praxis.
Histoire et sujet de 1’histoire appartiennent ainsi au dessein d’une
ontologie qui donne sens a leurs relations, assurant a ’une, I’unité
d’une temporalité processuelle potentiellement infinie, et a
’autre, un plan de finalité auquel soumettre les principes de son
propre agir. Et c’est ici qu’on peut voir, précisément, comme ces
deux réalités apparaissent le produit d’un méme processus institu-
tif, ou comme dirait C. Castoriadis d’un méme cadre de «signifi-
cations imaginaires?»; deux institutions qui d’un point de vue
analytique doivent étre toujours bien unies. Comme le sujet de

2. En ce qui concerne I’affirmation, autour du xvim® sieécle, du terme
«histoire » en tant que singulier collectif qui ne requiert plus le complément d’un
génitif, voir Reinhart KOSELLECK, Vergangene Zukunft, Zur Semantik geschicht-
licher Zeiten, Frankfurt a. M. : Suhrkamp Verlag, 1979.

3. Comnelius CASTORIADIS, L’Institution imaginaire de la société, Paris:
Seuil, 1975.



IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE 181

’histoire n’est pas 1’étre que nous sommes inconditionnellement,
de méme 1’histoire n’est pas le contexte temporel dans lequel
vient a chuter 1’existence, abstraction faite de ses formes conjonc-
turales d’historicisation.

Par la nature des problémes que seront soulevés plus en avant,
le troisiéme point requiert, enfin, un traitement moins synthé-
tique. Je ne voudrais pas, en fait, que la référence a la modernité,
qui a été présentée ci-dessus, soit équivoque. Je dirais donc tout
de suite que le terme n’entend pas tout a fait évoquer une réalité
ontologique omni-compréhensive, a méme d’épuiser la totalité
des attributs existentiels des sujets historiques. Et cela pour deux
raisons de fond. La premiere est qu’il n’est pas possible de déri-
ver de facon exhaustive une forme de la subjectivité d’une forme
de la temporalité seulement partiellement univoque. Au dépasse-
ment de 1’idée de I’Histoire en tant qu’« horizon incontournable »
de I’existence, M. Haar a consacré, depuis dix ans, une longue ré-
flexion critique, se précisant progressivement dans le cadre de sa
propre relecture de I’ceuvre de Heidegger®. Une relecture qui dans
son intégralité se préte parfaitement a 1’illustration de ce discours.
Quant a nous, nous reprendrons ici seulement les remarques selon
lesquelles, c’est a partir de la dissociation entre €tre et histoire,
terre et monde qu’il nous est permis de penser a nouveau l’exis-
tence et les phénomenes en dehors de leur encadrement époqual.

La seconde raison concerne, a I’inverse, 1’autre versant du dis-
cours. Que faut-il entendre quand on parle de I’unité temporelle
d’un ensemble de dispositifs époquals (par exemple les ordres
épistémiques de Foucault) auxquels on reconnait le pouvoir d’ar-
ticuler de fagon totale — comme dans la notion heideggérienne de
Geschick — la forme des sujets dans leur «historialité » finie ?
Faut-il entendre I’horizon d’une destinalité configurante, a 1’inté-
rieur de laquelle sont déja prévus tous les déplacements et toutes
les orientations possibles d’un sujet qui existe seulement dans le
langage prédisposé par cette ouverture méme ? Ou plutdt, selon ce
que suggere le débat sur I’opposition moderne vs post-moderne,
I’effet d’une réflexion qui cherche a s’assurer une propre stabilité
dialectique a travers I’individuation des coordonnées d’un espace,
soit a amender de facon critique (Habermas), soit a dépasser défi-

4. Ace sujet, se reporter aux trois ceuvres suivantes : Michel HAAR, Le Chant
de la terre, Paris : I’'Herne, 1985 ; Heidegger et I’essence de I’homme, Grenoble :
Jérdme Millon, 1990 ; La Fracture de [’Histoire, Grenoble : Jérome Millon, 1994.



182 ETUDES DE LETTRES

nitivement (Rorty)? Pour le type de relations qui est établi ici
entre horizon du moderne et horizon de 1’histoire, il faudrait ac-
cepter 1’idée d’une certaine oscillation entre les deux pdles de
cette alternative. Aussi, s’il est certain que n’importe quelle réfé-
rence a la modernité en tant que morphologie époquale distincte
des autres morphologies — les époques de 1’historiographie, ou
les dispositions de I’histoire de I’Etre de Heidegger — sous-en-
tendent toujours une constellation plurielle, ouverte, contradic-
toire, de positivités conjoncturelles et contextuelles qui seulement
a certaines conditions, et toujours dans le cadre d’un dessein stra-
tégique’® bien précis, peuvent étre normalisées afin d’assumer la
forme unitaire d’une époque.

Or I’observation selon laquelle le sujet de I’histoire — de la
méme maniere que le sujet juridique, le sujet économique ou le
sujet de la clinique — nait a la croisée d’une distribution particu-
liere des formes de la subjectivité®, n’est pas claire tant que reste
dans I’ombre 1a nature caractéristique de ces pratiques institutives
qui définissent, pour chacune d’elles, un cadre précis de référence
anthropologique. Ma these de ce point de vue, est que leur nature
est toujours en derniére analyse de type narratif. Dans I’idée pré-
cise que pour les sujets raconter signifie avant tout confirmer une
identité dont les coordonnées sont déja inscrites dans les jeux lin-
guistiques qu’articulent les espaces de communication de la com-
munauté d’appartenance: une confirmation qui équivaut aussi
toujours a la reproduction d’un état du monde. Nous racontons ce
que le monde exhibe comme possibilité d’étre pour notre propre
étre, et de ce point de vue nous sommes ce que, de fois en fois,
nous pouvons étre, une temporalité finie. De ce point de vue,
notre manieére de nous raconter est toujours, en principe, la répéti-
tion d’une certaine ontologie familiere — celle dans laquelle a été
rendue possible précisément la prise de parole.

Une analyse plus articulée de ce point devrait pouvoir montrer
comment la stabilité d’un état du monde, quant au mode d’étre du
monde tout court, dépend du concours de tout un ensemble de dis-

5. Jai discuté le probleme des modalités théoriques a travers lesquelles la ré-
flexion attribue la signification d’une unité au profil temporel d’une époque, en
me référant spécialement 2 la notion de « modernité », dans I’essai « Hérédité eu-
ropéenne : la mémoire du pluriel », Paradigmi, 35 (1995), p. 245-53.

6. Pour une clarification du théme, en relation a la possibilité de Iégitimer une
pratique philosophique comme action particuliére de la communication, voir
Papi FuLvio, Confini della filosophia, Ibis, p. 9-16.



IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE 183

ciplines et de pratiques qui partagent a 1I’égard du sujet une
analogue «volonté de dire», une volonté qui se traduit dans la
tentative diversement formalisée de donner voix a sa réalité
contingente. Ainsi, dans cette appropriation épistémique, et plus
précisément dans les effets de rechute des savoirs, tels que par
exemple le droit, la médecine, I’économie, et par conséquent dans
leurs champs d’application respectifs — songeons seulement au
marché — le sujet « trouve » une certaine objectivation du corps
comme réalité de son propre corps. Mais pour que cela soit
concrétement possible, pour que le sujet puisse se reconnaitre
dans un corps et faire précisément d’un corps son propre corps
«naturel », il faut qu’il s’approprie les discours et les pratiques
qui concourent au processus de son objectivation. Et cela c’est,
exactement ce qui arrive quotidiennement dans les récits qui défi-
nissent les espaces de ’interaction sociale : raconter pour se ra-
conter, c’est-a-dire pour retrouver 1’identité du soi propre dans la
stabilité toujours a nouveau confirmée d’un monde habitable.
Individuer la configuration identitaire d’une forme déterminée
de la subjectivité, signifiera alors s’interroger sur 1’autoréféren-
cialité de ces récits, lesquels, comme nous 1’avons vu, sont de fait
la traduction d’une volonté ontologique bien déterminée. C’est
certainement 1a la relation a partir de laquelle reconstruire la
configuration identitaire qui définit I’anthropologie du sujet de
I’histoire. Méme si nous nous limiterons ici seulement a I’idée
selon laquelle c’est dans un certain type de récit et de narration,
ou plus simplement de discours, que cette anthropologie a trouvé
le véhicule pour sa propre auto-reproduction. Toutes ces « fabula-
tions » infinies sur le propre étre dans le monde, ou comme dirait
Lowith sur le propre mode d’étre dans un monde devenu unilaté-
ralement «histoire», qu’a partir d’un moment déterminé, les
hommes ont commencé a échanger, aussi bien dans la sphere pri-
vée que publique. Et dont I’écho est peut-étre encore audible, non
sans un certain embarras, dans quelques topoi de la rhétorique po-
litique.

2. Contextes de l’'identité narrative

La référence a ces trois notions requiert maintenant une clarifi-
cation terminologique. C’est ce que nous ferons, ainsi qu’on 1’a
dit, dans le cours d’une discussion sur la théorie herméneutique
de la fonction narrative appliquée par Ricceur méme au probléme



184 ETUDES DE LETTRES

de I’identité. Le concept d’identité narrative apparait, une pre-
miere fois, quand Ricceur, dans le contexte de la discussion sur les
modalités de fictionalisation de I’historiographie, prend en consi-
dération ces types particuliers d’événements que la langue an-
glaise appelle epoch-making: les événements fondateurs d’une
communauté historique déterminée’. C’est-a-dire tous ces événe-
ments qui tirent leur signification principale en raison de leur ca-
pacité de refonder incessamment la conscience identitaire d’une
communauté et de ses membres. Comme la confirmation de ce
type de conscience advient toujours a travers sa propre réitération
narrative, Ricceur peut parler ici de I’identité narrative comme de
la forme méme de I’identité d’'une communauté. Une définition
plus articulée de cette expression apparait a 1'inverse quand
Ricceur récapitule la stratégie suivie pour caractériser, dans ses
multiples articulations, le phénomeéne de la contamination entre la
pratique textuelle de 1’historiographie et celle de la fiction®. Vue
du coté de cette dialectique, qui reconstruit le jeu croisé de leurs
respectives finalités référentielles, 1’activité mimétique du récit
vient a étre caractérisée a travers I’invention d’un « tiers-temps »,
le temps humain, résolutive des apories issues de la réflexion phi-
losophique sur le temps (d’Aristote a Heidegger, en passant par
Augustin, Kant et Husserl). Mais pour que 1’union entre 1’histo-
riographie et la fiction constitue vraiment une riposte a la phéno-
ménologie pure du temps, 1l est nécessaire, observe Ricceur, que
de leur croisement puisse étre effectivement déduit un processus
narratif d’identification identitaire, a méme de médiatiser une
forme de la temporalité «inséparablement » phénoménologique et
cosmologique. La vérification de la pertinence de la riposte,
jaillie de ce rapprochement, reviendra précisément au discours sur
le concept d’identité narrative.

Ce n’est cependant pas ici I’occasion de discuter, dans toutes
ses implications théoriques, les analyses extrémement articulées
qui sont au fondement d’un tel concept. Pour ce qui est de 1’ob-
jectif que nous nous sommes fixé, il est déja suffisant de re-
prendre les points a propos desquels Ricceur développe I’idée de
la fonction narrative, au niveau seulement du probleme de 1’iden-

7. Paul RIC®UR, Temps et récit 1, le temps raconté, Paris : Seuil, 1985, p.
272
8. Ibid., p. 354.



IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE 185

tité. La définition de I’identité d’une communauté ou d’un indi-
vidu, si on veut échapper aux antinomies et aux paradoxes de
I’identité entendue soit dans la signification latine de I’idem, soit
dans celle négative de la philosophie du soupcon, doit tenir pré-
sente a I’esprit ce simple fait établi: que I’individuation identi-
taire présuppose toujours une question a propos du qui d’une
action déterminée, une question a laquelle on répond avec un acte
de nomination qui correspond toujours aussi & une désignation.
Quelqu’un est nommé a travers la désignation d’un nom propre.
Mais si on regarde au cours d’une existence entiere, de la nais-
sance a la mort, I’acte de dénomination individuant ne dit rien en-
core sur le «principe de conservation» de 1’identité. Pour étre
complete, il faut en effet que la réponse soit articulée en un mode
narratif : une these reprise explicitement des analyses de Hannah
Arendt au cinquieme chapitre de La Condition humaine, ou appa-
rait clairement comment pour pouvoir saisir le qui de 1’action il
faut passer a travers le récit de 1’histoire d’une vie — a moins
que, selon précisément 1’exemple de la tradition philosophique,
on continue a considérer prioritaire, plutét que le discours sur sa
spécificité singuliere, celui abstrait sur ses qualités universelles.
Ce qui en substance signifie : soustraire I’identité du nom propre a
la précarité de son fondement; offrant ainsi un support narratif a
I’évidence problématique de sa permanence (identitaire) dans le
temps. La méme chose peut se dire aussi dans les termes de 1’ana-
lytique existentielle de Heidegger qui, au moins sur ce point, est a
I’origine autant des réflexions de Ricceur que de Arendt: I’étre du
Dasein n’est pas [’existentia entendue dans 1’acception de 1’onto-
logie traditionnelle ; en tant qu’essence de cet étre, I’homme, qui
répond au nom du Dasein, I’existence définit une modalité d’étre,
dont les caracteéres sont irréductibles aux propriétés des autres
étres. Nous dirons alors que I’articulation narrative de I’existence
est une riposte a I’interprétation ontologique du qui entendu de
maniére équivoque comme subjectum.

L’herméneutique du soi, qu’ici Ricceur se limite cependant a
anticiper, a précisément la tiche d’approfondir cette idée narrative
de I’identité d’une maniére telle qu’elle assure le qui de 1’action
contre les incohérences dans lesquelles tombent les philosophies
du cogito, quand elles congoivent 1’existence d’une identité
(méme) indifférente au changement de ses états et, pour ainsi dire,
imperméable au travail du temps. Cherchant toutefois a ne pas re-
produire, en méme temps, les positions tout autant probléma-



186 ETUDES DE LETTRES

tiques de la philosophie de 1’anti-cogito, par lesquelles, a 1’égard
de I’action temporelle, I’identité du sujet, du sujet identique®, est
seulement une illusion, une forme vide prise dans le tourbillon de
I’hétérogénéité absolue, de la pure différence, du toujours autre
des sensations, états, impressions, cognitions, émotions, volitions,
etc. Pour pouvoir faire cela, Ricceur doit investir 1’idée morce-
lante de la temporalité, et I’idée monolithique de 1’identité de
I’idem avec un regard qui consent a rendre dynamique la notion
d’identité. De quelle maniere ? Avant tout en attribuant une qua-
lité autre a 1’expérience du temps; c’est-a-dire en pensant cette
méme expérience comme une structure originaire de I’identité ;
tout le contraire d’un agent étranger qui menace de 1’extérieur sa
propre unité, ou qui, des le début, la ferait apparaitre comme une
simple chimere. Mais comment définir concrétement cette struc-
ture temporelle qui dynamise 1’identité statique et abstraite des
philosophies du sujet, par I’intériorisation de la temporalité « dis-
sipative » des herméneutiques du soup¢on ? En recourant au mo-
deéle de I'identité dérivé de la composition poétique du texte
narratif. Ricceur peut ici répondre d’une fagon immédiate, puisque
la question fait suite a son élaboration de la théorie herméneu-
tique de la fonction narrative. La vie comme texte, le texte d’une
vie. Reviennent ainsi au premier plan les catégories qui se situent
au cceur de la réflexion de Temps et récit sur la temporalité narra-
tive. Préfiguration, configuration, refiguration : autant de notions
qui indiquent la circularité entre expérience, temps et sens. Le
passage de 1’idée d’identité, entendue comme idem, a I’identité
entendue comme ipse — qui est en substance 1I’expression a tra-
vers laquelle Ricceur définit la possibilité d’outrepasser, d’un
point de vue épistémique et ontologique, le «double héritage —
positif et négatif — des philosophies du sujet'®» —, peut donc se
servir des résultats issus de I’analyse de la triple mimesis. L’ opé-
ration configurante de la mise en intrigue narrative ne déplace pas
I’expérience négative du changement et de la mutabilité, propre
du monde préfiguré de 1’action quotidienne, mais plutdt la recom-
pose dans 1’unité d’une dimension du sens qui refigure notre rap-
port avec le monde. Pour cela, I’application réflexive des
configurations narratives, permet de refigurer le soi (ipse) de ma-
niére que les expériences du changement et de la mutabilité puis-

9. Ibid., p. 355.
10. Paul RICEUR, Soi-méme comme un autre, Paris : Seuil, 1990, p. 14.



IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE 187

sent venir s’inclure dans la cohésion d’une vie. L’identité (narra-
tive) de I’ipse, conclut Ricceur, est celle d’un soi instruit auto-ré-
flexivement par les ceuvres de la culture, c’est-a-dire par ces
ceuvres qui contribuent a rendre intelligible 1’histoire d’une vie.
C’est en suivant seulement cette voie que le sujet peut atteindre
cette position réflexive qui lui permet d’étre, en méme temps,
aussi bien autobiographe que lecteur et écrivain de sa propre vie.

Ma question est ici de savoir si le phénomene qui donne lieu a
I’identité narrative, peut étre circonscrit a cette expérience de ré-
ception, plus ou moins consciente. Ou s’il n’est pas plutdt vrai
que les «narrations » qui y interviennent appartiennent de fait a
un horizon plus vaste que celui indiqué par Ricceur avec I’expres-
sion «ceuvres de la culture ». L’identité est toujours une identité
narrative, mais les récits qui ’instituent de la sorte ne sont pas
seulement, et peut-€tre ni non plus principalement, les textes dans
lesquels se refléte une tradition culturelle déterminée. Si I’identité
¢tait un processus d’appropriation limité exclusivement aux
ceuvres de la culture — les seules capables, selon 1’auteur, d’offrir
un principe d’unité aux contenus d’expérience de 1’ipséité —, que
faudrait-il alors penser et comment rendre compte de ces identités
qui se constituent aux marges d’un tel horizon? Je n’irais pas
jusqu’a soutenir que cette prospective, conduit a projeter sur le
phénomeéne de I’identité cette méme opposition entre authenticité
et inauthenticité, dont s’est servie 1’analytique existentielle de
Heidegger, pour fonder 1’auto-compréhension de 1’étre-1a. L’ ob-
jectif, ici, est beaucoup plus modeste: exposer quelques expé-
riences sociales de subjectivisation étrangeres au contexte indiqué
par Ricceur, mais non pour cela moins impératives. Discours,
échanges communicatifs, micro-récits quotidiens, interactions
dialogiques. Ce sont seulement quelques-unes des pratiques so-
ciales par lesquelles les membres d’une communauté reconfir-
ment incessamment 1’image publique et privée de leur identité :
autant de formes d’une mise en scéne narrative qui, dans le vif
des actions quotidiennes, apporte une stabilité a la signification
de notre habiter-au-monde. Et donc aussi aux modalités plurielles
de notre étre-habitant-ce-monde. Pouvoir compter sur un horizon
de sens qui transforme le monde dans notre monde, signifie alors
partager un langage dans lequel I’identité est déja inscrite en tant
que forme historique d’une subjectivité possible. L’identité du soi
est une identité narrative, parce que l’ordre des pratiques au
moyen desquelles les hommes se reconnaissent contextuellement
en tant qu’agents de discours et d’actions, est lui-méme narratif.



188 ETUDES DE LETTRES

Nous sommes, comme on le voit bien, loin de ’idée de 1’identité
acquise par la voie littéraire, par le seul medium de la lecture et
de ses effets cathartiques. Tout comme nous sommes loin de
I’«incessante » activité de redescription, par laquelle 1’ironique li-
béral défini par Rorty, s’approprie la tradition littéraire et philo-
sophique pour se donner la meilleure identité possible'!.
Littérarité et « prosaicité », représentent ainsi deux univers de ré-
férence disctincts, lesquels, méme s’ils déterminent le phénomene
de I’identité personnelle en termes narratifs, introduisent la sub-
jectivité dans le contexte d’un travail autoréflexif profondément
divers, ce qui n’indique cependant pas, nécessairement, un écart
qualitatif. On peut trés bien reconduire I’identité dans le cadre
prosaique de la communication quotidienne, sans pour autant 1’as-
similer au mode d’étre anonyme de la Verfallenheit heideggé-
rienne. De cette prosaicité, il nous importe seulement de vérifier
le pouvoir modélisant, la maniere d’agir sur la perception autoré-
flexive des sujets. Elle a ici un rdle anthropologique central, que
le concept de narration peut nous aider a préciser. Mais, je le ré-
péte, s’avancer dans cette direction ne signifie pas tout a fait voir
dans le tissu narratif du quotidien, un envers défectueux de cet
«examen de soi-méme » par la médiation de la lecture, a laquelle
Ricceur se réfere dans les pages que nous sommes en train de
commenter.

A dire vrai, cependant, jusqu’ici Ricceur ne s’est pas aventuré
plus loin que la simple présentation d’un ensemble de themes qui
seront développés d’une maniére systématique dans Soi-méme
comme un autre. Nous devons alors nous demander, en particulier
a la lumiere des études v et vI de cet ouvrage, quels autres élé-
ments confirment I’objection naguere soulevée. Cherchant cepen-
dant, a ne jamais perdre de vue le fait que la référence aux notions
d’identité narrative, a pour nous la signification précise de rendre
plausible I’idée de I’identité en tant qu’effet d’un processus parti-
culier de modélisation, plutdt que celle d’une dotation naturelle,
stable et linéaire, capable, pour ainsi dire, de croitre sur soi-méme
sans fissure. C’est pourquoi, nous limiterons notre lecture a un
seul point: le caractere indirect de 1’auto-connaissance du sujet et
le role joué par 1’activité de raconter. Comme le dit bien Manuel
Cruz dans une lecture aussi synthétique que pertinente de Ricceur,

11. Richard RortY, Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge, New-
York : Cambridge Univ. Press, 1989.



IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE 189

la connaissance que le sujet peut avoir de soi est toujours une
connaissance médiate de signes, de symboles, et d’ceuvres cultu-
relles. Dans le cadre de ces multiples médiations, «la raison ul-
time de notre raconter c’est nous-mémes, en tant que
configuration de notre propre identité'*». Cependant, I’analyse de
Ricceur aborde la dimension du récit a un niveau qui n’est pas ou
I’est seulement dans un second temps, celui des sujets engagés
dans la production de (micro)récits o, comme dans I’autobiogra-
phie, auteur et protagoniste coincident. Quand Ricceur parle du
role de médiation de la fonction narrative, il entend certainement
souligner le caractere indirect de la connaissance de soi, mais
dans ce cas, la médiation offerte par le récit dépend d’un proces-
sus d’appropriation qui demande pour son compte la médiation de
I’acte de lecture. Comme mimesis du monde réel, I’ceuvre offre
une interprétation du monde, qui au lieu d’étre la simple repro-
duction d’un état de choses, représente une redescription —
Temps et reécit 111 parle, a cet égard, de refiguration — de 1’hori-
zon de la praxis. Et, pour en venir sur ce point, I’opération qui
permet de s’approprier des significations véhiculées par ce pro-
cessus de refiguration, est précisément la lecture. Par le biais de la
lecture, le lecteur réinterprete son propre rapport au monde a la
lumiere du rapport que le héros de la narration (historique ou de
fiction) entretient avec son monde. L’ offre d’un monde du texte,
représente toujours aussi une offre de sens qui place le lecteur
dans les conditions de pouvoir se reconnaitre a 1’intérieur d’une
nouvelle forme d’existence. Mais se reconnaitre dans une nou-
velle forme d’existence, signifie également s’ approprier une nou-
velle qualité du temps, et donc investir les événements de sa
propre vie au moyen d’un nouveau processus d’historicisation. Le
point est de la plus grande importance pour Ricceur, du moment
que toute son analyse peut étre lue comme une tentative d’affir-
mer le caractére temporel de ’existence. Nous ne sommes pas
seulement le produit d’une histoire qui nous appartient, nous
sommes aussi toujours notre propre histoire : ¢’est la raison pour
laquelle identité et histoire deviennent une seule chose. Tout le
probléme est donc de reconnaitre cette histoire, et ainsi de savoir
la raconter : et ¢’est, précisément, ici qu’intervient le modele de la
littérature avec ses multiples schémes narratifs.

12. Manuel Cruz, «Il presente respira attraverso la storia», Iride, 9 (1992), p.
62.



190 ETUDES DE LETTRES

Il n’est pas légitime de demander a quelle identité personnelle
correspond une forme déterminée d’existence, sans en méme
temps s’interroger sur la dimension temporelle, ce qui signifie
poser le probleme de sa profondeur historique. L’horizon narratif
offre a I’identité un modele dynamique pour penser de fagon uni-
taire la dimension temporelle de I’existence humaine. Dans cette
optique, alors, le processus de composition narrative devra étre
interrogé au niveau de sa fonction organisatrice, la ou I’intelli-
gence synthétique du texte intervient pour donner un caractére or-
ganique au cours de I’histoire. Appliqué au probleme de I’identité
personnelle, cela veut dire affronter, précisément avec les instru-
ments de la théorie narrative, la tension entre les forces discor-
dantes et centrifuges de I’expérience — le temps comme facteur de
différence — et celles, pour ainsi dire, connectives qui donnent
unité a I’histoire d’une vie. C’est ici que Ricceur propose de re-
prendre en propre et «a un niveau supérieur de conceptualité'?»,
I’équivalence posée spontanément par Dilthey entre connexions
de vie et histoire de vie.

Il faut donc se demander maintenant comment se réalise une
telle connexion, ou mieux, comment elle peut étre conceptualisée
a la lumiere de la théorie narrative. Un premier pas important
dans cette direction est la discussion de la notion de configura-
tion. Le terme de «configuration » est ce qui déja dans Temps et
récit identifiait les modalités a travers lesquelles le récit en tant
que construction d’une intrigue, reconduit a I’unité de 1’ histoire
les émergences improvisées, véhiculées par I’ordre discontinu
dans lequel se présentent les épisodes singuliers. Le terme indique
donc la capacité propre du récit de recomposer 1’irruption déstabi-
lisante de 1’événement narratif, dans le continuum d’une histoire.
L’expression «synthése de 1’hétérogeéne » est a 1’inverse, 1’autre
notion également tirée de Temps et récit, qui apparait a ce niveau
d’analyse, pour définir le résultat de 1’art narratif de la composi-
tion, comme un mouvement de transformation de la contingence
en nécessité, quand de simple occurence inattendue, I’événement
est transfiguré rétroactivement en élément décisif de la progres-
sion méme de 1’histoire. Celui qui d’abord était seulement source
de discordance, de fracture — 1’accident —, devient maintenant,
a travers ’intrigue narrative, un facteur de concordance: un seg-
ment de I’unité de I’histoire auquel on ne peut renoncer.

13. P. Ricceur, Soi-méme comme un autre, p. 168.



IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE 191

Ces deux notions mettent déja en lumiére un modeéle connectif
de composition qui subordonne la discontinuité a la continuité,
selon une combinaison dynamique des événements ou des actions
capables d’intégrer a la permanence du temps ce qui semble en
étre le contraire, ¢’est-a-dire « la diversité, la variabilité, la dis-
continuité, 1’instabilité'*». Nous ne suivrons pas maintenant
Ricceur dans son analyse de la catégorie narrative du personnage.
Ce qui a été dit jusqu’ici est déja suffisant pour indiquer quelle
est la voie qui conduit de I’identité personnelle a I’identité narra-
tive. Nous devons par contre nous demander, sur ce point, en quel
sens et avec quelles réserves, la notion d’identité narrative peut
étre étendue a un mode d’étre qui n’est pas assimilable, ou au
moins pas completement, a 1’identité du discours de Ricceur.
L’identité du sujet de I’histoire fait plut6t référence a la généralité
d’un collectif qui codifie une modalité époquale d’étre. Mais que
signifie penser une « modalité époquale d’étre », sur le modele de
I’identité narrative qui a plutdt le caractére d’une «liberté »
d’étre ? Je dirais aussitot que le modele fourni par Ricceur, avec le
soutien de la théorie narrative, a I’avantage d’offrir a notre pros-
pective un concept dynamique et constructif d’identité, étranger a
n’importe quelle tentation substantialiste. Ce qui signifie, en der-
niere analyse, I’invalidation définitive de la question de la rela-
tion entre horizon historique et essence historique de I’homme.
Aussi bien que 1’identité narrative, 1’identité du sujet de 1’histoire
est une identité construite. En revanche, le contexte narratif de la
construction, ainsi que je 1’ai déja avancé, est différent.

3. Identité et discours

Je ne répéterai pas maintenant les objections relevées précé-
demment a 1’égard de I'unilatéralité d’une perspective qui ac-
corde a la médiation de la lecture une telle centralité qui rend trés
problématique 1’identification des formes d’identités étrangeéres
(ou antécédentes) aux schemes constitutifs de la narration litté-
raire'>. Demandons-nous plutdt quelle autre nuance doit assumer
I’idée de narration, quand on entend échapper a cette exclusion.
L’institution identitaire du sujet de 1’histoire est un processus épo-

14. Ibid. p.168.
15. Pour une bréve discussion sur ce point, voir Carlo SiNI, « Narrazione e
tradizione », Iride, 9 (1992), p. 92-96.



192 ETUDES DE LETTRES

qual qui se sert de la dimension narrative pour fixer les coordon-
nées existentielles d’une forme particuliére de vie. Le terme de
«récit» n’indique pas ici seulement, ou principalement, 1’objet
d’une appropriation qui, par le médium de la lecture, offre un sup-
port a la nécessité d’interpréter de fagon unitaire I’histoire d’une
vie. Il représente plutot 1I’ensemble des discours qui donnent corps
aux différents phénomenes intersubjectifs d’intégration sociale, et
qui dans cette attribution, affirment une possibilité de dire en quoi
se traduit immédiatement aussi une possibilité d’étre : le dire des
sujets comme horizon signifiant de leur appropriation autoré-
flexive par le discours. Il s’agit moins ici du produit d’une appro-
priation de la fiction par la vie, que d’une appropriation de la vie
par un raconter non médiatisé en termes littéraires. Peut-étre,
faut-il reconnaitre dans cette idée du récit cette méme producti-
vité, qu’un auteur comme M. Foucault attribue aux diverses pra-
tiques de subjectivisation de I’€tre humain ? Il est certain que dans
les analyses de Foucault sur la relation entre subjectivisation et
procédure de vérité, s’impose une idée d’identité qui pondere les
aspects plus problématiques de la perspective de Ricceur —
comme par exemple, I’excessive autodétermination accordée a un
sujet idéal qui est inscrit le plus souvent au plan de la possibilité
et, relativement, de la libre volonté. Ce qui ne revient pas a pro-
poser une lecture unilatérale du discours foucaldien sur les pro-
cessus de subjectivisation ; puisqu’en aucun cas 1’identité peut ici
étre entendue seulement comme 1’effet d’un régime de pouvoir
particulier. Ma préoccupation n’est pas en effet ici d’opposer
I’une a I’autre deux perspectives de nature radicalement opposée.
S’il y a un sens a se référer a Foucault, sur ce point du discours,
c’est plutdt en vertu de son oscillation entre I’analyse des déter-
minations des pouvoirs/savoirs et celle des points de résistance
d’un contre-discours capable toutefois de s’opposer a leur enva-
hissement. Abstraction faite de I’indétermination dans laquelle
elle est laissée, cette oscillation met bien en lumiere le champ hé-
térogéne des pratiques d’action locale — jeux de vérité, tech-
niques éthiques d’autocompréhension, procédures de domination,
de pouvoir — auxquelles est reconduite I’expérience herméneu-
tique de la constitution du soi, quand on se pose le probleme des
régularités procédurales qui informent 1’identité historique des in-
dividus. Les analyses de Foucault sur les différents modes de sub-
jectivisation, sur les processus directs et indirects de constitution
de I'identité, placent I’herméneutique du soi dans un réseau de
conditionnements matériels, sous la domination de formes spéci-



IDENTITE, NARRATION ET HISTOIRE 193

fiques de la temporalité. Mais n’est-ce pas exactement a cette plu-
ralité — qui dissout 1’unité du temps et de I’histoire, cet horizon
hétérogene de pragmata sans centre, sans Sujet, et donc sans in-
tentionnalité — que Ricceur oppose le discours sur la médiation
de la fonction narrative ? L’analyse de la médiation du récit est
une riposte a cette condition du quotidien, dispersive et centri-
fuge, que Heidegger aussi, d’un point de vue phénoménologique,
considere comme un empéchement a mener 1’existence dans sa
totalité, a savoir dans ce qui la fait étre différente des autres,
unique : une ipséité soustraite a I’anonymat'®. Heidegger n’est pas
ici une référence fortuite. L’existence est toujours, avant tout,
dans une condition de dispersion. Le passage a I’ipséité requiert
un acte réflexif d’auto-appropriation. Et un tel acte réflexif
d’auto-appropriation représente aussi la recomposition narrative
indiquée par Ricceur. Nous pouvons demander a la narration de
nous restituer I’unité d’une existence temporelle qui dans la vie
réelle a égaré I’intelligibilité de son sens. Ou bien, comme le sug-
gere M. Haar a propos des analyses de Heidegger, nous pouvons
chercher a échapper a la condition d’anonymat, d’oubli, d’instabi-
lité et de dispersion temporelle dans laquelle vient a se trouver la
vie, quand elle se soumet au systeme de finalité pratique, fonc-
tionnel et opératoire, qui gouverne le monde quotidien.
Comment ? En faisant recours a la fiction héroique de 1’authenti-
cité!?. Deux cas dans lesquels le probléme est toujours celui d’une
identité qui cherche a s’affirmer au niveau de son unité et de sa
singularité. Temps du propre devenir nécessaire versus temps plu-
riel et discontinu des activités pratiques et quotidiennes. Et nous
pourrions aussi dire : deux manieres de répondre a I’expérience du
monde en tant que source d’opacité, qui s’oppose au mouvement
réflexif de I’auto-reconnaissance. Et qui, précisément, pour cette
raison doit étre transcendé. Méme si, a la différence de Heidegger,
Ricceur a une idée moins radicale de la sortie du monde, en tant
qu’il reconnait plutét en elle, une condition de la possibilité
méme d’y faire retour, avec tous les bénéfices qu’apportent un re-
gard familiarisé aux stratégies refiguratives de la fiction.
Personne ne peut nous empécher, toutefois, de nous tenir a 1’inté-

16. M. Haar, La Fracture de I’Histoire, p. 71.

17. «L’authenticité n’est-elle pas modelée sur le mythe du héros, le culte de
I’état d’exception comme cet instant ou I’existant se voit exactement lui-méme
en totalité ?», M. Haar, La Fracture de I’Histoire, p. 71.



194 ETUDES DE LETTRES

rieur du «caractere évasif de la vie réelle », c’est-a-dire en decga
de la fiction: dans le vif des discours qui accompagnent nos acti-
vités de tous les jours.

Dés lors qu’il est présenté comme cet entrelacement de signifi-
cations partagées qui font du monde un monde familier, le quoti-
dien se présente aux sujets, et a leur autocompréhension, avec un
pouvoir modélisant non moins fonctionnel que celui offert par la
médiation littéraire. M€me ici, dans 1’horizon ouvert par ses effets
de sens, nous voyons comme au fondement de ce travail quotidien
de «traduction en propre» — par lequel les sujets reconfirment
jour apres jour ’image sociale de leur identité — ce que ’on
trouve, ce sont encore des histoires. Histoires « spontanées », im-
médiates, étrangeres en principe a la réflexivité littéraire ; mais
capables d’inscrire un sujet dans un champ d’actions et de projets.
C’est en premier lieu a ces histoires et & ces narrations quoti-
diennes qu’il faut donner le sens d’une textualité configurante
dans laquelle se définit concretement I’espace fini de nos possibi-
lités narratives d’étre.

Fabio MERLINI
Université de Lausanne

traduit de I’italien par Maurice Sierro



	Identité, narration et histoire

