
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 3-4

Artikel: Explorations personnalistes

Autor: Ackermann, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EXPLORATIONS PERSONNALISTES

Le grand projet d'«anthropologie» philosophique de Paul Ricœur puise son
inspiration dans le personnalisme. A sa façon, ce métaphysicien aux multiples
allégeances renouvelle et prolonge la pensée combattante du mouvement Esprit.
Il incarne, à la suite d'Emmanuel Mounier, Denis de Rougemont, Nicolas
Berdiaeff et Paul-Louis Landsberg, la tangente existentialiste du personnalisme.

Le personnalisme, à l'instar du marxisme et de l'existentialisme,

traverse le siècle. Il a désormais son histoire, par trop ignorée

par une philosophie universitaire enfermée dans ses recherches
conceptuelles, par trop combattue aussi par ceux-là mêmes qui
rechignent à s'engager dans la vie de la cité et demeurent en marge
de l'Histoire. Pourtant, dans ce XXe siècle chaotique, incohérent,
individualiste et athée, emporté par les mythes collectifs, de
nombreux penseurs, de formation et de sensibilité différentes, ont
trouvé dans ce courant d'idées matière à répondre valablement aux
dérives de l'idéalisme abstrait et du matérialisme dialectique, des
instruments de réflexion et des moyens d'action qui préservent et
enrichissent ce que Ton appelle depuis Kant Téminente dignité de
la personne humaine. C'est que, dès les années trente, l'un de ses
fondateurs d'inspiration catholique, Emmanuel Mounier, a exercé
sur des hommes de sa génération une rare puissance d'éveil et
d'accueil. Paul Ricœur, alors jeune universitaire, compte parmi ses

lecteurs, à l'écoute de cette philosophie combattante, éducative
dans ses intentions et révolutionnaire dans son action.

Au soir d'une vie intellectuelle féconde, Paul Ricœur reconnaîtra

dans son itinéraire de multiples allégeances, lesquelles, toutes,
s'inscrivent dans un grand projet d'« anthropologie » philosophique.

Héritier spirituel de la phénoménologie husserlienne et de

la philosophie réflexive française, exégète des textes bibliques



160 ÉTUDES DE LETTRES

tout en se déniant le titre de théologien, et commentateur inlassable

des philosophes anglo-saxons et allemands, « clarificateur »

aussi des défis éthiques du monde contemporain et théoricien du
langage, le philosophe est assurément un compagnon du person-
nalisme. D'autres que nous, depuis plusieurs années, ont abordé
les aspects très techniques de la philosophie ricœurienne. Nous
voulons, quant à nous, brièvement évoquer ici les attaches
personnalistes de Ricœur et les quelques textes, espacés dans le

temps, qui fondent cette allégeance souvent méconnue, à partir de
sa rencontre avec l'œuvre d'Emmanuel Mounier, dont il renouvelle

et prolonge, à sa façon, la pensée.
Rien ne semblait pourtant prédisposer le jeune Paul Ricœur,

d'éducation protestante, à s'ouvrir au mouvement personnaliste.
Durant ses années de formation, l'univers catholique lui était en
effet « un monde complètement étranger », et le « monde extérieur
faisait plutôt figure de curiosité1 ». Moulé par le «ghetto » universitaire

rennois et parisien, et attiré par lui, rien ne semblait l'inciter
à suivre l'aventure d'une philosophie non universitaire et qui

se revendiquait telle. Ses premières «vraies» attaches
philosophiques, Paul Ricœur les nouera à l'égard de Henri Bergson, de
Jules Lagneau et de Jules Lachelier, puis de Jean Nabert, avant la
rencontre décisive de la philosophie existentielle, Gabriel Marcel
et Karl Jaspers, et de la phénoménologie d'Edmond Husserl.
Entre ces différentes écoles le jeune agrégé en Sorbonne percevait
certes des tensions, « mais elles étaient tenues pour les conditions
saines d'une activité philosophique militante2».

Comme de nombreux jeunes intellectuels protestants de sa
génération, Paul Ricœur est brutalement réveillé au seuil des années
trente par le message dogmatique et antiphilosophique du théologien

suisse Karl Barth, et séduit par les activités militantes et les
conférences d'André Philip3 dans les mouvements d'étudiants
protestants. La jonction avec le mouvement Esprit, qui ouvrait alors
un débat fraternel avec les croyants et les non-croyants et
infléchissait le débat dans le sens d'une redécouverte de l'homme dans

son intégralité, s'avérait presque naturelle, sinon inéluctable:

1. Paul Ricœur, La Critique et la conviction, entretien avec François Azouvi
et Marc de Launay, Paris : Calmann-Lévy, 1995, p. 19.

2. Paul Ricœur, Réflexion faite, autobiographie intellectuelle, Paris: Esprit,
1995, p. 18.

3. (1902-1970) Militant socialiste et chrétien, professeur à la Faculté de droit
de Lyon et membre de la Fédération française des étudiants chrétiens.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 161

Les orientations philosophiques et chrétiennes de Mounier
m'étaient familières. La notion de personne, chère à Mounier, trouvait

une articulation philosophique, seulement plus technique, si je
puis dire, chez les penseurs évoqués plus haut.

Le mouvement personnaliste, alors en quête d'un approfondissement

doctrinal grâce à l'apport de penseurs originaux — Paul-
Louis Landsberg, élève de Max Scheler, Nicolas Berdiaeff,
Alexandre Marc et Denis de Rougemont notamment —, proclamait

la primauté du spirituel contre tout autre ordre de valeurs et
appelait à une conversion, au sens biblique du terme. Il cherchait
à dissocier le spirituel d'avec le politique, et plus spécialement
d'avec la droite bien-pensante, se désolidarisait du «désordre établi

», en un moment où, d'une part, l'homme devenait esclave des

nouveaux mythes (la masse, la classe, la race, la nation, le capital,
etc.) engendrés par le siècle, et où, d'autre part, les philosophes
autant que les hommes politiques n'avaient plus rien à offrir pour
remédier à une crise profonde de la civilisation occidentale. Dans
ce contexte de dépossession des valeurs et de destruction des
rapports humains, le personnalisme suggérait au jeune philosophe
des horizons neufs :

La conjonction entre personne et communauté représentait [...]
une avancée inédite, par rapport à la sorte de réserve encouragée par
les philosophes de métier4.

Le climat politique et idéologique des années trente, la « montée

des périls» et du totalitarisme, le déferlement en Europe
d'immenses vagues communautaires d'une part, les idées novatrices
sur l'engagement des intellectuels de gauche, et le débat relancé
autour de la notion de personne5 et de son lien indissoluble avec
la communauté6 d'autre part, rapprochèrent sans doute Paul

4. P. Ricœur Réflexion faite, p. 18.
5. L'origine de ce mot est plus ancienne que celle du terme «personnalisme

». Elle prend source dans la célèbre formule du « Connais-toi toi-même »
de Socrate, puis dans les quatre conciles œcuméniques des ive et ve siècles. Après
saint Augustin, saint Thomas d'Aquin, puis Calvin et Luther, et Kierkegaard, la
notion de « personne » retrouve au début du xxe siècle sa pleine actualité avec
Max Scheler, puis Charles Renouvier. Sous l'impulsion d'Emmanuel Mounier et
des intellectuels regroupés autour du mouvement Esprit, les bases doctrinales de

cette notion s'élargissent. Au sujet de la personne, voir également les études de
Jean Wahl, Gabriel Marcel, Georges Gurvitch et Emmanuel Lévinas sur
VExistenz Philosophie.

6. Le thème de plus frappant, en France, de la philosophie sociale de

l'époque. Voir notamment Jacques Maritain, Martin Buber, Nicolas Berdiaeff,
Robert Aron, Arnaud Dandieu et Denis de Rougemont.



162 ÉTUDES DE LETTRES

Ricœur du courant personnaliste, dont la grande force fut, écrira-
t-il plus tard, « d'avoir, en 1932, lié à l'origine sa manière de
philosopher à la prise de conscience d'une crise de civilisation et
d'avoir osé viser, par-delà toute philosophie d'école, une nouvelle
civilisation dans sa totalité7». Avec le recul du temps, Ricœur
apparaît cependant plus nuancé sur les influences, tardives, qu'exercèrent

sur lui les orientations philosophiques de Mounier :

[...] dans les années 1947-1950, j'ai découvert le groupe Esprit,
que j'avais mal connu avant guerre car j'étais beaucoup plus engagé
dans le socialisme militant, et je considérais les gens d'Esprit
comme trop intellectuels. Je me suis donc beaucoup rapproché de

cette revue, et j'y ai publié. Mon amitié avec Emmanuel Mounier
s'est approfondie peu de temps avant sa mort, qui fut pour moi un
très grand deuil.

À cette époque, c'est l'homme, l'éducateur et le pédagogue,
tout imprégné d'abord de la pensée antimoraliste de Péguy dans

laquelle se cristallisait l'opposition de la mystique à la politique,
puis du néo-thomisme de Jacques Maritain, c'est l'homme plus
que les idées, qui suscita l'admiration et le respect du jeune Paul
Ricœur :

La personne de Mounier m'avait vraiment conquis, moins ses
idées que lui-même: j'étais suffisamment structuré philosophiquement

pour ne pas être un de ses disciples; mais j'en ai été tout de
même le compagnon8.

Intéressante à cet égard est une note de lecture que Ricœur fit
paraître avant-guerre dans une petite revue protestante de

l'époque, Le Semeur9. Elle témoigne déjà de son assiduité à la
recherche philosophique et, d'une manière moindre, de l'influence
de Gabriel Marcel qui, lors de soirées de discussion avec ses
élèves, imposait à chacun une seule règle : «[...] ne jamais citer
d'auteurs, toujours partir d'exemples et réfléchir par soi-même10».

Premières lectures

À lire cette petite note, qui porte sur plusieurs aspects de la
notion de personne, et bien que Paul Ricœur parle souvent en son

7. Paul Ricœur, «Une philosophie personnaliste», Esprit, décembre 1950, p.
861. Ce texte est repris dans Histoire et Vérité, Paris : Seuil, 1955, p. 135-63.

8. P. Ricœur, La Critique et la conviction, p. 41.
9. Organe de la Fédération française des Associations chrétiennes

d'Étudiants.

10. P. Ricœur, La Critique et la conviction, p. 21.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 163

nom propre, les références d'auteurs sont pourtant explicites:
Gabriel Marcel, Denis de Rougemont sont nommément cités.
D'autres références sont en revanche implicites: Emmanuel
Mounier, Arnaud Dandieu, pour ne citer que ces deux noms. Ce
texte de jeunesse dénote déjà l'intérêt que Paul Ricœur portait au
débat naissant alors dans les milieux philosophiques parisiens.
Comme d'autres jeunes intellectuels de l'époque, il participe à

l'approfondissement philosophique et religieux de la notion de

personne. C'était là sans doute marquer ses premières inclinations
pour la philosophie réflexive, de caractère universitaire, et peut-
être sa relative réserve à l'encontre de l'engagement politique.
Mais ce court article est surtout le fruit d'une lecture serrée de
deux textes de doctrine personnaliste de la plume de Denis de

Rougemont", affinité protestante oblige
D'entrée de jeu, Paul Ricœur dissocie la notion de personne de

celle d'individu, opposition classique, commune à tous les auteurs
personnalistes. En outre, la personne n'est pas réduite à un «objet
de science», en raison de sa nature non «prévisible». Par contre,
selon certains personnalistes, la personne, en tant qu'elle agit, est
acte12, «une clé de l'idée de personne» selon Ricœur. C'était là
entrer dans un débat philosophique où des obscurités conceptuelles

subsistaient. Emmanuel Mounier13 et Gabriel Marcel
autant que Paul Ricœur exprimèrent des réserves sur cette notion
d'acte, Ricœur arguant, à la suite de son maître, Gabriel Marcel,
que « acte et personne sont irréductibles à toute démarche
métaphysique » et que, « à la différence des essences et des valeurs »,
l'acte et la personne « ne peuvent pas être les éléments d'une
philosophie». En revanche, il tient pour vraie l'idée selon laquelle
l'acte est «dans l'instant», qu'il est «homogène à l'éternité», et

11. Il s'agit de «Destin du siècle ou vocation personnelle?», Foi et Vie,
février-mars 1934, p. 143-57 et de «Définition de la personne», Esprit, décembre
1934, p. 368-82. La revue Foi et Vie, sous l'impulsion du pasteur Pierre Maury,
était fortement marquée par le courant barthien.

12. La notion d'acte constituait au sein du mouvement personnaliste de
l'Ordre Nouveau la première partie d'une vaste étude sur la dialectique de l'acte
et de la personne, dont les premiers jalons ont été posés par Arnaud Dandieu et
Denis de Rougemont dans un article rédigé en 1933, en vue d'introduire une soirée

de discussion dans un groupe de jeunes philosophes, dirigé par Gabriel
Marcel et Alexandre Koyré, et intitulé «L'acte comme point de départ», in
Recherches philosophiques, Paris (1936-1937) t. il, p. 55-64.

13. Voir notre thèse Denis de Rougemont, une biographie intellectuelle,
Genève : Labor et Fides, 1996, chap. vi.



164 ÉTUDES DE LETTRES

donc que «l'acte exprime l'éternité14», rejoignant pleinement la
visée chrétienne exprimée par Rougemont dans sa « Définition de
la personne ». La personne, ajoute Ricœur, est incarnation :

Je suis un tout unifié. Je suis chair. Ce qui signifie : je suis en
même temps vocation libre (et je crée quelque chose dans le
monde), et je suis en même temps un corps parmi les corps. C'est le

paradoxe de la notion de personne : le paradoxe de l'incarnationl5.

Citant Rougemont dans le texte — « "La personne est l'impensable

incarnation de l'éternité dans le temps"16» —, Ricœur
adhère totalement à ce paradoxe, récusant, à la suite de Rougemont
encore, le déterminisme marxiste, lequel exprime «l'origine
permanente et virtuelle des dictatures, dans un fléchissement, en
[nous], du sens de [notre] destinée personnelle17». Et d'insister
sur les notions de « vocation » — terme calvinien par excellence18

—, de «responsabilité» et d'«engagement», qui sont au cœur de
la définition proposée par Denis de Rougemont et ses amis
personnalistes. Paul Ricœur conclut son article en insistant sur le
«retournement merveilleux» qui s'opère pour le chrétien : « [...]
pour lui la personne ne s'achève que dans le don qu'elle fait
d'elle-même à Dieu19».

Cette exploration succincte de la notion de personne témoigne
assurément de la rencontre de Paul Ricœur avec le personnalisme.
Précisons toutefois qu'il s'agit du personnalisme protestant, tel
qu'il fut inspiré par Denis de Rougemont. Certes, les notions de

vocation, d'engagement, de témoignage ou encore de sacrifice par
lesquelles la personne humaine se manifeste de manière visible
dans le monde appartiennent également au terreau philosophique
d'Emmanuel Mounier, mais ce serait oublier ici la sensibilité
religieuse originelle de Ricœur, protestante avant tout. De même, sur
la question de l'engagement, Ricœur affichait, confiera-t-il plus

14. Paul Ricœur, «La notion de personne», Le Semeur, 1ermai 1936, p. 439-
40.

15. Ibid., p. 440-41.
16. Ibid., p. 441. La citation de Rougemont est extraite de «Définition de la

personne», op. cit., p. 375.
17. Ibid., p. 441, note 1. La citation de Rougemont est extraite de «Destin du

siècle ou vocation personnelle », p. 154.
18. Pour Rougemont, la vocation est «un appel, une mission confiée à un

homme — une parole que Dieu lui adresse», Politique de la personne (1934),
Paris : «Je Sers », 1946, p. 57.

19. P. Ricœur, «La notion de personne», Le Semeur, p. 443.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 165

tard, une position plus proche d'un autre intellectuel protestant,
André Philip, activement engagé dans la vie politique française :

La conception de l'engagement formulée par Mounier permettait
certes une articulation souple, sans séparation ni confusion, entre,
disons, la pensée et l'action. Mais la forme politique qu'André
Philip donnait à l'engagement me paraissait plus franche et plus
nette. À cela s'ajoutait le fait qu'André Philip conjuguait, d'une
manière inhabituelle dans la gauche française, une argumentation
théologique fortement marquée par Karl Barth et la compétence d'un
bon économiste de conviction socialiste20.

Sans doute la question de l'engagement est-elle, dans le
bouillonnement des années trente, une pierre d'achoppement entre
Paul Ricœur et Emmanuel Mounier. Pour le directeur d'Esprit,
artisan d'une vraie révolution spirituelle, personnaliste et
communautaire, qui rapproche l'homme de lui-même et le transfigure, lui
permettant ainsi de retrouver les sources profondes de la communauté,

il ne saurait être question ni de choisir, sans se mentir à soi
et aux autres, l'un ou l'autre des camps révolutionnaires — le
communisme et le fascisme sont à l'époque les deux options
majeures de la vie politique française —, ni de s'engager21, sans se

trahir, dans le traître jeu des partis politiques. Pour Ricœur,
ardemment pacifiste22 et fortement impliqué dans les mouvements
de jeunesse socialistes23, le choix était déjà fait, dicté par les
valeurs de l'Évangile24, bien que sa conscience politique, éveillée

20. P. Ricœur, Réflexion faite, p. 19.

21. La notion d'engagement paraît problématique chez Mounier, qui considérait

que la plus haute expression de la personne est la liberté, et donc que la
personne ne devait devenir esclave, fût-ce de son propre engagement, attitude qui
impliquait une « pensée engagée-dégagée », et privilégiait plutôt un dialogue que
des choix.

22. Dans un article qu'il fit paraître après guerre, «L'homme non-violent et sa

présence à l'histoire», Esprit, février 1949, p. 224-36, Ricœur développera ses
convictions à partir du Sermon sur la Montagne, et s'interrogera sur les conditions

permettant à une dialectique de la non-violence d'entrer et de peser sur
l'histoire, ainsi que sur son efficacité.

23. Durant les années 1935-1939, il publie de nombreux articles dans Terre
nouvelle, organe des chrétiens révolutionnaires.

24. Voir son article «Philosophie et christianisme», Le Semeur, 20 juillet
1936, p. 541-57, dans lequel Paul Ricœur définit la «philosophie chrétienne»
comme une «philosophie critique», ou comme «une science des limites». La
tâche du philosophe chrétien est «non pas une préparation positive à l'acte de foi,
non pas une initiation à la conversion, mais une tâche négative, une suppression
d'obstacles». C'est Ricœur qui souligne.



166 ÉTUDES DE LETTRES

par les événements parisiens de février 1934, le Front populaire de
1936 et la guerre d'Espagne en 1937-1938, et marquée très tôt par
« un vif sentiment d'injustice sociale », ait été, par moments,
hésitante, et soit restée quelque peu en retrait du bavardage idéologique

de certains intellectuels engagés, de gauche comme de
droite. Face à la montée en puissance de l'Allemagne hitlérienne
par exemple, Ricœur avouera plus tard ses erreurs de jugement, en
expliquant que lui et ses amis, militants socialistes chrétiens,
pouvaient «d'autant moins avoir une vision claire des choses [qu'ils]
étaient devenus les alliés d'un totalitarisme contre l'autre 25».

Présence au personnalisme

Le texte de jeunesse évoqué plus haut laissait augurer d'autres
découvertes, mais, Paul Ricœur, fut influencé par diverses
«écoles» de pensée et s'était déjà forgé une philosophie propre.
Son itinéraire intellectuel s'est-il pour autant éloigné du
personnalisme Ses écrits de l'après-guerre témoignent en tout cas de sa

proximité intellectuelle avec le mouvement Esprit. Après le
désastre et la captivité, Ricœur participe de près aux activités
militantes d'Esprit, dont la communauté intellectuelle, créée à

Châtenay-Malabry — il y habitera dès 1956 à son retour de
Strasbourg —, devient l'un de ses milieux d'action. Sans doute a-
t-il d'abord rejoint l'un des «centres personnalistes» qui
essaimaient alors en France sous l'impulsion d'Emmanuel Mounier,
dont l'objectif essentiel était de tracer une ligne de départ pour de
nouvelles recherches.

La revue paraît à nouveau en décembre 1944 et connaît une
diffusion grandissante. Mais les lendemains de la Libération sont
laborieux pour le mouvement Esprit. L'équipe ancienne n'est pas
reconstituée, et Paul-Louis Landsberg, «l'une des pierres d'angle
d'Esprit» (l'expression est de Mounier), est mort en déportation.
Durant ces années d'immédiat après-guerre, le mouvement inscrit
son combat au cœur du redressement politique français, engage le
débat avec le marxisme et l'existentialisme, tout en explorant les
questions internationales. Un noyau se met en place, et parmi les

nouveaux venus apparaissent, entre autres, les noms de Jean-
Marie Domenach26, un jeune intellectuel issu de la Résistance, et

25. P. Ricœur, La Critique et la conviction, p. 30.
26. Élève de Jean Lacroix, qui animait alors le groupe Esprit de Lyon, il

deviendra en 1946, à l'âge de 24 ans, secrétaire de rédaction de la revue.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 167

de Paul Ricœur, de retour en France après cinq ans de captivité
dans un oflag de Poméranie. L'entrée fracassante du premier au
sein du groupe Esprit contraste avec celle, discrète, du second.

Dans une brève note parue dans le numéro de février 1947,
Ricœur relate une rencontre franco-allemande de mouvements de

jeunesse protestants, au cours de laquelle furent débattus des
thèmes tels que les chances de l'Europe, les tâches actuelles de la
démocratie, la possibilité d'un socialisme chrétien, ou encore de
la grandeur et des périls d'un engagement politique concret. Paul
Ricœur revint bouleversé de sa rencontre avec des chrétiens
allemands, encouragé à persévérer dans le rapprochement entre les
deux peuples, et convaincu que «la foi religieuse comporte le

courage de faire l'histoire au lieu de la subir» et que de telles
rencontres permettent de reconstruire un avenir authentique pour les
générations futures, l'essentiel étant « [...] de sauver courageusement

ce qui reste encore et qui n'a pas été ruiné de la réalité
humaine plus forte que la guerre [.,.]27» La même année, Ricœur
donne à Esprit une longue chronique28, dans laquelle il évoque
la teneur toute philosophique d'un roman de Pierre-André Lesort
— le livre est préfacé par Gabriel Marcel —, dont les thèmes
principaux portent sur la communication des consciences, les
multiples causes d'échec dans les relations humaines, les paroles
d'espérance qui peuvent en jaillir et le mystère mutuel entre les
humains.

Les premières apparitions de Paul Ricœur au sommaire
d'Esprit ne le détournent cependant pas de ses travaux personnels.

Professeur au Collège cévenol, à Chambon-sur-Lignon
(Haute-Loire), il consacre la majeure partie de son temps à

l'enseignement. Durant cette période, il traduit les Ideen I de Husserl,
rédige un commentaire de l'œuvre, et travaille à sa Philosophie de
la volonté. Dans le même temps, il écrit, avec son ami Mikel
Dufrenne, Karl Jaspers et la philosophie de l'existence (1947).
L'ouvrage sur Jaspers reçut, sous la plume de Jean Hyppolite, un

27. Paul Ricœur, dans le «Journal à plusieurs voix», Esprit, février 1947, p.
310-11. L'année suivante, en juin 1948, Ricœur participera en compagnie
d'Emmanuel Mounier, Jean-Marie Domenach et Pierre Thévenaz, pour ne citer
que ces noms, à une rencontre franco-allemande à Tübingen, regroupant la les
délégués des groupes et revues allemands travaillant dans le même sens
qu'Esprit.

28. Paul Ricœur. «Le mystère mutuel ou le romancier humilié», Esprit, avril
1947, p. 691-99.



168 ÉTUDES DE LETTRES

accueil élogieux dans Esprit: «Ils ont tenté, souligne Hyppolite,
de pénétrer l'essence même de cette philosophie vivante et
brillante qui paraît toujours nous échapper au moment où on veut
l'englober dans une formule; et leur livre est, à cet égard, un
chef-d'œuvre29. » Jaspers, dans sa préface, ira jusqu'à dire de ses

interprètes : «Le livre n'est pas seulement ma philosophie, mais
la philosophie propre à M. Dufrenne et P. Ricœur. » De son côté,
Emmanuel Mounier portait un intérêt profond au philosophe
allemand qui, de son côté, marquait une grande attention aux
différentes études que Mounier consacrait alors, dans Esprit, aux
divers existentialismes30. Ce sont là quelques indices du
rapprochement qui s'opère entre Paul Ricœur et Esprit, ouvert plus que
jamais aux débats sur l'existentialisme.

Le Congrès Esprit de 1947 marqua la première rencontre
internationale des groupes personnalistes depuis la guerre, mais il
tergiversa sur les orientations à prendre sur le terrain idéologique.
Après avoir donné une part un peu débordante aux problèmes
politiques, le mouvement décide de renouer avec la recherche
doctrinale. L'année suivante en effet, le Congrès Esprit, qui se
déroule du 15 au 18 juillet à Jouy-en-Josas, près de Paris, se donne
comme objectif de redéfinir une ligne de pensée. Emmanuel
Mounier, Paul Ricœur, Henri-Irénée Marrou et d'autres s'y
attelleront avec force et persuasion. Le rapport présenté par Paul
Ricœur à l'occasion de ce Congrès est le début d'un cheminement
fructueux et profond avec le mouvement Esprit31.

Lors de ce Congrès, le directeur d'Esprit définit les tâches
d'une pensée d'inspiration personnaliste. Il souligne, en guise de

préalable, d'une part le peu d'attachement du mouvement, durant
la première période, celle de l'entre-deux-guerres, «à des élucida-
tions philosophiques », tout occupé à résoudre les problèmes les
plus immédiats d'une civilisation en crise, et d'autre part l'impor-

29. Jean Hyppolite, «Situation de Jaspers», Esprit, mars 1948, p. 483.
30. Karl Jaspers à Emmanuel Mounier, 22 janvier 1947, in Bulletin des Amis

d'E. Mounier, octobre 1985, p. 5-6. Les articles de Mounier, parus dans Esprit en

avril, mai, juin 1946, ont été regroupés dans son Introduction aux existentialismes,

Paris: Denoël, 1947.
31. Paul Ricœur présenta un rapport au Congrès Esprit de 1949 consacré à

l'engagement, et en 1951. Le Congrès de 1950 n'eut pas lieu en raison de la mort
subite d'Emmanuel Mounier. Dès 1948, Paul Ricœur devient un collaborateur
régulier de la revue Esprit.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 169

tance excessive donnée, aux lendemains de la Libération, à

l'enquête et aux problèmes politiques plutôt qu'aux problèmes
théoriques. La poussée de certains courants de pensée —
l'existentialisme et le marxisme — conduisit Esprit à clarifier ses positions

sur la scène intellectuelle, ainsi qu'à explorer de nouvelles
voies. Constatant des points de convergence ou de divergence
avec le marxisme, l'existentialisme et le christianisme, Mounier
pose comme première tâche «une élucidation de plus en plus
poussée de l'être personnel », dans le sens d'un accomplissement,
dans l'histoire, de sa liberté32.

Les apories du personnalisme

C'est précisément dans le prolongement de cette visée large et
profonde qu'intervient Paul Ricœur, non sans souligner, en avant-
propos, la difficulté pour un philosophe de «travailler en équipe à

la philosophie», car la philosophie, «en dernière analyse, est
œuvre d'isolé». Ricœur croit cependant qu'«un travail en commun

peut être amorcé par le repérage commun d'un certain
nombre de difficultés». En ce sens, le personnalisme, selon lui,
« se réfléchit d'abord dans un groupe d'apories », et c'est par
rapport à ces difficultés irréductibles que le travail personnel du
philosophe peut trouver, sinon des solutions, du moins une ouverture
et une envergure dans la problématique personnaliste.

Le premier point développé par Paul Ricœur touche à la ligne
de front du personnalisme : la relation entre philosophie et
politique. Une chaîne de problèmes les relie et les implique. En effet,
« une philosophie communique avec une politique par une éthique
rapportée à une situation historique33». C'est donc à cette
première question qu'il conviendra de s'atteler. Le second point
concerne les apories fondamentales d'une problématique de la
personne, dont les trois pôles, dans le débat philosophique français

du moins, sont la liberté, les valeurs et l'histoire. Paul
Ricœur relève au passage certains bienfaits de l'existentialisme,
dès lors qu'il s'est agi de penser le problème de la personne à partir

de la liberté. Mais cette liberté, exclusive pour l'existentia-

32. Emmanuel Mounier, «Tâches actuelles d'une pensée d'inspiration
personnaliste», Esprit, novembre 1948, p. 679-708.

33. Paul Ricœur, «Dimensions d'une recherche commune», Esprit, déc.
1948, p. 838.



170 ÉTUDES DE LETTRES

lisme, est autocréatrice, et donc tient insuffisamment compte des
deux autres pôles de la personne. Ainsi,

La première tâche d'un personnalisme qui serait vraiment une
anthropologie aussi vaste, aussi compréhensive que possible, est
alors de s'exercer à déplacer le point de départ de la réflexion de la
liberté aux valeurs et à l'histoire34.

Ce déplacement, ainsi que les raccords complexes qui se tissent
entre les différents pôles de la personne, posent d'innombrables
nœuds de difficultés que ni l'existentialisme ni le marxisme ne
sauraient a priori résoudre. L'ultime difficulté évoquée par
Ricœur, à la suite de mille détours, est la suivante : l'homme peut-
il réellement comprendre l'aporie triangulaire liberté-valeur-histoire?

Telle est finalement la question essentielle posée au
personnalisme. Et Ricœur de suggérer une issue, toute provisoire,
prélude à d'autres explorations :

Une problématique intelligible de la personne n'est peut-être
capable que d'entrevoir [la] double polarité du mal et de la transcendance

entre laquelle est écartelée l'existence éthico-historique de la
liberté35.

À l'évidence, sa contribution au Congrès Esprit de 1948 ouvre
au personnalisme de nouveaux horizons. Mais le personnalisme
peut-il être une philosophie, voire une philosophie de l'histoire
Pour certains, dont Mounier, le personnalisme est une philosophie.

Pour d'autres, il ne saurait en être une. Nous n'aborderons
pas ici une question qui ne cesse de diviser les historiens de la
philosophie. Deux ans plus tard, Emmanuel Mounier meurt sans

que ce débat ait pu avoir lieu. Dans l'hommage qu'il lui rend au
lendemain de sa mort en 1950, Paul Ricœur entreprend, le cœur
noué et assombri par cette disparition soudaine et prématurée, une
relecture attentive de quelques-uns des ouvrages majeurs de celui
qui était devenu dès les années 1947-1948 un ami proche. Une
admiration sincère et une adhésion entière inspirent cette « stricte
étude historique» de l'œuvre de Mounier. Ricœur insiste à juste
titre sur sa visée provocatrice, anti-universitaire, son projet d'une
éthique concrète, d'une «nouvelle Renaissance» — référence
au texte-manifeste de la revue Esprit d'octobre 1932, intitulé
« Refaire la Renaissance » —, fondée sur un réveil de la personne
et sur une pédagogie de la vie communautaire, dont l'intention

34. Ibid., p. 839. C'est Ricœur qui souligne.
35. Ibid., p. 846.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 171

combattante « déborde ce que nous entendons communément par
une "philosophie"».

Paul Ricœur exprime son respect pour Emmanuel Mounier, en
tant que celui-ci se situa, à ses débuts du moins, « au-dessus d'une
problématique philosophique, au sens strict, au-dessus des questions

de point de départ, de méthode et d'ordre » et qu'ainsi il
offrit «aux philosophes de profession une matrice philosophique,
[...] des tonalités, des tenues théoriques et pratiques capables
d'une ou de plusieurs philosophies, grosses d'une ou de plusieurs
systématisations philosophiques36». Réfléchissant tour à tour sur
le monde de la personne, sur les relations du personnalisme avec
le christianisme et le marxisme, Paul Ricœur discerne les trois
directions dans lesquelles la pensée de Mounier s'est manifestée:
d'abord son effort «pour se laisser enseigner par le mouvement
de l'histoire», ce que Ricœur nomme «le poids des situations»,
ensuite son approfondissement, sa purification du motif chrétien
de la personne (pureté des valeurs et pureté des moyens), enfin
son effort « "philosophique" (au sens étroit) pour situer le
personnalisme par rapport aux sciences de l'homme, d'une part, et par
rapport aux philosophies de l'existence, d'autre part».

Le choix responsable, la liberté sous conditions et la cohérence
doctrinale qui fondent pareille entreprise, ajoutés à une densité
d'événements historiques comme jamais auparavant dans l'histoire,

font que, pour Paul Ricœur, «l'intention éducative [de
l'œuvre de Mounier] déborde une problématique proprement
philosophique37». Elle a, comme il l'avait indiqué plus haut, une
valeur de «matrice philosophique». Car, plus que toute autre,
l'intention qui anima l'œuvre d'Emmanuel Mounier a impliqué,
dit Ricœur, un «discernement» philosophique rare, placé qu'il fut
au carrefour des chemins de traverse qu'ouvraient les philosophies

de l'existence, de Gabriel Marcel à Jean-Paul Sartre, en
passant par Karl Jaspers et Martin Heidegger : la tension entre la
personne et la matière, le thème de l'autre, les thèmes du
recueillement, de l'accueil et du don, le «mouvement d'être vers
l'être ». Et de conclure en confessant la raison profonde de son
attachement à l'œuvre de son ami :

36. P. Ricœur, «Une philosophie personnaliste», p. 862-63. C'est Ricœur qui
souligne.

37. Ibid., p. 872 et 884.



172 ÉTUDES DE LETTRES

[...] ce subtil alliage d'une belle vertu «éthique» avec une belle
vertu poétique, qui faisait d'Emmanuel Mounier cet homme à la
fois irréductible et offert38.

Il n'est sans doute point de fidélité critique plus respectueuse à

l'œuvre d'Emmanuel Mounier, et d'effort de compréhension plus
vrai que ce texte, qui, s'il fut écrit au lendemain de sa mort,
dénote pourtant l'absence de tout reproche à l'endroit du personna-
lisme.

« Meurt le personnalisme »

Dans un texte bien ultérieur, au titre volontairement provocateur,

écrit une trentaine d'années plus tard à l'occasion du
cinquantième anniversaire de la revue Esprit, Paul Ricœur expose
quelques-unes de ses réserves à l'égard de l'appellation même de

cette «philosophie de l'existence39». Il déplore «le choix malheureux,

par le fondateur du mouvement Esprit, d'un terme en -isme,
mis de surcroît en compétition avec d'autres -ismes qui [lui]
apparaissent largement aujourd'hui comme de simples fantômes
conceptuels40». À noter au passage que, dès les années trente,
Denis de Rougemont exprimait déjà la même réserve41.

À l'appui de sa critique, Paul Ricœur avance fort à propos
quatre arguments : d'abord la faiblesse conceptuelle du personnalisme,

qui apparaissait alors moins bien articulé que d'autres
modes de pensée ; ensuite le déferlement, dès les années soixante,
du structuralisme, qui frappa le personnalisme, l'existentialisme
et le marxisme «de la même note d'infamie», alors même que,
«étrange aventure», le mouvement Esprit déploya tant d'efforts
pour se distinguer de ses « deux frères ennemis »; puis l'enracinement

chrétien, tant néo-thomiste que barthien, des personnalistes,
violemment attaqués par une nouvelle vague nietzschéenne ; enfin
«la vulnérabilité du terme à l'égard des équivoques internes et

38. Ibid., p. 887.
39. Dans l'arbre existentialiste, Emmanuel Mounier situe le personnalisme

entre la branche de sève chrétienne de Gabriel Marcel et celle de Karl Jaspers.
Toutes se greffent au vieux tronc chrétien, dans le prolongement de la pensée de
Pascal, et surtout de Kierkegaard.

40. Paul Ricœur, «Meurt le personnalisme, revient la personne...», Esprit,
janvier 1983, p. 113.

41. « Le destin du siècle, c'est le destin des ismes, qui sont — en fin de compte
— abstractions», «Destin du siècle ou vocation personnelle?» p. 146.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 173

externes» du personnalisme, dont Emmanuel Mounier et d'autres
étaient déjà conscients à l'époque42.

Meurt ainsi le personnalisme, qui «n'a jamais fini de se battre
avec ses propres démons, tant le passé du terme [...] lui a collé au

corps». Pour Paul Ricœur, qui cherche à réactualiser les idées et
les concepts du fondateur d'Esprit, l'idée de personne «apparaît
comme un concept survivant et ressuscité » dès lors qu'il s'agit de
défendre les droits de l'homme. Car la notion de personne, du
point de vue philosophique, est supérieure aux autres entités,
telles la « conscience », le « sujet », le « moi », ou 1'« individu », en
raison des liens concrets qui l'engagent sur le terrain politique,
juridique, économique et social. Sa conceptualisation pose toutefois

un problème majeur, celui du langage : «Comment parler de
la personne sans le support du personnalisme?» Ricœur n'y voit
qu'une seule réponse possible : « Elle consiste à donner un statut
épistémologique approprié» à ce qu'il appelle «une "attitude"».

Et, se plaçant au-delà d'Emmanuel Mounier, sous l'autorité de
Paul-Louis Landsberg et de Max Scheler, ou encore d'Éric Weil,
Paul Ricœur expose les différentes articulations de «Vattitude-
personne», comme celle dont « la notion de crise est le repère
essentiel de sa situation», en tant que la crise est «le premier
mouvement constitutif » de son être et le moment où cet être
«éprouve la limite de [sa] tolérance». Face à ces critères de la
crise, Y «attitude-personne» repose sur l'engagement, qui, lui,
découle d'une «conviction». Pour Paul Ricœur, l'engagement a

pour corollaire d'une part «la vertu de la durée» et, d'autre part,
« la "fidélité à une cause"», toutes deux conférant à la personne
respectivement une identité et une altérité. Enfin, du couple
crise/engagement surgit un dernier corollaire: «l'horizon d'une
vision historique globale43». Audacieux et formidable pari que
cette tâche de rassemblement de la durée dans une intériorité, de
reconnaissance et de respect, sinon d'amour, des différences,
tâche à laquelle Paul Ricœur invite humblement tous les hommes :

42. Voir notamment Paul Archambault, «Destin d'un mot», Politique,
février 1934, p. 154-65, et Maurice Blondel, «Les équivoques du "personnalisme"»,

Politique, mars 1934, p. 193-205. De son côté, Emmanuel Mounier
considérait dès après la Seconde guerre que ces équivoques étaient moins « Des
équivoques du que des équivoques sur le personnalisme», Qu'est-ce que le
personnalisme Paris : Seuil, 1946, p. 94.

43. P. Ricœur, «Meurt le personnalisme, revient la personne... », p. 115-18.



174 ÉTUDES DE LETTRES

Le pari que le meilleur de toutes les différences converge. Le
pari que les avancées du bien se cumulent, mais que les interruptions

du mal ne font pas système. Cela, je ne peux pas le prouver. Je

ne peux pas le vérifier; je ne puis l'attester que si la crise de l'histoire

est devenue mon intolérable et si la paix — tranquillité de
l'ordre — est devenue ma conviction44.

N'y a-t-il pas dans cet «aveu» et dans cette espérance l'idée
d'un «dépassement de soi» souvent évoquée par Emmanuel
Mounier, un effort de dépouillement, et donc de renoncement, qui
requiert de la personne un engagement constamment renouvelé
En recourant aux notions d'intolérable et de conviction pour définir

l'engagement de la personne — Mounier utilisait quant à lui
les termes d'injustice et de foi —, Paul Ricœur apporte à la notion
de personne, conçue en tant qu'«attitude-personne», une dimension

dynamique :

Nous sommes le mouvement mis en mouvement par cette «attitude

» qui sait qu'elle ne dépasse pas le niveau de la conviction, elle-
même gagée sur le seul pari que, si je ne fais du bonheur une fin, il
me sera gracieusement donné par-dessus le marché. La seule chose
importante est de discerner d'un ton juste l'intolérable d'aujourd'hui
et de reconnaître ma dette à l'égard des causes plus importantes que
moi-même qui me réquisitionnent45.

En ce point intime du questionnement, Paul Ricœur n'arrêta
pas là son exploration personnaliste.

De la personne à une herméneutique du soi

Sous le titre d'« Approches de la personne46», Paul Ricœur
présente les enjeux majeurs de son ouvrage Soi-même comme un
autre. Cet article se situe dans le prolongement du Traité du
caractère (1946) d'Emmanuel Mounier47 et explore, en partant des
recherches contemporaines sur le langage (l'homme parlant), l'action

{Yhomme agissant et souffrant), le récit (Yhomme narrateur)

44. Md., p. 118.
45. Md., p. 118-19.
46. La première partie de cet article, publié dans Esprit, mars-avril 1990,

constitue une articulation de la vne étude de Soi-même comme un autre, Paris :

Seuil, 1990, p. 199-236.
47. Dans cet essai monumental, peu personnaliste s'il en est, Mounier ne traite

pas de l'homme en tant que personne, celle-ci ne pouvant être, selon lui, l'objet
d'un savoir positif.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 175

et la vie éthique (Yhomme responsable) ou la «visée éthique», le
statut du soi sous l'inspiration d'une «phénoménologie herméneutique

de la personne», et, plus précisément, d'une «herméneutique

du soi », le soi étant le terme réfléchi de toutes les personnes
grammaticales. Il s'agit ici, pour Paul Ricœur, de dépasser la
dialectique à deux termes — la personne (le je) et la communauté (le
nous) — proposée par Mounier et les auteurs personnalistes, en
instituant une médiation à trois termes, tous constitutifs, sur le
même plan, de Y ethos personnel et de l'agir éthique.

D'abord, 1'«estime de soi», aspect réflexif de la visée éthique,
en tant qu'elle institue un sujet responsable, «capable d'agir
intentionnellement» et en outre «capable d'inscrire ses intentions
dans le cours des choses par des initiatives qui entrelacent l'ordre
des intentions à celui des événements du monde». L'intention et
l'initiative constituent en somme l'acte premier de la personne,
plus précisément le premier acte du soi, dans le rapport à autrui et
au monde. Ensuite, la «sollicitude», c'est-à-dire le «mouvement
du soi vers l'autre», qui appelle la «réciprocité», ou la
«reconnaissance», et donc institue «l'autre comme mon semblable et
moi-même comme le semblable de l'autre48». À ce stade, «l'agir
éthique», ainsi que le nomme Ricœur, est analysé selon les
chapitres qu'Aristote consacre à l'amitié dans YÉthique à

Nicomaque. Dans ces rapports interpersonnels, le souci de soi
mène au souci de l'autre, selon les notions du juste et de l'égalité.
En clair, l'estime de soi et la sollicitude ne peuvent «se vivre et
se penser l'une sans l'autre49». Enfin, cette relation de soi à

l'autre ne peut se construire que par les « canaux de l'institution ».
Ainsi, reprenant à son compte l'argumentation développée depuis
Aristote jusqu'à John Rawls dans sa Théorie de la justice, de
l'idée de justice distributive — le chacun de la justice est une
catégorie irréductible à Y autrui de l'amitié — Paul Ricœur inscrit le
souci d'«institutions justes», ou plus simplement le sens de la
justice au cœur de la visée éthique de toute vie humaine.

Ainsi, Paul Ricœur distingue-t-il «les relations interpersonnelles,

ayant pour emblème l'amitié, des relations institutionnelles,

ayant pour idéal la justice50». Ce que suggère ici l'auteur
est le dépassement de l'idéal (ou de l'utopie) communautaire mis

48. «Approches de la personne», Esprit, mars-avril 1990, p. 116-17.
49. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 212.
50. «Approches de la personne», Esprit, p. 119.



176 ÉTUDES DE LETTRES

en avant par Emmanuel Mounier et ses amis personnalistes. Pour
ces derniers en effet, la communauté représentait davantage une
communion de personnes singulières. Elle est, pour reprendre
l'expression d'Emmanuel Mounier, «une personne de
personnes51», c'est-à-dire une «communauté personnaliste», au sein
de laquelle l'amour seul serait le lien, et telle qu'elle est représentée

idéalement par la Communion des Saints chantée par Charles
Péguy dans sa Cité radieuse. Pour Denis de Rougemont, la
communauté est d'abord et avant tout « l'expression des rapports
personnels52». chaque personne étant libre et responsable. Sans doute
Paul Ricœur a-t-il raison de dire que, dans le cadre d'Esprit des

premières années, « la spécificité du rapport institutionnel se trouvait

masquée par l'utopie d'une communauté qui serait en
quelque sorte masquée par l'extrapolation de l'amitié», mais, ce
faisant, il évacue toute la dimension spirituelle de la personne, et
sa vocation première, qui est d'amour et non d'amitié seule. Il
reste que, en inscrivant l'idéal de justice au cœur des relations
interpersonnelles et communautaires, Paul Ricœur enrichit le per-
sonnalisme d'un élément décisif: «la dimension politique de
V ethos».

Ce que le détour par les philosophies du langage apporte au
personnalisme, c'est, selon Paul Ricœur, la conviction que «tout,
dans l'expérience, n'accède au sens que sous la condition d'être
porté au langage53». Sur le plan sémantique, le langage, d'une
part désigne la personne «en tant que singularité», distincte de
toutes les autres, et, d'autre part, la fait apparaître comme un
«particulier de base», cette seconde propriété posant quelques
contraintes, dès lors qu'il s'agit d'identifier précisément le statut
de la personne. Sur le plan pragmatique, l'apport de la linguistique

à une philosophie de la personne est plus décisif encore,
puisqu'elle dévoile la notion d'engagement. En effet, dans la
théorie des actes de discours, la simple énonciation exprime
l'engagement du locuteur dans son discours. Le fait remarquable est
ici que la triade locution (en tant qu'elle est, la personne se

désignant comme soi, anticipation de l'estime de soi), interlocution
(en tant que les personnes se désignant chacune soi-même et

51. Emmanuel Mounier, Révolution personnaliste et communautaire (1935),
in Œuvres, Paris: Seuil, 1961,1.1, p. 202.

52. Denis de Rougemont, Penser avec les mains, Paris : Albin Michel, 1936,

p. 239.
53. «Approches de la personne», Esprit, p. 119 et 120.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 177

s'adressant soi-même à l'autre) et langage (en tant qu'il est une
institution précédant tous les actes de discours), que cette triade
recouvre pleinement les termes constitutifs de Y ethos personnel.

Quant aux théories de l'action, elles mettent en valeur
«l'implication de l'agent dans l'action», et gravitent autour des questions

difficiles du quoi, du pourquoi, enfin du qui de toutes les
actions humaines. Sans entrer ici dans l'argumentation développée

par Paul Ricœur, ce qui dépasserait largement le cadre de
notre présentation, retenons cependant quelques éléments de sa
conclusion :

Il n'y a d'éthique que pour un être capable non seulement de
s'autodéterminer en tant que locuteur, mais encore de s'autodési-
gner en tant qu'agent de son action. C'est de cette façon que se
rejoignent la triade éthique : souci de soi, souci de l'autre, souci de
l'institution — et la triade praxique: ascription de l'action à son
agent, interaction survenant entre agents et patients [...]54.

C'est là sans doute le prolongement le plus fécond que Paul
Ricœur donne au personnalisme, car il l'entraîne vers la
problématique de l'identité personnelle, laquelle ne peut s'articuler que
dans la dimension temporelle de l'existence humaine, et vers une
ontologie de la personne dont le point d'appui est une herméneutique

du soi à travers une dialectique concrète de la mêmeté et de

l'ipséité, que la théorie narrative, de surcroît, porte à son plein
épanouissement. Ici encore, l'identité narrative, esquissée dans la
conclusion de Temps et récit, la constitution même de cette identité

narrative et l'institution du langage rejoignent la triade de
Y ethos personnel.

Au terme de bref parcours, il apparaît que le philosophe s'est
fort éloigné du personnalisme. Certes, l'exploration de Ricœur a

emprunté, par mille digressions, des chemins que les penseurs
personnalistes, à leur début, faute des outils conceptuels élaborés
depuis lors par les sciences humaines, n'ont pas pris, n'ont pas pu
prendre. Sans doute aussi le contexte politico-idéologique de cette
seconde moitié du XXe siècle s'est-il profondément modifié, ce qui
explique peut-être, chez Paul Ricœur, une investigation philosophique

très étendue de la notion de personne vers une ontologie.
Mais d'autres aspects de cette herméneutique du soi éthique
mériteraient d'être repérés dans le projet philosophique ricœurien,

54. Ibid., p. 126. L'interaction humaine met en présence un agent, c'est-à-dire
celui qui agit, et un patient, celui qui subit.



178 ÉTUDES DE LETTRES

d'autres thèmes également, telles par exemple sa critique du
totalitarisme, ou encore sa critique d'une civilisation en marche.
Peut-être cette recherche permettrait-elle de repérer plus exactement

l'inspiration personnaliste du projet de Paul Ricœur,
immuablement rythmée par le ternaire estime de soi, sollicitude pour
autrui, souhait de vivre dans des institutions justes.

Le mérite de Paul Ricœur est d'avoir enrichi à sa façon le per-
sonnalisme d'une éthique interpersonnelle, incessamment conquise,

afin d'humaniser l'humanité de la personne. N'était-ce point
là l'une des intuitions fondamentales du personnalisme

Bruno Ackermann
Université de Lausanne


	Explorations personnalistes

