Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1996)
Heft: 3-4
Artikel: Explorations personnalistes
Autor: Ackermann, Bruno
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EXPLORATIONS PERSONNALISTES

Le grand projet d’«anthropologie » philosophique de Paul Ricceur puise son
inspiration dans le personnalisme. A sa fagon, ce métaphysicien aux multiples
allégeances renouvelle et prolonge la pensée combattante du mouvement Esprit.
Il incarne, a la suite d’Emmanuel Mounier, Denis de Rougemont, Nicolas
Berdiaeff et Paul-Louis Landsberg, la tangente existentialiste du personnalisme.

Le personnalisme, a I’instar du marxisme et de l’existentia-
lisme, traverse le siecle. Il a désormais son histoire, par trop igno-
rée par une philosophie universitaire enfermée dans ses recherches
conceptuelles, par trop combattue aussi par ceux-la mémes qui re-
chignent a s’engager dans la vie de la cité et demeurent en marge
de I'Histoire. Pourtant, dans ce xX° siecle chaotique, incohérent,
individualiste et athée, emporté par les mythes collectifs, de nom-
breux penseurs, de formation et de sensibilité différentes, ont
trouvé dans ce courant d’idées matiére a répondre valablement aux
dérives de I’idéalisme abstrait et du matérialisme dialectique, des
instruments de réflexion et des moyens d’action qui préservent et
enrichissent ce que I’on appelle depuis Kant I’éminente dignité de
la personne humaine. C’est que, des les années trente, 1’un de ses
fondateurs d’inspiration catholique, Emmanuel Mounier, a exercé
sur des hommes de sa génération une rare puissance d’éveil et
d’accueil. Paul Ricceur, alors jeune universitaire, compte parmi ses
lecteurs, a 1’écoute de cette philosophie combattante, éducative
dans ses intentions et révolutionnaire dans son action.

Au soir d’une vie intellectuelle féconde, Paul Ricceur reconnai-
tra dans son itinéraire de multiples allégeances, lesquelles, toutes,
s’inscrivent dans un grand projet d’«anthropologie» philoso-
phique. Héritier spirituel de la phénoménologie husserlienne et de
la philosophie réflexive francaise, exégete des textes bibliques



160 ETUDES DE LETTRES

tout en se déniant le titre de théologien, et commentateur inlas-
sable des philosophes anglo-saxons et allemands, «clarificateur »
aussi des défis éthiques du monde contemporain et théoricien du
langage, le philosophe est assurément un compagnon du person-
nalisme. D’autres que nous, depuis plusieurs années, ont abordé
les aspects tres techniques de la philosophie ricceurienne. Nous
voulons, quant a nous, brievement évoquer ici les attaches per-
sonnalistes de Ricceur et les quelques textes, espacés dans le
temps, qui fondent cette allégeance souvent méconnue, a partir de
sa rencontre avec I’ccuvre d’Emmanuel Mounier, dont il renou-
velle et prolonge, a sa fagon, la pensée.

Rien ne semblait pourtant prédisposer le jeune Paul Ricceur,
d’éducation protestante, a s’ouvrir au mouvement personnaliste.
Durant ses années de formation, 1’univers catholique lui était en
effet «un monde completement étranger », et le « monde extérieur
faisait plutot figure de curiosité!». Moulé par le « ghetto » univer-
sitaire rennois et parisien, et attiré par lui, rien ne semblait I’inci-
ter a suivre I’aventure d’une philosophie non universitaire et qui
se revendiquait telle. Ses premieres « vraies» attaches philoso-
phiques, Paul Ricceur les nouera a I’égard de Henri Bergson, de
Jules Lagneau et de Jules Lachelier, puis de Jean Nabert, avant la
rencontre décisive de la philosophie existentielle, Gabriel Marcel
et Karl Jaspers, et de la phénoménologie d’Edmond Husserl.
Entre ces différentes écoles le jeune agrégé en Sorbonne percevait
certes des tensions, « mais elles étaient tenues pour les conditions
saines d’une activité philosophique militante?».

Comme de nombreux jeunes intellectuels protestants de sa gé-
nération, Paul Ricceur est brutalement réveillé au seuil des années
trente par le message dogmatique et antiphilosophique du théolo-
gien suisse Karl Barth, et séduit par les activités militantes et les
conférences d’ André Philip® dans les mouvements d’étudiants pro-
testants. La jonction avec le mouvement Esprit, qui ouvrait alors
un débat fraternel avec les croyants et les non-croyants et inflé-
chissait le débat dans le sens d’une redécouverte de I’homme dans
son intégralité, s’avérait presque naturelle, sinon inéluctable :

1. Paul RIC®UR, La Critique et la conviction, entretien avec Frangois Azouvi
et Marc de Launay, Paris : Calmann-Lévy, 1995, p. 19.

2. Paul RICEUR, Réflexion faite, autobiographie intellectuelle, Paris : Esprit,
1995, p. 18.

3. (1902-1970) Militant socialiste et chrétien, professeur a la Faculté de droit
de Lyon et membre de la Fédération francaise des étudiants chrétiens.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 161

Les orientations philosophiques et chrétiennes de Mounier
m’étaient familiéres. La notion de personne, chére a Mounier, trou-
vait une articulation philosophique, seulement plus technique, si je
puis dire, chez les penseurs évoqués plus haut.

Le mouvement personnaliste, alors en quéte d’un approfondis-
sement doctrinal grace a I’apport de penseurs originaux — Paul-
Louis Landsberg, éleve de Max Scheler, Nicolas Berdiaeff,
Alexandre Marc et Denis de Rougemont notamment —, procla-
mait la primauté du spirituel contre tout autre ordre de valeurs et
appelait a une conversion, au sens biblique du terme. Il cherchait
a dissocier le spirituel d’avec le politique, et plus spécialement
d’avec la droite bien-pensante, se désolidarisait du « désordre éta-
bli », en un moment ou, d’une part, ’homme devenait esclave des
nouveaux mythes (la masse, la classe, la race, la nation, le capital,
etc.) engendrés par le siecle, et ou, d’autre part, les philosophes
autant que les hommes politiques n’avaient plus rien a offrir pour
remédier a une crise profonde de la civilisation occidentale. Dans
ce contexte de dépossession des valeurs et de destruction des rap-
ports humains, le personnalisme suggérait au jeune philosophe
des horizons neufs:

La conjonction entre personne et communauté représentait [...]

une avancée inédite, par rapport a la sorte de réserve encouragée par
les philosophes de métier®.

Le climat politique et idéologique des années trente, la « mon-
tée des périls » et du totalitarisme, le déferlement en Europe d’im-
menses vagues communautaires d’une part, les idées novatrices
sur ’engagement des intellectuels de gauche, et le débat relancé
autour de la notion de personne’ et de son lien indissoluble avec
la communauté® d’autre part, rapprochérent sans doute Paul

4. P. Ricceur , Réflexion faite, p. 18.

5. L’origine de ce mot est plus ancienne que celle du terme «personna-
lisme ». Elle prend source dans la célebre formule du « Connais-toi toi-méme »
de Socrate, puis dans les quatre conciles cecuméniques des Iv© et V¢ siecles. Apres
saint Augustin, saint Thomas d’ Aquin, puis Calvin et Luther, et Kierkegaard, la
notion de «personne » retrouve au début du xx¢ siécle sa pleine actualité avec
Max Scheler, puis Charles Renouvier. Sous I’impulsion d’Emmanuel Mounier et
des intellectuels regroupés autour du mouvement Esprit, les bases doctrinales de
cette notion s’élargissent. Au sujet de la personne, voir également les études de
Jean Wahl, Gabriel Marcel, Georges Gurvitch et Emmanuel Lévinas sur
I’Existenz Philosophie.

6. Le theme de plus frappant, en France, de la philosophie sociale de
I’époque. Voir notamment Jacques Maritain, Martin Buber, Nicolas Berdiaeff,
Robert Aron, Arnaud Dandieu et Denis de Rougemont.



162 ETUDES DE LETTRES

Ricceur du courant personnaliste, dont la grande force fut, écrira-
t-il plus tard, «d’avoir, en 1932, lié a I’origine sa maniere de phi-
losopher a la prise de conscience d’une crise de civilisation et
d’avoir osé viser, par-dela toute philosophie d’école, une nouvelle
civilisation dans sa totalité’». Avec le recul du temps, Ricceur ap-
parait cependant plus nuancé sur les influences, tardives, qu’exer-
cerent sur lui les orientations philosophiques de Mounier :

[...] dans les années 1947-1950, j’ai découvert le groupe Esprit,
que j’avais mal connu avant guerre car j’étais beaucoup plus engagé
dans le socialisme militant, et je considérais les gens d’Esprit
comme trop intellectuels. Je me suis donc beaucoup rapproché de
cette revue, et j’y ai publié. Mon amitié avec Emmanuel Mounier
s’est approfondie peu de temps avant sa mort, qui fut pour moi un
trés grand deuil.

A cette époque, c’est I’homme, 1’éducateur et le pédagogue,
tout imprégné d’abord de la pensée antimoraliste de Péguy dans
laquelle se cristallisait I’opposition de la mystique a la politique,
puis du néo-thomisme de Jacques Maritain, c’est I’homme plus
que les idées, qui suscita I’admiration et le respect du jeune Paul
Ricceur :

La personne de Mounier m’avait vraiment conquis, moins ses
idées que lui-méme : j’étais suffisamment structuré philosophique-
ment pour ne pas étre un de ses disciples; mais j’en ai été tout de
méme le compagnon?.

Intéressante a cet égard est une note de lecture que Ricceur fit
paraitre avant-guerre dans une petite revue protestante de
1’époque, Le Semeur®. Elle témoigne déja de son assiduité a la re-
cherche philosophique et, d’une manieére moindre, de I’influence
de Gabriel Marcel qui, lors de soirées de discussion avec ses
éléves, imposait a chacun une seule regle: «[...] ne jamais citer
d’auteurs, toujours partir d’exemples et réfléchir par soi-méme'%».

Premieéres lectures

A lire cette petite note, qui porte sur plusieurs aspects de la no-
tion de personne, et bien que Paul Ricceur parle souvent en son

7. Paul RICEUR, « Une philosophie personnaliste », Esprit, décembre 1950, p.
861. Ce texte est repris dans Histoire et Vérité, Paris : Seuil, 1955, p. 135-63.
8. P. Ricceur, La Critique et la conviction, p. 41. .
9. Organe de la Fédération frangaise des Associations chrétiennes d’Etu-
diants.
10. P. Ricceur, La Critique et la conviction, p. 21.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 163

nom propre, les références d’auteurs sont pourtant explicites :
Gabriel Marcel, Denis de Rougemont sont nommément cités.
D’autres références sont en revanche implicites: Emmanuel
Mounier, Arnaud Dandieu, pour ne citer que ces deux noms. Ce
texte de jeunesse dénote déja I’intérét que Paul Ricceur portait au
débat naissant alors dans les milieux philosophiques parisiens.
Comme d’autres jeunes intellectuels de 1’époque, il participe a
I’approfondissement philosophique et religieux de la notion de
personne. C’était 1a sans doute marquer ses premiéres inclinations
pour la philosophie réflexive, de caractére universitaire, et peut-
étre sa relative réserve a I’encontre de 1’engagement politique.
Mais ce court article est surtout le fruit d’une lecture serrée de
deux textes de doctrine personnaliste de la plume de Denis de
Rougemont!!, affinité protestante oblige !

D’entrée de jeu, Paul Ricceur dissocie la notion de personne de
celle d’individu, opposition classique, commune a tous les auteurs
personnalistes. En outre, la personne n’est pas réduite a un «objet
de science », en raison de sa nature non « prévisible ». Par contre,
selon certains personnalistes, la personne, en tant qu’elle agit, est
acte!?, «une clé de I’idée de personne » selon Riceeur. C’était la
entrer dans un débat philosophique ou des obscurités concep-
tuelles subsistaient. Emmanuel Mounier!3 et Gabriel Marcel au-
tant que Paul Ricceur exprimerent des réserves sur cette notion
d’acte, Ricceur arguant, a la suite de son maitre, Gabriel Marcel,
que «acte et personne sont irréductibles a toute démarche méta-
physique » et que, « a la différence des essences et des valeurs »,
’acte et la personne « ne peuvent pas étre les éléments d’une phi-
losophie ». En revanche, il tient pour vraie I’idée selon laquelle
I’acte est «dans I’instant », qu’il est «homogeéne a I’éternité », et

11. 11 s’agit de «Destin du si¢cle ou vocation personnelle ?», Foi et Vie, fé-
vrier-mars 1934, p. 143-57 et de « Définition de la personne », Esprit, décembre
1934, p. 368-82. La revue Foi et Vie, sous I'impulsion du pasteur Pierre Maury,
était fortement marquée par le courant barthien.

12. La notion d’acte constituait au sein du mouvement personnaliste de
I’Ordre Nouveau la premiere partie d’une vaste étude sur la dialectique de I’acte
et de la personne, dont les premiers jalons ont été posés par Arnaud Dandieu et
Denis de Rougemont dans un article rédigé en 1933, en vue d’introduire une soi-
rée de discussion dans un groupe de jeunes philosophes, dirigé par Gabriel
Marcel et Alexandre Koyré, et intitulé «L’acte comme point de départ», in
Recherches philosophiques, Paris (1936-1937) t. 11, p. 55-64.

13. Voir notre thése Denis de Rougemont, une biographie intellectuelle,
Geneve : Labor et Fides, 1996, chap. vi.



164 ETUDES DE LETTRES

donc que «1’acte exprime 1’éternité!*», rejoignant pleinement la

visée chrétienne exprimée par Rougemont dans sa « Définition de
la personne ». La personne, ajoute Ricceur, est incarnation :

Je suis un tout unifié. Je suis chair. Ce qui signifie: je suis en

méme temps vocation libre (et je crée quelque chose dans le

monde), et je suis en méme temps un corps parmi les corps. C’est le
paradoxe de la notion de personne : le paradoxe de I’incarnation'.

Citant Rougemont dans le texte — « “La personne est I’impen-
sable incarnation de 1’éternité dans le temps”!¢» —, Ricceur ad-
hére totalement a ce paradoxe, récusant, a la suite de Rougemont
encore, le déterminisme marxiste, lequel exprime «1’origine per-
manente et virtuelle des dictatures, dans un fléchissement, en
[nous], du sens de [notre] destinée personnelle!’». Et d’insister
sur les notions de « vocation » — terme calvinien par excellence!'®
—, de «responsabilité » et d’« engagement », qui sont au cceur de
la définition proposée par Denis de Rougemont et ses amis per-
sonnalistes. Paul Ricceur conclut son article en insistant sur le
«retournement merveilleux » qui s’opeére pour le chrétien: «[...]
pour lui la personne ne s’acheéve que dans le don qu’elle fait
d’elle-méme a Dieu'?».

Cette exploration succincte de la notion de personne témoigne
assurément de la rencontre de Paul Ricceur avec le personnalisme.
Précisons toutefois qu’il s’agit du personnalisme protestant, tel
qu’il fut inspiré par Denis de Rougemont. Certes, les notions de
vocation, d’engagement, de témoignage ou encore de sacrifice par
lesquelles la personne humaine se manifeste de maniére visible
dans le monde appartiennent également au terreau philosophique
d’Emmanuel Mounier, mais ce serait oublier ici la sensibilité reli-
gieuse originelle de Ricceur, protestante avant tout. De méme, sur
la question de 1’engagement, Ricceur affichait, confiera-t-il plus

14. Paul RICEUR, «La notion de personne », Le Semeur, 1" mai 1936, p. 439-
40.

15. Ibid., p. 440-41.

16. Ibid., p. 441. La citation de Rougemont est extraite de « Définition de la
personne », op. cit., p. 375.

17. Ibid., p. 441, note 1. La citation de Rougemont est extraite de « Destin du
siecle ou vocation personnelle 7», p. 154.

18. Pour Rougemont, la vocation est «un appel, une mission confiée a un
homme — une parole que Dieu lui adresse », Politique de la personne (1934),
Paris : «Je Sers», 1946, p. 57.

19. P. Ricceur, «La notion de personne », Le Semeur, p. 443.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 165

tard, une position plus proche d’un autre intellectuel protestant,
André Philip, activement engagé dans la vie politique francgaise:

La conception de I’engagement formulée par Mounier permettait
certes une articulation souple, sans séparation ni confusion, entre,
disons, la pensée et I’action. Mais la forme politique qu’André
Philip donnait a ’engagement me paraissait plus franche et plus
nette. A cela s’ajoutait le fait qu’ André Philip conjuguait, d’une ma-
niére inhabituelle dans la gauche frangaise, une argumentation théo-
logique fortement marquée par Karl Barth et la compétence d’un
bon économiste de conviction socialiste?°,

Sans doute la question de l’engagement est-elle, dans le
bouillonnement des années trente, une pierre d’achoppement entre
Paul Ricceur et Emmanuel Mounier. Pour le directeur d’Esprit, ar-
tisan d’une vraie révolution spirituelle, personnaliste et commu-
nautaire, qui rapproche I’homme de lui-méme et le transfigure, lui
permettant ainsi de retrouver les sources profondes de la commu-
nauté, il ne saurait étre question ni de choisir, sans se mentir a soi
et aux autres, I’un ou l’autre des camps révolutionnaires — le
communisme et le fascisme sont a 1’époque les deux options ma-
jeures de la vie politique francaise —, ni de s’engager?!, sans se
trahir, dans le traitre jeu des partis politiques. Pour Ricceur, ar-
demment pacifiste?? et fortement impliqué dans les mouvements
de jeunesse socialistes®, le choix était déja fait, dicté par les va-
leurs de I’Evangile?*, bien que sa conscience politique, éveillée

20. P. Ricceur, Réflexion faite, p.19.

21. La notion d’engagement parait problématique chez Mounier, qui considé-
rait que la plus haute expression de la personne est la liberté, et donc que la per-
sonne ne devait devenir esclave, fiit-ce de son propre engagement, attitude qui
impliquait une « pensée engagée-dégagée », et privilégiait plutot un dialogue que
des choix.

22. Dans un article qu’il fit paraitre apreés guerre, « L’homme non-violent et sa
présence a I’histoire », Esprit, février 1949, p. 224-36, Ricceur développera ses
convictions a partir du Sermon sur la Montagne, et s’interrogera sur les condi-
tions permettant a une dialectique de la non-violence d’entrer et de peser sur
I’histoire, ainsi que sur son efficacité.

23. Durant les années 1935-1939, il publie de nombreux articles dans Terre
nouvelle, organe des chrétiens révolutionnaires.

24. Voir son article «Philosophie et christianisme », Le Semeur, 20 juillet
1936, p. 541-57, dans lequel Paul Ricceur définit la « philosophie chrétienne »
comme une « philosophie critique », ou comme «une science des limites». La
tiche du philosophe chrétien est «non pas une préparation positive a I’acte de foi,
non pas une initiation a la conversion, mais une tache négative, une suppression
d’obstacles ». C’est Ricceur qui souligne.



166 ETUDES DE LETTRES

par les événements parisiens de février 1934, le Front populaire de
1936 et la guerre d’Espagne en 1937-1938, et marquée tres tot par
«un vif sentiment d’injustice sociale », ait été, par moments, hési-
tante, et soit restée quelque peu en retrait du bavardage idéolo-
gique de certains intellectuels engagés, de gauche comme de
droite. Face a la montée en puissance de I’ Allemagne hitlérienne
par exemple, Ricceur avouera plus tard ses erreurs de jugement, en
expliquant que lui et ses amis, militants socialistes chrétiens, pou-
vaient « d’autant moins avoir une vision claire des choses [qu’ils]
étaient devenus les alliés d’un totalitarisme contre 1’autre 23 »,

Présence au personnalisme

Le texte de jeunesse évoqué plus haut laissait augurer d’autres
découvertes, mais, Paul Ricceur, fut influencé par diverses
«écoles » de pensée et s’était déja forgé une philosophie propre.
Son itinéraire intellectuel s’est-il pour autant éloigné du person-
nalisme ? Ses écrits de 1’aprés-guerre témoignent en tout cas de sa
proximité intellectuelle avec le mouvement Esprit. Apres le dé-
sastre et la captivité, Ricceur participe de pres aux activités mili-
tantes d’Esprit, dont la communauté intellectuelle, créée a
Chatenay-Malabry — il y habitera des 1956 a son retour de
Strasbourg —, devient I’un de ses milieux d’action. Sans doute a-
t-il d’abord rejoint I’un des «centres personnalistes » qui essai-
maient alors en France sous I’impulsion d’Emmanuel Mounier,
dont I’objectif essentiel était de tracer une ligne de départ pour de
nouvelles recherches.

La revue parait a nouveau en décembre 1944 et connait une dif-
fusion grandissante. Mais les lendemains de la Libération sont la-
borieux pour le mouvement Esprit. L’équipe ancienne n’est pas
reconstituée, et Paul-Louis Landsberg, «1’une des pierres d’angle
d’Esprit» (I’expression est de Mounier), est mort en déportation.
Durant ces années d’immédiat apres-guerre, le mouvement inscrit
son combat au cceur du redressement politique francgais, engage le
débat avec le marxisme et I’existentialisme, tout en explorant les
questions internationales. Un noyau se met en place, et parmi les
nouveaux venus apparaissent, entre autres, les noms de Jean-
Marie Domenach?®, un jeune intellectuel issu de la Résistance, et

25. P. Riceeur, La Critique et la conviction, p. 30.
26. Eléve de Jean Lacroix, qui animait alors le groupe Esprit de Lyon, il de-
viendra en 1946, a I’dge de 24 ans, secrétaire de rédaction de la revue.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 167

de Paul Ricceur, de retour en France apres cing ans de captivité
dans un oflag de Poméranie. L’entrée fracassante du premier au
sein du groupe Esprit contraste avec celle, discrete, du second.

Dans une breve note parue dans le numéro de février 1947,
Ricceur relate une rencontre franco-allemande de mouvements de
jeunesse protestants, au cours de laquelle furent débattus des
thémes tels que les chances de I’Europe, les taches actuelles de la
démocratie, la possibilité d’un socialisme chrétien, ou encore de
la grandeur et des périls d’un engagement politique concret. Paul
Ricceur revint bouleversé de sa rencontre avec des chrétiens alle-
mands, encouragé a persévérer dans le rapprochement entre les
deux peuples, et convaincu que «la foi religieuse comporte le
courage de faire 1’histoire au lieu de la subir » et que de telles ren-
contres permettent de reconstruire un avenir authentique pour les
générations futures, I’essentiel étant « [...] de sauver courageuse-
ment ce qui reste encore et qui n’a pas été ruiné de la réalité
humaine plus forte que la guerre [...]*”» La méme année, Ricceur
donne & Esprit une longue chronique?®, dans laquelle il évoque
la teneur toute philosophique d’un roman de Pierre-André Lesort
— le livre est préfacé par Gabriel Marcel —, dont les thémes
principaux portent sur la communication des consciences, les
multiples causes d’échec dans les relations humaines, les paroles
d’espérance qui peuvent en jaillir et le mystére mutuel entre les
humains.

Les premieres apparitions de Paul Ricceur au sommaire
d’Esprit ne le détournent cependant pas de ses travaux person-
nels. Professeur au College cévenol, a Chambon-sur-Lignon
(Haute-Loire), il consacre la majeure partie de son temps a 1’en-
seignement. Durant cette période, il traduit les I/deen I de Husserl,
rédige un commentaire de I’ceuvre, et travaille & sa Philosophie de
la volonté. Dans le méme temps, il écrit, avec son ami Mikel
Dufrenne, Karl Jaspers et la philosophie de l’existence (1947).
L’ouvrage sur Jaspers recut, sous la plume de Jean Hyppolite, un

27. Paul RICEUR, dans le «Journal & plusieurs voix », Esprit, tévrier 1947, p.
310-11. L’année suivante, en juin 1948, Ricceur participera en compagnie
d’Emmanuel Mounier, Jean-Marie Domenach et Pierre Thévenaz, pour ne citer
que ces noms, a une rencontre franco-allemande a Tiibingen, regroupant la les
délégués des groupes et revues allemands travaillant dans le méme sens
qu’Esprit.

28. Paul RIC®&UR, « Le mystere mutuel ou le romancier humilié », Esprit, avril
1947, p. 691-99.



168 ETUDES DE LETTRES

accueil élogieux dans Esprit: «Ils ont tenté, souligne Hyppolite,
de pénétrer ’essence méme de cette philosophie vivante et
brillante qui parait toujours nous échapper au moment ou on veut
I’englober dans une formule; et leur livre est, a cet égard, un
chef-d’ceuvre?®. » Jaspers, dans sa préface, ira jusqu’a dire de ses
interpretes : «Le livre n’est pas seulement ma philosophie, mais
la philosophie propre a M. Dufrenne et P. Ricceur. » De son coté,
Emmanuel Mounier portait un intérét profond au philosophe alle-
mand qui, de son c6té, marquait une grande attention aux diffé-
rentes études que Mounier consacrait alors, dans Esprit, aux
divers existentialismes3?. Ce sont l1a quelques indices du rappro-
chement qui s’opére entre Paul Ricceur et Esprit, ouvert plus que
jamais aux débats sur I’existentialisme.

Le Congres Esprit de 1947 marqua la premiére rencontre inter-
nationale des groupes personnalistes depuis la guerre, mais il
tergiversa sur les orientations a prendre sur le terrain idéologique.
Apres avoir donné une part un peu débordante aux problémes
politiques, le mouvement décide de renouer avec la recherche
doctrinale. L’année suivante en effet, le Congres Esprit, qui se dé-
roule du 15 au 18 juillet a Jouy-en-Josas, prés de Paris, se donne
comme objectif de redéfinir une ligne de pensée. Emmanuel
Mounier, Paul Ricceur, Henri-Irénée Marrou et d’autres s’y attel-
leront avec force et persuasion. Le rapport présenté par Paul
Ricceur a I’occasion de ce Congres est le début d’un cheminement
fructueux et profond avec le mouvement Esprit3!.

Lors de ce Congres, le directeur d’Esprit définit les taches
d’une pensée d’inspiration personnaliste. Il souligne, en guise de
préalable, d’une part le peu d’attachement du mouvement, durant
la premiére période, celle de I’entre-deux-guerres, « a des élucida-
tions philosophiques », tout occupé a résoudre les problemes les
plus immédiats d’une civilisation en crise, et d’autre part 1’impor-

29. Jean HYPPOLITE, « Situation de Jaspers », Esprit, mars 1948, p. 483.

30. Karl Jaspers 2 Emmanuel Mounier, 22 janvier 1947, in Bulletin des Amis
d’E. Mounier, octobre 1985, p. 5-6. Les articles de Mounier, parus dans Esprit en
avril, mai, juin 1946, ont été regroupés dans son Introduction aux existentia-
lismes, Paris : Denoél, 1947.

31. Paul Ricceur présenta un rapport au Congreés Esprit de 1949 consacré a
I’engagement, et en 1951. Le Congrés de 1950 n’eut pas lieu en raison de la mort
subite d’Emmanuel Mounier. Dés 1948, Paul Ricceur devient un collaborateur
régulier de la revue Esprit.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 169

tance excessive donnée, aux lendemains de la Libération, a
I’enquéte et aux problémes politiques plutdt qu’aux problémes
théoriques. La poussée de certains courants de pensée — 1’exis-
tentialisme et le marxisme — conduisit Esprit a clarifier ses posi-
tions sur la scéne intellectuelle, ainsi qu’a explorer de nouvelles
voies. Constatant des points de convergence ou de divergence
avec le marxisme, 1’existentialisme et le christianisme, Mounier
pose comme premiere tiche «une élucidation de plus en plus
poussée de I’étre personnel », dans le sens d’un accomplissement,
dans I’histoire, de sa liberté3?.

Les apories du personnalisme

C’est précisément dans le prolongement de cette visée large et
profonde qu’intervient Paul Ricceur, non sans souligner, en avant-
propos, la difficulté pour un philosophe de «travailler en équipe a
la philosophie», car la philosophie, «en derniere analyse, est
ceuvre d’isolé ». Ricceur croit cependant qu’«un travail en com-
mun peut €tre amorcé par le repérage commun d’un certain
nombre de difficultés ». En ce sens, le personnalisme, selon lui,
«se réfléchit d’abord dans un groupe d’apories », et c’est par rap-
port a ces difficultés irréductibles que le travail personnel du phi-
losophe peut trouver, sinon des solutions, du moins une ouverture
et une envergure dans la problématique personnaliste.

Le premier point développé par Paul Ricceur touche a la ligne
de front du personnalisme : la relation entre philosophie et poli-
tique. Une chaine de problémes les relie et les implique. En effet,
«une philosophie communique avec une politique par une éthique
rapportée A une situation historique®3». C’est donc a cette pre-
miere question qu’il conviendra de s’atteler. Le second point
concerne les apories fondamentales d’une problématique de la
personne, dont les trois podles, dans le débat philosophique fran-
cais du moins, sont la liberté, les valeurs et I’histoire. Paul
Ricceur reléve au passage certains bienfaits de I’existentialisme,
des lors qu’il s’est agi de penser le probleme de la personne a par-
tir de la liberté. Mais cette liberté, exclusive pour I’existentia-

32. Emmanuel MOUNIER, «Taches actuelles d’une pensée d’inspiration per-
sonnaliste », Esprit, novembre 1948, p. 679-708.

33. Paul RiC®&UR, «Dimensions d’une recherche commune», Esprit, déc.
1948, p. 838.



170 ETUDES DE LETTRES

lisme, est autocréatrice, et donc tient insuffisamment compte des
deux autres poles de la personne. Ainsi,

La premiere tiche d’un personnalisme qui serait vraiment une
anthropologie aussi vaste, aussi compréhensive que possible, est
alors de s’exercer a déplacer le point de départ de la réflexion de la
liberté aux valeurs et a I’histoire34.

Ce déplacement, ainsi que les raccords complexes qui se tissent
entre les différents pdles de la personne, posent d’innombrables
nceuds de difficultés que ni I’existentialisme ni le marxisme ne
sauraient a priori résoudre. L’ultime difficulté évoquée par
Ricceur, a la suite de mille détours, est la suivante : ’homme peut-
il réellement comprendre 1’aporie triangulaire liberté-valeur-his-
toire? Telle est finalement la question essentielle posée au
personnalisme. Et Ricceur de suggérer une issue, toute provisoire,
prélude a d’autres explorations :

Une problématique intelligible de la personne n’est peut-étre ca-
pable que d’entrevoir [la] double polarité du mal et de la transcen-
dance gjntre laquelle est écartelée I’existence éthico-historique de la
liberté™.

A I’évidence, sa contribution au Congres Esprit de 1948 ouvre
au personnalisme de nouveaux horizons. Mais le personnalisme
peut-il étre une philosophie, voire une philosophie de I’histoire ?
Pour certains, dont Mounier, le personnalisme est une philoso-
phie. Pour d’autres, il ne saurait en étre une. Nous n’aborderons
pas ici une question qui ne cesse de diviser les historiens de la
philosophie. Deux ans plus tard, Emmanuel Mounier meurt sans
que ce débat ait pu avoir lieu. Dans I’hommage qu’il lui rend au
lendemain de sa mort en 1950, Paul Ricceur entreprend, le cceur
noué et assombri par cette disparition soudaine et prématurée, une
relecture attentive de quelques-uns des ouvrages majeurs de celui
qui était devenu des les années 1947-1948 un ami proche. Une
admiration sincere et une adhésion entiere inspirent cette « stricte
étude historique » de 1’ceuvre de Mounier. Ricceur insiste a juste
titre sur sa visée provocatrice, anti-universitaire, son projet d’une
éthique concréte, d’une «nouvelle Renaissance» — référence
au texte-manifeste de la revue Esprit d’octobre 1932, intitulé
« Refaire la Renaissance » —, fondée sur un réveil de la personne
et sur une pédagogie de la vie communautaire, dont I’intention

34, [Ibid., p. 839. C’est Ricceur qui souligne.
35. Ibid., p. 846.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 171

combattante « déborde ce que nous entendons communément par
une “philosophie”».

Paul Ricceur exprime son respect pour Emmanuel Mounier, en
tant que celui-ci se situa, a ses débuts du moins, « au-dessus d’une
problématique philosophique, au sens strict, au-dessus des ques-
tions de point de départ, de méthode et d’ordre » et qu’ainsi il of-
frit «aux philosophes de profession une matrice philosophique,
[...] des tonalités, des tenues théoriques et pratiques capables
d’une ou de plusieurs philosophies, grosses d’une ou de plusieurs
systématisations philosophiques®®». Réfléchissant tour a tour sur
le monde de la personne, sur les relations du personnalisme avec
le christianisme et le marxisme, Paul Ricceur discerne les trois di-
rections dans lesquelles la pensée de Mounier s’est manifestée :
d’abord son effort « pour se laisser enseigner par le mouvement
de I’histoire », ce que Ricceur nomme «le poids des situations»,
ensuite son approfondissement, sa purification du motif chrétien
de la personne (pureté des valeurs et pureté des moyens), enfin
son effort « “philosophique” (au sens étroit) pour situer le person-
nalisme par rapport aux sciences de ’homme, d’une part, et par
rapport aux philosophies de I’existence, d’autre part ».

Le choix responsable, la liberté sous conditions et la cohérence
doctrinale qui fondent pareille entreprise, ajoutés a une densité
d’événements historiques comme jamais auparavant dans 1’his-
toire, font que, pour Paul Ricceur, «1’intention éducative [de
I’ceuvre de Mounier] déborde une problématique proprement phi-
losophique®”». Elle a, comme il I’avait indiqué plus haut, une va-
leur de «matrice philosophique». Car, plus que toute autre,
I’intention qui anima 1’ceuvre d’Emmanuel Mounier a impliqué,
dit Ricceur, un «discernement » philosophique rare, placé qu’il fut
au carrefour des chemins de traverse qu’ouvraient les philoso-
phies de I’existence, de Gabriel Marcel a Jean-Paul Sartre, en pas-
sant par Karl Jaspers et Martin Heidegger: la tension entre la
personne et la matiere, le theme de 1’autre, les themes du re-
cueillement, de 1’accueil et du don, le « mouvement d’étre vers
I’étre ». Et de conclure en confessant la raison profonde de son at-
tachement a I’ceuvre de son ami :

36. P. Ricceur, « Une philosophie personnaliste », p. 862-63. C’est Ricceur qui
souligne.
37. Ibid., p. 872 et 884.



172 ETUDES DE LETTRES

[...] ce subtil alliage d’une belle vertu «éthique » avec une belle
vertu poétique, qui faisait d’Emmanuel Mounier cet homme a la
fois irréductible et offert,

Il n’est sans doute point de fidélité critique plus respectueuse a
I’ceuvre d’Emmanuel Mounier, et d’effort de compréhension plus
vrai que ce texte, qui, s’il fut écrit au lendemain de sa mort, dé-
note pourtant 1’absence de tout reproche a I’endroit du personna-
lisme.

«Meurt le personnalisme »

Dans un texte bien ultérieur, au titre volontairement provoca-
teur, écrit une trentaine d’années plus tard a 1’occasion du cin-
quantieéme anniversaire de la revue Esprit, Paul Ricceur expose
quelques-unes de ses réserves a I’égard de 1’appellation méme de
cette « philosophie de I’existence®». Il déplore « le choix malheu-
reux, par le fondateur du mouvement Esprit, d’un terme en -isme,
mis de surcroit en compétition avec d’autres -ismes qui [lui] ap-
paraissent largement aujourd’hui comme de simples fantomes
conceptuels*®». A noter au passage que, dés les années trente,
Denis de Rougemont exprimait déja la méme réserve?'.

A I’appui de sa critique, Paul Ricceur avance fort a propos
quatre arguments : d’abord la faiblesse conceptuelle du personna-
lisme, qui apparaissait alors moins bien articulé que d’autres
modes de pensée ; ensuite le déferlement, dés les années soixante,
du structuralisme, qui frappa le personnalisme, 1I’existentialisme
et le marxisme «de la méme note d’infamie », alors méme que,
« étrange aventure », le mouvement Esprit déploya tant d’efforts
pour se distinguer de ses « deux fréres ennemis »; puis 1’enracine-
ment chrétien, tant néo-thomiste que barthien, des personnalistes,
violemment attaqués par une nouvelle vague nietzschéenne ; enfin
«la vulnérabilité du terme a 1I’égard des équivoques internes et

38. Ibid., p. 887.

39. Dans I’arbre existentialiste, Emmanuel Mounier situe le personnalisme
entre la branche de séve chrétienne de Gabriel Marcel et celle de Karl Jaspers.
Toutes se greffent au vieux tronc chrétien, dans le prolongement de la pensée de
Pascal, et surtout de Kierkegaard.

40. Paul Ric®UR, « Meurt le personnalisme, revient la personne... », Esprit,
janvier 1983, p. 113.

41. «Le destin du siécle, c’est le destin des ismes, qui sont — en fin de compte
— abstractions », « Destin du siécle ou vocation personnelle 7 » p. 146.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 173

externes » du personnalisme, dont Emmanuel Mounier et d’autres
étaient déja conscients a 1’époque?.

Meurt ainsi le personnalisme, qui «n’a jamais fini de se battre
avec ses propres démons, tant le passé du terme [...] lui a collé au
corps ». Pour Paul Ricceur, qui cherche a réactualiser les idées et
les concepts du fondateur d’Esprit, I’idée de personne « apparait
comme un concept survivant et ressuscité » des lors qu’il s’agit de
défendre les droits de I’homme. Car la notion de personne, du
point de vue philosophique, est supérieure aux autres entités,
telles la « conscience », le «sujet», le « moi », ou I’«individu », en
raison des liens concrets qui I’engagent sur le terrain politique,
juridique, économique et social. Sa conceptualisation pose toute-
fois un probléme majeur, celui du langage : « Comment parler de
la personne sans le support du personnalisme ?» Ricceur n’y voit
qu’une seule réponse possible: « Elle consiste a donner un statut
épistémologique approprié » a ce qu’il appelle «une “attitude”».

Et, se placant au-dela d’Emmanuel Mounier, sous ’autorité de
Paul-Louis Landsberg et de Max Scheler, ou encore d’Eric Weil,
Paul Ricceur expose les différentes articulations de «1’attitude-
personne», comme celle dont «la notion de crise est le repére es-
sentiel de sa situation», en tant que la crise est «le premier
mouvement constitutif » de son étre et le moment ou cet étre
« éprouve la limite de [sa] tolérance ». Face a ces criteres de la
crise, I’ «attitude-personne» repose sur 1I’engagement, qui, lui, dé-
coule d’une «conviction». Pour Paul Ricceur, I’engagement a
pour corollaire d’une part «la vertu de la durée » et, d’autre part,
«la “fidélité a une cause”», toutes deux conférant a la personne
respectivement une identité et une altérité. Enfin, du couple
crise/engagement surgit un dernier corollaire : «1’horizon d’une
vision historique globale**». Audacieux et formidable pari que
cette tiche de rassemblement de la durée dans une intériorité, de
reconnaissance et de respect, sinon d’amour, des différences,
tache a laquelle Paul Ricceur invite humblement tous les hommes :

42. Voir notamment Paul ARCHAMBAULT, «Destin d’un mot », Politique, fé-
vrier 1934, p. 154-65, et Maurice BLONDEL, «Les équivoques du “personna-
lisme” », Politique, mars 1934, p. 193-205. De son c6té, Emmanuel MOUNIER
considérait deés apres la Seconde guerre que ces équivoques étaient moins « Des
équivoques du que des équivoques sur le personnalisme », Qu’est-ce que le per-
sonnalisme ? Paris : Seuil, 1946, p. 94.

43. P. Ricceur, « Meurt le personnalisme, revient la personne...», p.115-18.



174 ETUDES DE LETTRES

Le pari que le meilleur de toutes les différences converge. Le
pari que les avancées du bien se cumulent, mais que les interrup-
tions du mal ne font pas systéme. Cela, je ne peux pas le prouver. Je
ne peux pas le vérifier; je ne puis ’attester que si la crise de I’his-
toire est devenue mon intolérable et si la paix — tranquillité de
I’ordre — est devenue ma conviction*t.

N’y a-t-il pas dans cet «aveu» et dans cette espérance 1’idée
d’un «dépassement de soi» souvent évoquée par Emmanuel
Mounier, un effort de dépouillement, et donc de renoncement, qui
requiert de la personne un engagement constamment renouvelé ?
En recourant aux notions d’intolérable et de conviction pour défi-
nir I’engagement de la personne — Mounier utilisait quant a lui
les termes d’injustice et de foi —, Paul Ricceur apporte a la notion
de personne, congue en tant qu’« attitude-personne », une dimen-
sion dynamique :

Nous sommes le mouvement mis en mouvement par cette « atti-
tude » qui sait qu’elle ne dépasse pas le niveau de la conviction, elle-
méme gagée sur le seul pari que, si je ne fais du bonheur une fin, il
me sera gracieusement donné par-dessus le marché. La seule chose
importante est de discerner d’un ton juste 1’intolérable d’aujourd’hui
et de reconnaitre ma dette a I’égard des causes plus importantes que
moi-méme qui me réquisitionnent*.

En ce point intime du questionnement, Paul Ricceur n’arréta
pas 1a son exploration personnaliste.

De la personne a une herméneutique du soi

Sous le titre d’« Approches de la personne* », Paul Ricceur pré-
sente les enjeux majeurs de son ouvrage Soi-méme comme un
autre. Cet article se situe dans le prolongement du Traité du ca-
ractére (1946) d’Emmanuel Mounier?’ et explore, en partant des
recherches contemporaines sur le langage (1’ homme parlant), 1’ ac-
tion (I’homme agissant et souffrant), le récit (I’ homme narrateur)

44. Ibid., p.118.

45. Ibid., p. 118-19.

46. La premicre partie de cet article, publié dans Esprit, mars-avril 1990,
constitue une articulation de la vii® étude de Soi-méme comme un autre, Paris :
Seuil, 1990, p. 199-236.

47. Dans cet essai monumental, peu personnaliste s’il en est, Mounier ne traite
pas de I’homme en tant que personne, celle-ci ne pouvant étre, selon lui, 1’objet
d’un savoir positif.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 175

et la vie éthique (I’homme responsable) ou la « visée éthique », le
statut du soi sous I’inspiration d’une « phénoménologie herméneu-
tique de la personne », et, plus précisément, d’une « herméneu-
tique du soi », le soi étant le terme réfléchi de toutes les personnes
grammaticales. Il s’agit ici, pour Paul Ricceur, de dépasser la dia-
lectique a deux termes — la personne (le je) et la communauté (le
nous) — proposée par Mounier et les auteurs personnalistes, en
instituant une médiation a trois termes, tous constitutifs, sur le
méme plan, de I’ethos personnel et de 1’agir éthique.

D’abord, I’ «estime de soi », aspect réflexif de la visée éthique,
en tant qu’elle institue un sujet responsable, « capable d’agir in-
tentionnellement » et en outre « capable d’inscrire ses intentions
dans le cours des choses par des initiatives qui entrelacent 1’ordre
des intentions a celui des événements du monde ». L’intention et
I’initiative constituent en somme [’acte premier de la personne,
plus précisément le premier acte du soi, dans le rapport a autrui et
au monde. Ensuite, la «sollicitude », c’est-a-dire le « mouvement
du soi vers I’autre », qui appelle la «réciprocité», ou la «recon-
naissance », et donc institue «1’autre comme mon semblable et
moi-méme comme le semblable de I’autre*®». A ce stade, «1’agir
éthique », ainsi que le nomme Ricceur, est analysé selon les cha-
pitres qu’Aristote consacre a 1’amitié dans 1’Ethique a
Nicomaque. Dans ces rapports interpersonnels, le souci de soi
mene au souci de 1’autre, selon les notions du juste et de 1’égalité.
En clair, I’estime de soi et la sollicitude ne peuvent « se vivre et
se penser ’une sans 1’autre**». Enfin, cette relation de soi a
1’autre ne peut se construire que par les « canaux de I’institution ».
Ainsi, reprenant a son compte 1’argumentation développée depuis
Aristote jusqu’a John Rawls dans sa Théorie de la justice, de
1I’idée de justice distributive — le chacun de la justice est une ca-
tégorie irréductible a I’ autrui de 1I’amiti€é — Paul Ricceur inscrit le
souci d’«institutions justes», ou plus simplement le sens de la
justice au cceur de la visée éthique de toute vie humaine.

Ainsi, Paul Ricceur distingue-t-il «les relations interperson-
nelles, ayant pour embléme 1’amitié, des relations institution-
nelles, ayant pour idéal la justice’®». Ce que suggere ici I’auteur
est le dépassement de 1’idéal (ou de 1’utopie) communautaire mis

48. « Approches de la personne », Esprit, mars-avril 1990, p. 116-17.
49. P. Ricceur, Soi-méme comme un autre, p. 212.
50. « Approches de la personne », Esprit, p. 119.



176 ETUDES DE LETTRES

en avant par Emmanuel Mounier et ses amis personnalistes. Pour
ces derniers en effet, la communauté représentait davantage une
communion de personnes singulieres. Elle est, pour reprendre
I’expression d’Emmanuel Mounier, «une personne de per-
sonnes’! », ¢’est-a-dire une «communauté personnaliste», au sein
de laquelle I’amour seul serait le lien, et telle qu’elle est représen-
tée idéalement par la Communion des Saints chantée par Charles
Péguy dans sa Cité radieuse. Pour Denis de Rougemont, la com-
munauté est d’abord et avant tout « I’expression des rapports per-
sonnels?». chaque personne étant libre et responsable. Sans doute
Paul Ricceur a-t-il raison de dire que, dans le cadre d’Esprit des
premieres années, «la spécificité du rapport institutionnel se trou-
vait masquée par l'utopie d’une communauté qui serait en
quelque sorte masquée par 1’extrapolation de I’amitié », mais, ce
faisant, il évacue toute la dimension spirituelle de la personne, et
sa vocation premiere, qui est d’amour et non d’amitié seule. Il
reste que, en inscrivant I’idéal de justice au cceur des relations in-
terpersonnelles et communautaires, Paul Ricceur enrichit le per-
sonnalisme d’un élément décisif: «la dimension politique de
I’ethos».

Ce que le détour par les philosophies du langage apporte au
personnalisme, c’est, selon Paul Ricceur, la conviction que « tout,
dans I’expérience, n’accede au sens que sous la condition d’étre
porté au langage®3». Sur le plan sémantique, le langage, d’une
part désigne la personne «en tant que singularité », distincte de
toutes les autres, et, d’autre part, la fait apparaitre comme un
« particulier de base », cette seconde propriété posant quelques
contraintes, deés lors qu’il s’agit d’identifier précisément le statut
de la personne. Sur le plan pragmatique, 1’apport de la linguis-
tique a une philosophie de la personne est plus décisif encore,
puisqu’elle dévoile la notion d’engagement. En effet, dans la
théorie des actes de discours, la simple énonciation exprime |’en-
gagement du locuteur dans son discours. Le fait remarquable est
ici que la triade locution (en tant qu’elle est, la personne se dési-
gnant comme soi, anticipation de I’estime de soi), interlocution
(en tant que les personnes se désignant chacune soi-méme et

51. Emmanuel MOUNIER, Révolution personnaliste et communautaire (1935),
in (Euvres, Paris : Seuil, 1961, t. 1, p. 202.

52. Denis de ROUGEMONT, Penser avec les mains, Paris: Albin Michel, 1936,
p- 239.

53. « Approches de la personne », Esprit, p. 119 et 120.



EXPLORATIONS PERSONNALISTES 147

s’adressant soi-méme a 1’autre) et langage (en tant qu’il est une
institution précédant tous les actes de discours), que cette triade
recouvre pleinement les termes constitutifs de 1’ethos personnel.

Quant aux théories de 1’action, elles mettent en valeur «1’im-
plication de I’agent dans 1’action », et gravitent autour des ques-
tions difficiles du quoi, du pourquoi, enfin du gui de toutes les
actions humaines. Sans entrer ici dans I’argumentation dévelop-
pée par Paul Ricceur, ce qui dépasserait largement le cadre de
notre présentation, retenons cependant quelques éléments de sa
conclusion:

Il n’y a d’éthique que pour un étre capable non seulement de
s’autodéterminer en tant que locuteur, mais encore de s’autodési-
gner en tant qu’agent de son action. C’est de cette fagon que se re-
joignent la triade éthique: souci de soi, souci de I’autre, souci de
I’institution — et la triade praxique: ascription de 1’action a son
agent, interaction survenant entre agents et patients [.. JP

C’est la sans doute le prolongement le plus fécond que Paul
Ricceur donne au personnalisme, car il I’entraine vers la problé-
matique de 1'identité personnelle, laquelle ne peut s’articuler que
dans la dimension temporelle de I’existence humaine, et vers une
ontologie de la personne dont le point d’appui est une herméneu-
tique du soi a travers une dialectique concrete de la mémeté et de
I’ipséité, que la théorie narrative, de surcroit, porte a son plein
épanouissement. Ici encore, I’identité narrative, esquissée dans la
conclusion de Temps et récit, la constitution méme de cette iden-
tité narrative et l’institution du langage rejoignent la triade de
I’ethos personnel.

Au terme de bref parcours, il apparait que le philosophe s’est
fort éloigné du personnalisme. Certes, I’exploration de Ricceur a
emprunté, par mille digressions, des chemins que les penseurs
personnalistes, a leur début, faute des outils conceptuels élaborés
depuis lors par les sciences humaines, n’ont pas pris, n’ont pas pu
prendre. Sans doute aussi le contexte politico-idéologique de cette
seconde moitié du xX° siécle s’est-il profondément modifié, ce qui
explique peut-&tre, chez Paul Riceeur, une investigation philoso-
phique trés étendue de la notion de personne vers une ontologie.
Mais d’autres aspects de cette herméneutique du soi éthique méri-
teraient d’étre repérés dans le projet philosophique ricceurien,

54. Ibid., p. 126. L’interaction humaine met en présence un agent, c¢’est-a-dire
celui qui agit, et un patient, celui qui subit.



178 ETUDES DE LETTRES

d’autres thémes également, telles par exemple sa critique du tota-
litarisme, ou encore sa critique d’une civilisation en marche.
Peut-étre cette recherche permettrait-elle de repérer plus exacte-
ment 1’inspiration personnaliste du projet de Paul Ricceur, immua-
blement rythmée par le ternaire estime de soi, sollicitude pour
autrui, souhait de vivre dans des institutions justes.

Le mérite de Paul Ricceur est d’avoir enrichi a sa fagon le per-
sonnalisme d’une éthique interpersonnelle, incessamment conqui-
se, afin d’humaniser I’humanité de la personne. N’était-ce point
1a I’une des intuitions fondamentales du personnalisme ?

Bruno ACKERMANN
Université de Lausanne



	Explorations personnalistes

