
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 3-4

Artikel: La narrativité comme moralité pour une lecture "poétique" de l'éthique
dans Soi-même comme un autre

Autor: Cepl, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ
POUR UNE LECTURE « POÉTIQUE» DE L'ÉTHIQUE

DANS SOI-MÊME COMME UN AUTRE

Dans cet article, nous nous suggérons d'esquisser, avec Paul Ricœur, les liens
qui unissent le problème de la narrativité, dominant dans la trilogie des Temps et
récit1 à celui de la moralité, central dans les dernières publications du
philosophe. Nous nous efforcerons de souligner la place prépondérante de l'imagination

narrative — et avec elle, de l'imagination productrice — dans le ternaire
«décrire, raconter, prescrire» caractérisant l'approche ricœurienne de l'action.
Au terme de cette étude, nous insisterons alors sur la manière dont la narrativité
peut effectivement jouer sa fonction de propédeutique à l'éthique.

I. La narrativité et la moralité dans les dernières publications ri-
cœuriennes

À la croisée de la permanence et du caractère, ces deux
concepts-clés de l'herméneutique du soi qui structurent la
réflexion ricœurienne dans Soi-même comme un autre2, nous aimerions,

en guise de préambule, situer deux des livraisons les plus
récentes du philosophe afin d'en souligner toute la complémentarité:

d'un côté, l'autobiographie intellectuelle que Paul Ricœur
signe avec Réflexion faite2 et de l'autre, son dialogue plus teinté
d'une touche existentielle qui, sous le titre emblématique de La
Critique et la conviction4, réaffirme l'articulation des deux
moments incontournables de la philosophie morale ricœurienne.

1. Paul Ricœur, Temps et récit, 3 t., Paris : Seuil, 1983-1985.
2. Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris : Seuil, 1990.
3. Paul Ricœur, Réflexion faite, autobiographie intellectuelle, Paris: Esprit,

1995.
4. Paul Ricœur, La Critique et la conviction, entretien avec François Azouvi

et Marc de Launay, Paris : Esprit, 1995.



142 ÉTUDES DE LETTRES

Qu'on se souvienne: ce n'est qu'au terme de la réflexion —
une réflexion qui, selon la formule bien connue, place le « soi » de
la « réflexion de soi » au terme d'une vie « bien examinée », le
détour herméneutique seul justifiant l'accomplissement de la
réflexion sous le vocable du «faire», comme dans Réflexion faite...
— que se situe la conviction, l'autre terme de cette dialectique
fine que P. Ricœur, dans Soi-même comme un autre, place à la
base de son éthique. C'est précisément le jugement moral en
situation qui semble appeler cette double filiation: celle de
l'argumentation (par le jeu d'une réflexion instruite par la critique) et
celle de la conviction (fruit d'une réflexion instruite, elle, par
l'autocritique).

Dans un débat éthique contemporain marqué par les querelles
de tout acabit, où des catégories séculaires semblent réactualisées
et cristallisées autour des mêmes notions antithétiques que sont
le général et le particulier, l'universalisme et le contextualisme,
le déontologique et le téléologique, le bien et le juste, la liberté
et la norme, le substantiel et le formel, etc., P. Ricœur esquisse
quelques-uns des éléments épistémologiques permettant de
circonscrire une véritable pensée de la conciliation, mais dont on ne
saurait oublier la vocation ultime : loin de toute querelle abstraite
entre points de vue téléologique et déontologique dans laquelle le
philosophe refuse de se laisser enfermer, c'est bien plutôt dans le
terreau concret du jugement moral en situation, jugement souvent
par définition problématique et parfois même instruit par le
tragique, dans lequel « le choix est plus souvent entre le gris et le
gris qu'entre le noir et le blanc, [...] pas entre le bon et le mauvais,

mais entre le mauvais et le pire5», que P. Ricœur situe
l'achèvement de ce qu'il nomme, avec une ironie et une modestie
à peine affectées, sa «petite éthique».

De «petite» éthique, on s'en doute, il ne saurait être question :

si l'on s'en tient à l'ambition générale des chapitres sept à neuf de
Soi-même comme un autre, ceux-ci dessinent au contraire les
enjeux les plus ténus de la réflexion éthique contemporaine, en
même temps qu'ils en dynamisent les propos et le contexte en
prêchant, là où tout consensus semblait de plus en plus utopique,
la pertinence de liens insécables entre des approches a priori
incompatibles. Pourtant, P. Ricœur se propose moins de réconcilier
ces deux traditions monumentales que sont, d'un côté, l'approche

5. P. Ricœur, Réflexion faite, p. 81.



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 143

aristotélicienne marquée au sceau du téléologique et de l'autre,
l'approche kantienne défendant une perspective téléologique, que
de dialoguer avec ces deux traditions a priori antinomiques afin
de préparer le champ pour la discussion du problème du jugement

moral en situation, où la prudence réflexive devient compatible

avec l'exercice de sa propre conviction. Dans ce contexte, on
ne ferait cependant que masquer la dette théorique de l'éthique
par rapport à la poétique si l'on n'esquissait pas, avec le
philosophe, la ligne ténue qui relie, sur l'arc herméneutique, l'identité
narrative à l'imagination narrative (ou productrice), ou, prenant le
risque d'un raccourci peut-être plus spéculatif qu'effectif, le
poétique à l'éthique. Ce sont à ces voies de passages — à leurs tours
et détours nécessaires — que nous voudrions consacrer les lignes
qui suivent.

Notre ambition n'est pas ici d'aborder frontalement la pensée
ricœurienne en regard de sa philosophie morale6; nous nous
proposerons plus modestement d'esquisser avec le philosophe les
liens qui unissent, par delà les ouvrages cités plus haut, le
problème dominant de Temps et récit tout orienté vers une problématique

liée à la narrativité à celui, dominant comme on l'a dit dans
les dernières publications du philosophe, de la moralité. C'est à

cette complémentarité conceptuelle qui ne saurait épuiser ni le
problème de l'éthique chez P. Ricœur, ni même celui de la narrativité,

que nous nous consacrerons en posant la question sous-ja-
cente de la reprise du poétique par l'éthique ou de l'ouverture par
le poétique d'un champ de réflexion qui, dans la terminologie de

l'auteur, ne saurait se complaire dans la double clôture du texte et
de son esthétique.

11. A l'origine de l'éthique ricœurienne : le tragique de l'action

Depuis la parution de La Métaphore vive, P. Ricœur n'a cessé
de placer sa réflexion à l'intersection d'un double paradigme:
celui du poétique et celui du philosophique ; c'est la poétique qui
se trouve au cœur de la réflexion de La Métaphore vive, de même
que, dans la trilogie des Temps et récit, c'est la poétique qui
articule, au plan de la mimèsis 11, les enjeux dominés en amont par
mimesis 1 et en aval par mimèsis III. On ne s'étonnera pas, dès

6. Un travail en préparation se chargera de situer la pensée ricœurienne au
carrefour des discussions les plus ténues en matière de réflexion morale.



144 ÉTUDES DE LETTRES

lors, que ce soit la poétique qui introduise, sous la forme de
l'interlude «fictionnel7» que lui donne le philosophe dans Soi-même
comme un autre, le concept-clé qui à la fois chapeaute et instruit
toute l'éthique ricœurienne et que recouvre le terme de phronèsis.
Certains voudront voir dans la phronèsis l'ultime dette philosophique

que P. Ricœur paie à la philosophie antique, et en particulier,
aristotélicienne8. On ne saurait abonder trop longtemps dans

ce sens, tant la sagesse pratique semble partager, dans l'architec-
tonique de Soi-même comme un autre, une parenté à la fois
thématique, structurelle et esthétique avec l'idée même de tragédie :

le préambule de la neuvième étude de Soi-même comme un autre
— à la dédicace biographique tacitement si marquée, déjà, par la
tragédie — souligne en effet en filigrane un des lieux irrépressibles

de la nécessité de l'éthique mais aussi et surtout de son
embarras dès lors qu'elle se trouve confrontée à la limite quasi
insurmontable du «tragique»; non seulement le genre littéraire
mais surtout l'élément existentiel, le vécu, là même où ce vécu
rencontre, selon le mot de P. Ricœur, «le fond agonistique de

l'épreuve humaine9», là où le jugement moral en situation prend
sa dimension concrète, déchirée entre la nécessité d'une solution,
d'un jugement, d'une perspective et le manque de critères ou
d'antécédents guidant, précisément, cette décision. La tragédie,
pour P. Ricœur, engendre cette « aporie éthico-pratique » par
laquelle s'insinue l'écart toujours plus grand entre ces deux formes
de la sagesse que sont la « sagesse pratique » et la « sagesse
tragique10».

7. À la question de savoir où intervient le récit dans l'analyse du jugement
moral en situation, un premier élément de réponse nous est donnée par l'interlude
qui précède la neuvième étude de Soi-même comme un autre, où le tragique est
d'abord mis en scène : c'est à TAntigone de Sophocle que revient le délicat privilège

d'exposer le casus d'où naît toute la perplexité du lecteur... et du
philosophe-lecteur.

8. Les concepts-clés de la pensée ricœurienne empruntent beaucoup, on le
sait, à la philosophie aristotélicienne ; ainsi, les concepts de muthos, mimèsis,
phronèsis, etc. dessinent un réseau de filiations des plus explicites : Néanmoins,
la présence d'un segment aussi nourri par la pensée antique dans l'architecto-
nique de la pensée du philosophe ne permet pas d'en réduire la substance à une
simple « prouesse interprétative accomplie par un néo-aristotélisme mâtiné
d'herméneutique», selon le mot de Habermas qui n'est pas explicitement dirigé, il est

vrai, contre Ricœur.
9. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 283.

10. Comme le note Ricœur: «en refusant d'apporter une solution aux conflits

que la fiction a rendu insolubles, la tragédie, après avoir désorienté le regard,



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 145

Ce préliminaire encore incomplet montre combien il ne saurait
être question d'une réflexion, chez le philosophe, limité au seul
axe de l'abstraction théorico-épistémologique : bien au contraire,
c'est sur l'arrière-fond du jugement moral en situation —jugement

ordinaire que chacun peut éprouver dans le cadre de son
propre vécu — que se détache avec la profondeur qu'on lui
connaît la pensée du philosophe. En effet, c'est bien devant la
complexité du « devoir décider » que se pose dans toute son acuité
le problème éthique du «comment doit-on agir?». Devant les
thèses opposées qui occupent le débat philosophique contemporain,

entre contextualisme et universalisme, la position ricœu-
rienne use en quelque sorte de la médiété aristotélicienne en
prônant une position qui articule à la fois, comme nous l'avons
souligné plus haut, l'argumentation et la conviction. Il importe de

remarquer ici combien cette « dialectique fine » engage, tant du
côté de la conviction que de l'argumentation, un ensemble de
dispositions qui empruntent ou pourraient emprunter au même tronc
narrativo-poétique ; derniers traits saillants sur le long arc
herméneutique de la décision, argumentation et conviction trouvent en
effet des relais très appuyés dans ce qui constitue un des fondements

de toute la poétique ricœurienne et que résume le concept
d'«identité narrative», auquel semble répondre l'idée d'«imagination

narrative». C'est la nature même de ces liens nécessaires
que nous nous proposons de dégager dans la section suivante.

III. De l'identité narrative à l'imagination narrative

L'herméneutique du soi dont P. Ricœur entreprend l'investigation
au travers des neuf études de Soi-même comme un autre

développe dans un cadre conceptuel nouveau les conclusions
suggérées au terme des trois tomes de Temps et récif, ceux-ci
pointaient déjà le concept «d'identité narrative» à la croisée de
leur parcours sous la forme d'une interrogation qui, reprise, élargie,

et finalement rendue plurielle dans Soi-même comme un
autre, se laisse conjuguer sous les traits d'un quadruple «qui»:

condamne l'homme de la praxis à réorienter l'action, à ses propres risques et
frais, dans le sens d'une sagesse pratique en situation qui réponde le mieux à la
sagesse tragique. Cette réponse, différée par la contemplation festive du
spectacle, fait de la conviction l'au-delà de la catharsis», P. Ricœur, Soi-même
comme un autre, p. 288.



146 ÉTUDES DE LETTRES

« qui parle qui agit? qui se raconte qui est le sujet moral
d'imputation?11» s'interroge le philosophe dans les premières pages
de Soi-même comme un autre, avant de convoquer les ressources
qu'offrent successivement la philosophie du langage d'obédience
anglo-saxonne, la philosophie de l'action, la théorie narrative et
de la philosophie morale, afin de circonscrire, dans la droite ligne
de l'approche herméneutique, une appréhension du soi qui n'est
jamais immédiate, mais au contraire toujours médiatisée, selon les
vœux de cette véritable «philosophie du détour» que prône P.

Ricœur.
L'unité des études que mène P. Ricœur est donnée par le thème

central et récurrent de l'action humaine, appréhendée sous l'angle
triple de la description, de la narration et de la prescription. Par ce
biais, le philosophe indique que dans la «polysémie de l'agir»
aucune fonction n'est première et que l'ordre engagé n'a lui-
même qu'une valeur heuristique.

Dans le cadre de cette courte présentation, nous ferons
l'impasse sur les premiers chapitres de Soi-même comme un autre,
pour des raisons aisément justifiables : appréhendée sous l'angle
de la sémantique et de la pragmatique seules, l'étude de l'identité
prend, dans la réflexion de P. Ricœur, une tournure plus imposante

dès lors qu'elle engage tout le procès de la dimension
temporelle inhérente à la notion d'identité. Or, jusqu'à la quatrième
étude de son ouvrage, les ressources de la philosophie analytique
s'appliquaient à un corpus dont l'unité structurelle était donnée
par la phrase: ce sont les phrases d'action qui font, dans
l'approche sémantico-pragmatiques des auteurs convoqués par le
philosophe, l'objet de toute considération. La nouvelle perspective
que Paul Ricœur déploie dès le cinquième chapitre de Soi-même
comme un autre s'étend à une toute autre unité thématique, celle
du texte dont la temporalité spécifique constitue à la fois la
nouvelle donnée et l'acquis le plus fondamental, surtout dans la
perspective de la trilogie des Temps et récit où la temporalité apparaît,
comme nous aurons l'occasion de le rappeler plus loin, un des
enjeux privilégiés du récit.

On ne saurait pourtant aller de l'avant dans la prospection des
écrits ricœuriens sans poser au préalable la distinction fondamentale

par laquelle le philosophe entend rattacher toute son étude
autour du thème de l'identité. Faisant preuve d'une perspicacité

11. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 28.



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 147

terminologique toute phénoménologique, le philosophe entend
relever deux acceptions au concept d'identité, en distinguant le
«même» du «soi», Y idem de Y ipse-, ce qui différencie a priori
ces deux déclinaisons de l'identité réside précisément dans le
mode — duratif ou non — qui les relie au temps. L'analyse de la
mêmeté indique a priori une propriété temporelle exclusive, celle
de la permanence. Sous le double angle du quantitatif et du qualitatif

qu'il subsume, le «même» renvoie successivement à l'idée
d'unité et de similitude, que vient redoubler l'idée de « continuité
ininterrompue » seul vecteur possible et nécessaire de la pérennité.

Mais l'objet même de cette pérennité manque encore. Or,
indique P. Ricœur, «toute la problématique de l'identité personnelle
va tourner autour de cette quête d'un invariant relationnel, lui
donnant la signification forte de permanence dans le temps12».
Formulée autrement, on peut se demander avec le philosophe si
« une forme de permanence dans le temps se laisse rattacher à la
question qui en tant qu'irréductible à toute question quoi Une
forme de permanence dans le temps qui soit une réponse à la
question qui suis-je ?13». Le philosophe pose alors comme hypothèse

fondamentale que les concepts de « caractère » et de « parole
tenue14» constituent deux modes de permanence temporelle à la
fois complémentaires et irréductibles au travers desquels se joue
le procès de l'identité ; plus encore : l'espace entrouvert par la bi-
polarité de ces deux modes de permanence que sont le «caractère

» et le « maintien de soi » permet un mode de médiation qui,
sous l'angle de la temporalité, incombe à la notion d'identité
narrative : c'est cette affirmation tout en prospective qui nous introduit

au cœur du chapitre six de Soi-même comme un autre,
consacrée au rapport du soi et de l'identité narrative.

Deux objectifs dominent la sixième étude : il s'agit non seulement

d'approfondir et d'interroger la structure dialectique impli-

12. Ibid., p. 142.
13. Ibid., p. 143.
14. Dans Soi-même comme un autre, le caractère est défini comme

«l'ensemble des marques distinctives qui permettent de réidentifier un individu
humain comme étant le même. [...] il cumule l'identité numérique et qualitative, la
continuité ininterrompue et la permanence dans le temps» (p. 144), et plus loin
comme «l'ensemble des dispositions durables à quoi on reconnaît une personne»
(p. 146), voire même le «quoi du qui» (p. 147). La parole tenue est définie
comme « la parole tenue dans la fidélité de la parole donnée » (p. 148), ou encore
« le maintien de soi » (p. 149).



148 ÉTUDES DE LETTRES

cite à la notion d'identité narrative, dès lors que celle-ci se
comprend dans la double mouvance de la mêmeté et de l'ipséité; ce
premier point est fondamental dans la mesure où, reconnaît le
philosophe, «la nature véritable de l'identité narrative ne se révèle
[...] que dans la dialectique de l'ipséité et de la mêmeté. En ce
sens, cette dernière représente la contribution majeure de la théorie

narrative à la constitution du soi15»; en continuité, il convient
surtout de montrer la nature des médiations qu'autorise la théorie
narrative entre description et prescription, ou si l'on préfère, entre
théorie de l'action et théorie morale, médiations qui permettent de
faire de la théorie narrative un véritable « laboratoire » du jugement

moral en situation.
Dans Soi-même comme un autre, ces deux réflexions ne se

comprennent qu'à la lumière des thèses fondamentales de Temps
et récit, dont elles reprennent toutes les conclusions. Pour
comprendre le cheminement de la pensée ricœurienne, il convient
donc de rappeler brièvement les ambitions et les intentions que le
philosophe place au seuil de sa réflexion sur le récit.

Trois présuppositons majeures dominent l'enquête ricœurienne
dans la trilogie de Temps et récit.

La première n'a pas d'implication herméneutique particulière;
sa validité relève plutôt d'une seule analyse structurale: elle voit
dans le concept de «mise en intrigue», inspirée du concept de
muthos d'obédience aristotélicienne, le principe structurant sous-
jacent à toute forme de récit16. Cette hypothèse trouvera l'amorce
d'un développement important dans la lecture de la Poétique
aristotélicienne à laquelle procédera le philosophe dès le chapitre II
du premier tome de Temps et récit.

La seconde présupposition est spécifiquement ricœurienne :

face aux prétentions référentielles de toute œuvre littéraire, elle

15. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 167.
16. En fait, dès les premières pages de Temps et récit, P. Ricœur défend un

programme dont les présupposés communs travaillent et éclairent les deux
ouvrages jumeaux que sont La Métaphore vive et les trois tomes de Temps et récit :

« [...] les effets de sens produits par l'une et par l'autre relèvent du même
phénomène central d'innovation sémantique [...]. Avec le récit, l'innovation
sémantique consiste dans l'invention d'une intrigue qui [...] est œuvre de

synthèse: par la vertu de l'intrigue, des buts, des causes, des hasards sont
rassemblés sous l'unité temporelle d'une action totale et complète. C'est cette
synthèse de l'hétérogène qui rapproche le récit de la métaphore». P. Ricœur, Temps
et récit, 1.1, p. 11.



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 149

pose que c'est la tâche d'une herméneutique du récit de « désim-
pliquer » le « monde » que cette œuvre déploie.

La troisième, enfin, repose sur la précédente; le philosophe
postule en effet que c'est le caractère temporel de l'expérience
humaine qui constitue préférentiellement l'enjeu des prétentions
référentielles de toute œuvre narrative (voire de tout récit)17.

Dans le cadre de la réflexion qui nous intéresse ici, c'est
l'aspect de la mise en intrigue qui apparaît le plus déterminant.
Dans Temps et récit, il renvoie directement au chapitre intitulé
«L'intrigue: un modèle de concordance» qui s'emploie à définir
et à caractériser de façon plus exhaustive le concept de muthos.
D'emblée, P. Ricœur souligne la marque «concordante» que
semble animer la définition du concept de muthos. Trois traits
caractérisent cette concordance. Ce sont respectivement : la totalité,
entendue ici comme le «tout» (holos) aristotélicien; ici, l'accent
semble posé sur «[...] l'absence de hasard et sur la conformité
aux exigences de nécessité ou de probabilité qui règlent la
succession18». A cette première caractéristique il convient de rajouter
l'étendue (mégéthos), qui désigne la limite de l'action dans une
intrigue et enfin la complétude (téléias).

Un trait important ressort de cette triple caractérisation : le lien
interne de l'intrigue ne semble pas d'une nature chronologique,
mais plutôt logique, d'une intelligibilité relevant de la praxis —
et non de la théoria — très proche, donc de l'idée de phronèsis
dont P. Ricœur rappelle qu'elle est «l'intelligence de l'action19».

Mais aussitôt posé sous l'angle de la concordance, le chapitre
intitulé «La discordance incluse» prend le contre-pied d'un
modèle de l'intrigue défini par la «concordance», en insistant sur
tout ce qui, dans l'intrigue, apparaît comme élément de rupture à

l'égard de l'homogénéité du récit: c'est le cas des incidents ef-

17. Ces trois présupposés se rejoignent au sein d'une seule hypothèse qui
constitue le cœur même de toute la trame de Temps et récit. Ricœur de poser en
effet: « [...] l'enjeu ultime aussi bien de l'identité structurale de la fonction
narrative que de l'expérience de vérité de toute œuvre narrative, c'est le caractère
temporel de l'expérience humaine. Le monde déployé par toute œuvre narrative
est toujours un monde temporel. Ou, comme il sera souvent répété [...]: le temps
devient temps humain dans la mesure où il est articulé de manière narrative ; en
retour le récit est significatif dans la mesure où il dessine les traits de l'expérience

temporelle». P. Ricœur, Temps et récit, p. 17.
18. Ibid., p. 66.
19. Ibid., p. 68.



150 ÉTUDES DE LETTRES

frayants et pitoyables qui menacent directement la cohérence de
l'intrigue ; c'est le cas aussi du renversement, cœur même de l'action

tragique, qui «règle l'étendue de l'ouvrage20».
En synthétisant ces deux acceptions de la mise en intrigue, il

ressort alors que l'opération caractéristique du muthos consiste à

conjuguer dans un tout subsumant, une succession d'actions
hétérogènes qui définit bien le modèle de la mise en intrigue sous la
double paternité de la concordance et de la discordance c'est ce
qui fait dire à P. Ricœur que toute mise en intrigue relève d'une
«synthèse de l'hétérogène21».

Ce préambule semblait nécessaire pour comprendre l'importance

du passage d'une sphère d'analyse limitée pour l'instant à

l'action à une sphère qui comprendra l'idée de personnage. Car
qu'est-ce que le personnage sinon celui qui, au sein du récit, fait
l'action? L'extension du concept de mise en intrigue, cantonné
jusqu'ici au plan de l'action, au plan même du personnage fait
dire au philosophe que le personnage tombe aussi sous le coup
d'une même catégorie narrative, et que sa fonction, dans le récit,
«relève de la même intelligence narrative que l'intrigue elle-
même22».

Or, ce lien insécable entre le personnage et l'action n'est pas
sans conséquence sur le principe même de l'identité ; car en effet,
la synthèse de l'hétérogène qui caractérise, sous l'angle de la
mise en intrigue, la diversité qualitative des actions, semble trouver

un répondant dans la notion du personnage dont l'unité de la
vie est elle-même le fruit d'une synthèse de l'hétérogène, soumise
aux mêmes « effets de rupture » et autres « événements imprévisibles».

Il n'en reste pas moins que cette synthèse se révèle, par

20. Ibid., p. 72.
21. Par ce biais, le philosophe indique qu'il cherche à définir les «[...]

diverses médiations que l'intrigue opère — entre le divers des événements et
l'unité temporelle de l'histoire racontée ; entre les composantes disparates de

l'action, intentions, causes, hasards, et l'enchaînement de l'histoire ; enfin, entre
la pure succession et l'unité de la forme temporelle — médiations qui, à la limite,
peuvent bouleverser la chronologie au point de l'abolir». P. Ricœur, Soi-même
comme un autre, p. 169.

22. Raconter, poursuit le philosophe, «c'est dire qui a fait quoi, pourquoi et
comment, en étalant dans le temps la connexion entre ces points de vue. [...] c'est
dans le récit que se recompose l'attribution. De la même façon, l'articulation entre
intrigue et personnage permet de mener de front une enquête virtuellement infinie
au plan de la recherche des motifs, et une enquête en principe finie dans l'attribution

à quelqu'un ». P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 174-75.



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 151

bien des aspects, unique: elle renvoie à la vie d'un personnage
dont l'identité se définit comme à l'unité de tous les éléments
existentiels d'une vie. Mieux, elle permet de comprendre en quoi
l'idée de destinée, entendue rétrospectivement, peut supplanter
celle de hasard. L'identité du personnage se définit à la résultante
de tous les événements vécus, éprouvés ou sublimés, dont la
synthèse constitue à la fois l'unité, l'unicité et l'originalité.

Mais qu'advient-il alors si l'on tente de reposer le problème de
la distinction entre mêmeté et ipséité à la lumière de cette «
dialectique de concordance discordante» inhérente à la notion de

personnage La seconde peut-elle faire office de médiation entre
les deux pôles du caractère et de la permanence tels qu'ils avaient
été définis et distingués par le philosophe, dans sa clarification
conceptuelle initiale P. Ricœur en est convaincu, et montre
même que le récit, par bien des aspects, constitue le lieu privilégié

où se joue et se déjoue les paradoxes de l'identité narrative23.
Mais tel n'est pas l'unique vocation de ce «vaste laboratoire»

que constitue, aux yeux du philosophe, la littérature. La fonction
médiatrice du raconter dans la trilogie décrire-raconter-prescrire
ne s'épuise pas dans le seul fait de résoudre les paradoxes engendrés

par la dialectique du même et du soi : elle engage surtout une
réflexion plus substantielle quant aux « implications éthiques du
récit » à proprement parler ; celles-ci sont dégagées par Ricœur
dans la dernière sous-section de la sixième étude de Soi-même
comme un autre.

La question posée d'emblée par le philosophe vise à déterminer
les modalités par lesquelles une dimension éthique «propre à

l'imputation morale de l'action à son agent» s'inscrit en continuité

de la dimension narrative de la «compréhension de soi».
C'est à nouveau la notion d'identité narrative qui va permettre au

23. Le philosophe note en effet: «cette fonction médiatrice que l'identité
narrative du personnage exerce entre les pôles de la mêmeté et de l'ipséité est
essentiellement attestée par les variations imaginatives auxquelles le récit soumet cette
identité. À vrai dire, ces variations, le récit ne fait pas que les tolérer, il les
engendre, il les recherche. En ce sens, la littérature s'avère constituer en un vaste
laboratoire pour des expériences de pensée où sont mises à l'épreuve du récit les
ressources de variation de l'identité narrative. Le bénéfice de ces expériences de
pensée est de rendre manifeste la différence entre les deux significations de la
permanence dans le temps, en faisant varier le rapport de l'une à l'autre. Dans
l'expérience quotidienne, on l'a dit, elles tendent à se recouvrir et à se confondre ;

[...]. Dans la fiction littéraire, l'espace de variations ouvert aux rapports entre les
deux modalités est immense ». P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 176.



152 ÉTUDES DE LETTRES

philosophe de dégager les points de convergence entre éthique et
narrativité : il apparaît en effet que la fiction ouvre de nouveaux
«mondes», où le lecteur peut au besoin se projeter, s'oublier,
inventorier des formes d'être-au-monde qu'il peut en fin de compte
valider ou refuser. Ainsi, tel caractère, telle action peut entraîner
notre adhésion ou au contraire, nourrir nos aversions, nos « inimitiés

nécessaires».
Comprise ainsi, la lecture n'est jamais neutre; elle offre toute

une palette permettant d'habiter des «mondes» certes fictifs,
mais dont la fonction essentielle, celle d'inventorier des possibilités

d'être, des potentialités existentielles, permettent de dessiner,
à long terme, autant de modèles-pour-agir sur lesquels nous pourrions

calquer nos propres actions. La dimension esthétique propre
à la lecture, à l'appropriation voire à l'appréciation de tel ou tel
récit, ne se suffit donc pas à elle-même; elle ne congédie pas
toute évaluation sous prétexte que l'action elle-même n'est pas
effective mais bien racontée et qu'elle relève de l'illusion référentielle.

Il faut au contraire postuler, affirme le philosophe, que « dans
l'enceinte irréelle de la fiction, nous ne laissons pas d'explorer de
nouvelles manières d'évaluer actions et personnages. Les
expériences de pensée que nous conduisons dans le grand laboratoire
de l'imaginaire sont aussi des explorations menées dans le

royaume du bien et du mal. Transvaluer, voire dévaluer, c'est
encore évaluer. Le jugement moral n'est pas aboli, il est plutôt lui-
même soumis aux variations imaginatives propres à la fiction24».

La littérature peut ainsi forger, bouleverser, consolider nos
convictions éthico-morales, comme elles nous donne l'occasion
de nous excentrer par rapport à l'appréhension frontale d'une
«pseudo-réalité» que nous envisagerions comme telle. En fait,
lire, c'est prendre cette voie de détour que prône l'herméneutique
où la compréhension (de soi, de l'Autre) est une compréhension
toujours médiatisée, qui fait le détour par rapport à un point de

vue dont la tentation constante serait celle du solipsisme. La
littérature offre une telle capacité de détour — certes pas la seule —
pas plus qu'elle n'épuise d'ailleurs le champ très vaste de nos
motivations de lecture, mais du moins offre-t-elle cette possibilité.
Ce qui importe, c'est moins la sentence morale délivrée par un
quelconque message littéraire que la possibilité donnée au lecteur

24. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 194.



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 153

d'habiter l'œuvre sous une forme variée permettant tous les
excès, toutes les excentricités, voire toutes les schizophrénies
(rien ne m'empêche d'être tous les acteurs à la fois). Il ne s'agit
plus cette fois d'être dans le regard de l'Autre, mais bien d'être le
regard de l'autre; c'est dans le faire-sens que le philosophe
assigne au stade «refigurationnel » de la lecture, dans ce lieu
d'intersection entre le texte et le lecteur que se situe toute l'éthique
poétique de P. Ricœur. Mais celle-ci ne constitue qu'un des
moments de l'arc plus complexe constituant, pour le philosophe,
l'armature même de notre sentiment moral et de notre action
juste.

IV. Comment la narrativité peut-elle instruire la moralité

On ne saurait, en effet, rester sur une vision aussi tributaire du
moment narratif, sur le long arc herméneutique qui conduirait à

l'appréhension du jugement moral en situation. Nous aimerions
montrer ici, avec une audace que semble autoriser le philosophe25,
combien la projection imaginative requise par la prospection d'un
véritable « monde du texte » trouve un répondant au cœur même
du débat éthique fondamental que conduit le philosophe dans la
neuvième étude de Soi-même comme un autre.

Au seuil de la reprise du narratif par l'éthique, celle-ci se voit
définie, dans les premiers mouvements du chapitre sept, par la
définition bien connue du « souhait de la vie bonne, avec et pour
autrui dans des institutions justes ». On connaît, sans les développer
ici, les thèses ricœuriennes très disputées à l'égard des postulats
forts qu'elles défendent: priorité de la visée sur la norme, du té-
léologique sur le déontologique, etc. sont autant de lieux obligés
de l'éthique ricœurienne qui, même sujets à caution d'un point de

vue épistémologique, n'en épuisent par pour autant l'inévitable

25. Ricœur marque en outre, dans une note fondamentale qui nous invite à
entrer dans la section suivante : « si les histoires racontées offrent tant de points
d'appui au jugement moral, n'est-ce pas parce que celui-ci a besoin de l'art de
raconter pour, si l'on peut dire, schématiser sa visée? Au-delà des règles, des

normes, des obligations des législations qui constituent ce qu'on peut appeler la
morale, il y a, dirons-nous alors, cette visée de la vraie vie [...]. Or cette visée ne
peut manquer, pour devenir vision, de s'investir dans des récits à la faveur
desquels nous mettons à l'essai divers cours d'action en jouant, au sens fort du
terme, avec des possibilités adverses. On peut parler à cet égard d'imagination
éthique, laquelle se nourrit d'imagination narrative». P. Ricœur, Soi-même
comme un autre, p. 194.



154 ÉTUDES DE LETTRES

propension à la médiation qui constitue toute l'élégance de la
pensée de P. Ricœur. Dans le débat contemporain qui oppose
communautariens à leurs épigones universalistes (et dans une aire
quasi géographique, anglo-saxons et continentaux), Ricœur milite
pour un modèle de médiation qui, bien que formel et soumis à de
nombreuses interrogations, n'en pose pas moins les prémisses
d'une approche programmatique. Faut-il choisir Aristote ou Kant,
Maclntyre ou Rawls, Taylor ou Habermas, Rorty ou Apel A la
tentation toujours vive d'un choix sans nuance, Ricœur — tel est
peut-être le fond le plus saillant de la propension du philosophe à

la moralité — oppose, on l'a dit, une « dialectique fine » entre ces
deux pôles a priori antithétiques que sont l'argumentation et la
conviction. Mais où intervient le récit, se demandera-t-on, au sein
même de cette « dialectique fine »?

C'est au moment même de l'extraction des arguments de
l'Autre et du décentrement par rapport à son propre point de vue,
que s'introduit tacitement l'imagination narrative comme
ressource à la réflexion éthique : car qu'est-ce que cette dialectique, si
ce n'est une excentration par rapport au point de vue dominant —
respectivement l'argumentation ou la conviction — et que nous dit
d'autre le dialecticien sinon que par ce jeu sans cesse renouvelé
d'adoption de rôles, il nous est permis de devenir «l'autre que
soi», d'expérimenter (ou du moins d'essayer) des modes d'être et
donc, d'argumentation, par lesquels pourraient s'introduire des
voies consensuelles (tout comme, peut-être, des confirmations de
convictions)? En cela, la pratique du récit peut jouer le rôle de pro-
pédeutique à l'ouverture d'un «monde» qui n'est plus donné par
le texte, mais par l'interlocuteur-contradicteur.

En y regardant de plus près, c'est l'argumentation qui porte la
principale responsabilité de cette excentration nécessaire. De fait,
reconnaître l'argumentation comme partenaire de la dualité
fondamentale propre à la décision éthique, c'est faire un premier pas
vers une reconnaissance de l'altérité qui n'est peut-être pas aussi

transparente dans la conviction.
Au-delà, il importe surtout de souligner combien la propension

à «habiter» des mondes virtuels sous le mode de l'argumentation
relève de la même démarche qui pousse le lecteur d'un récit à

emprunter des rôles, des manières d'être au monde, etc. qui ne sont
pas les siens. Même si elles ne préjugent d'aucun résultat, nos
propensions à habiter le monde de l'Autre constituent, par bien des

aspects, des prolégomènes nécessaires, engageant sur la voie de
consultations qui, si elles ne débouchent pas nécessairement sur un



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 155

consensus, permettraient au moins de maintenir vives des forces
dialogiques antithétiques, capables de se contenter d'un compromis.

Dans de très belles pages qu'il consacre aux limites de

l'investigation éthique, Ricœur souligne les limites du modèle
volontariste auquel s'achoppe toute pensée dès lors qu'elle s'interroge

et qu'elle pose le problème du « pourquoi être moral »: «je ne

regrette pas le tour agnostique des dernières lignes, où je déclare
que je puis dire en tant que philosophe d'où vient la voix de la
conscience - cette ultime expression de l'altérité qui hante l'ip-
séité !26». D'où vient qu'il existe des êtres pénétrés du « souhait de
la vie bonne» à l'inverse d'autres, qui ne le sont point? La
philosophie, et le philosophe, butent ainsi sur un mystère qui laisse
perplexe. Peut-être qu'en tant que lecteur, l'exercice bien réfléchi du
récit peut constituer ici une des pistes à suivre, dans l'invite tacite
à la rencontre de l'Autre qui est toujours tentative de compréhension

d'un «monde» habitable parce que déjà habité. À la force
heuristique de la fiction s'ajoute une force incitative, qui, dans la
pratique, ne fait que confirmer la trilogie ricœurienne qui voit,
dans l'acte même de la narration, le concept-clé permettant la
filiation ininterrompue de la description et de la prescription.

VI. De l'imagination narrative à l'imagination productrice

Mais ce n'est pas tout. La mise en garde effectuée par P.

Ricœur dans les premières pages de son ouvrage Le Juste, tend à

assigner à la fonction narrative un dernier objet :

Toute la problématique, que je me risque à qualifier par l'adjectif
phronétique, consiste à explorer la zone moyenne où le jugement

se forme, à mi-chemin de la preuve, soumise à la contrainte logique,
et du sophisme, motivé par le goût de séduire ou la tentation
d'intimider. Cette zone moyenne peut être désignée de plusieurs noms,
suivant les stratégies mises en œuvre : rhétorique dans la mesure où
la rhétorique, selon la définition d'Aristote, consiste à donner une
«réplique» à la dialectique, entendue elle-même comme doctrine
des raisonnements probables ; herméneutique, dans la mesure où
celle-ci rejoint l'application à la compréhension et à l'explication ;

poétique, dans la mesure où l'invention de la solution appropriée à

la situation singulière relève de ce que, depuis Kant, nous dénommons

imagination productrice, pour la distinguer de l'imagination
simplement reproductrice27.

26. P. Ricœur, Réflexion faite, p. 82.
27. Paul Ricœur, Le Juste, Paris : Esprit, 1995, p. 25.



156 ÉTUDES DE LETTRES

La portée de cette mise au point semble très claire: dans
l'incertitude du jugement moral en situation, l'adoption d'une solution

appropriée — bien que pétrie d'incertitude — peut relever
dans son modus vivendi d'une sorte de refiguration que l'on avait
déjà vu poindre sous l'angle du récit, dans Temps et récit II, pour
aboutir, dans les dernières pages de Temps et récit III, à l'identité
narrative ; car les variations imaginatives du récit se retrouvent,
dans l'ordre jamais fixe des solutions possibles, au carrefour des

paradoxes du jugement moral en situation qui fait face à des
situations jamais vraiment semblables, où l'urgence de la décision,
en regard des impossibilités de toute référence à des casus
existants, ne compte comme garde-fou que la conviction d'une solution

la mieux déterminée possible; mais dans l'acte prospectif
consistant à tester son choix pour telle ou telle décision afin d'en
mesurer les retombées, là où les données de l'empirie s'effondrent,

il ne reste que les ressources des variations imaginatives
dont les premières occurrences se sont déclarées sous les auspices
de la fiction.

Or, tel est bien le dernier prolongement de la théorie narrative
qui va finalement marquer de sa double emprunte formelle la
décision «morale». Car dans les deux cas, c'est bien d'une vision
procédurale dont il s'agit, l'imagination productrice comme principe

tout comme pratique ne préjugeant d'aucune solution
substantielle à proprement parler. Tout au plus dirige-t-elle une
charge poétique qui, peut-être, constitue le fond incontournable
de notre réflexion morale ; sous cet angle, elle renvoie à la
préséance du téléologique sur le déontologique. P. Ricceur, on le sait,
ne veut pas se laisser enfermer dans cette distinction dont il ne
voit que l'élément préparatoire, que l'amorce de sa réflexion sur
la sagesse. Force pourtant est de constater que la sagesse du jugement

moral en situation nous renvoie à cette dichotomie en soulignant

la prédominance du premier terme — le téléologique : car
qu'est-ce que la variation imaginative d'une solution éthique,
sinon la projection fictive des retombées potentielles que la décision

peut avoir, dans un avenir plus ou moins lointain Comme
l'atteste le philosophe, lorsque l'appareil normatif est à cours
d'outil, seul le recours à la visée permet de réguler le choix difficile,

en lui donnant à proprement parler son sens.
Qu'on nous permette de penser que dans l'urgence de la décision

prospective, l'on voit s'entrecroiser en fin de compte les
mêmes visées : le telos jamais assuré, jamais donné, au nom
duquel on prend la décision trouve sa justification dans un hypothé-



LA NARRATIVITÉ COMME MORALITÉ 157

tique futur, en ce lieu même où le lecteur du récit, parvenu au
faîte du mouvement sémantico-temporel de la fiction, reconfigure
l'ensemble des éléments donnés afin de donner sens. Que
l'éthique se retrouve ainsi instruite par la poétique ne doit pas
surprendre, pour autant que l'on ne les substitue pas l'une à

l'autre; les procédures sont certes comparables, mais pas les
conditions de validité. L'éthique ne se confond pas avec la
poétique, mais toutes deux semblent trouver une proximité convenable

sur l'arc herméneutique ricœurien — proximité déjà
soulignée plus haut qui voit la narration jouer les principes-passerelles

entre description et prescription.
Une ultime remarque s'impose ici : pour être bien portant, l'arc

herméneutique qui mène de la narrativité à la moralité doit encore
pouvoir permettre une lecture en sens inverse. La réflexion du
philosophe dans Le Juste tendrait à montrer que là où l'éthique
doit se prononcer par le biais de la sentence juridique normative,
le récit est toujours présent, de façon incontournable. C'est devant
le jugement moral en situation, encore une fois, que se révèle
toute l'importance et la portée des «mises en intrigue» (un
témoignage, une plaidoirie, etc.) — Autant de situations par rapport
auxquelles l'autorité judiciaire (le juge, le juré) doit se prononcer
et qui constituent parfois l'unique base de la conviction.

V. De la phronèsis au phronimos

Dans les pages très poignantes tirées de Réflexion faite et de La
Critique et la conviction, Paul Ricœur entreprend un long
parcours intellectuel — celui de toute une vie — marqué au sceau de
la confidence ; jamais il nous a semblé que la question « Qui
parle?» ouvrant, comme on l'a vu, la réflexion de Soi-même
comme un autre ne trouvait de meilleur répondant que dans les
moments d'évocation à fortes connotations personnelles. On
connaît la volonté du philosophe de dissocier son travail philosophique

de toute conviction — religieuse, mais aussi, parfois,
biographique —, mais qu'il nous soit possible de comprendre ces
pages teintées d'une émotion contenue et d'une retenue tout en
humilité comme les pages les plus transparentes du philosophe,
dès lors qu'il s'agit, en regard d'un impressionnant parcours
intellectuel, de donner de l'épaisseur aux concepts qui jalonnent son
œuvre. On peut croire que dans le contexte de sa rétrospective
biographique, Paul Ricœur aura su habilement se frayer un chemin

entre les méandres du discours sur soi, mi-narratif, mi-histo-



158 ÉTUDES DE LETTRES

rique, lieu de l'entrecroisement d'une identité à la fois personnelle

mais aussi «narrative». Jamais il nous a semblé plus évident
que le terme de « philosophie pratique » pouvait le mieux convenir

à l'œuvre du philosophe: philosophie instruite par une vie
« bien remplie » pour reprendre les termes du philosophe, dans la
double mouvance de l'agir et du pâtir.

Pour en rester à une lecture qui garde à l'esprit la réserve ri-
cœurienne, on se contentera de souligner toute la profondeur et
l'importance du thème du «tragique» comme parangon de

l'éthique. À l'entrecroisement des concepts porteurs de la dialectique

de l'identité dégagée par le philosophe — la mêmeté et le
caractère, Yipséité et le maintien de soi — Paul Ricœur semble
attester, par ses deux dernières livraisons, d'une sorte de réconciliation

de l'œuvre et de l'homme, qui soit à la fois permanence de
l'homme et caractère du penseur. Il nous permet d'accéder ainsi à

une dimension profonde, celle de l'identité d'un philosophe qui se

définit par la charge de son vécu comme «homme agissant et
souffrant28», mais aussi, plus simplement peut-être, par sa qualité
de phronimos — le sage, dans la tradition aristotélicienne.

Marc CEPL
Université de Lausanne

28. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 172.


	La narrativité comme moralité pour une lecture "poétique" de l'éthique dans Soi-même comme un autre

