
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 3-4

Artikel: Puissance et effectivité de l'être : à propos de Ricœur et Heidegger

Autor: Stevens, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE
(À PROPOS DE RICŒUR ET HEIDEGGER)

L'ontologie ricœurienne en se confrontant à celle de Heidegger trouve un
emploi inédit dont on tentera d'esquisser ici quelques grandes lignes. En reconsidérant

la critique adressée à l'ontologie ricœurienne, on s'efforcera de souligner sa

portée à travers l'entrecroisement de deux notions essentielles — la puissance et
l'effectivité de l'être — pour montrer ensuite quels types distincts d'ontologies
ces termes déterminent selon qu'on se place du côté «physiologique» heidegge-
rien-oriental ou de celui d'une interprétation « praxiologique » de type ricœurien-
occidental.

Il n'est pas indifférent que Paul Rieœur ait voulu conclure sa
toute récente «autobiographie intellectuelle1» par une reprise de
la problématique ontologique qui est à l'horizon de son itinéraire :

sans doute peut-on y trouver la clé de la manière — singulière,
mais stimulante — dont s'articulent l'une sur l'autre préoccupation

morale (ou éthique) et visée métaphysique (ou ontologique).

Évoquant tout d'abord comment Ravaisson avait jadis
voulu lui-même articuler métaphysique et morale à partir d'une
certaine relecture de l'ontologie aristotélicienne, il rappelle qu'il
s'agissait alors de privilégier, parmi les sens multiples de l'être,
non pas Yousia (comme dans toute la tradition scolastique, puis
moderne, jusqu'à Brentano y compris), ni Valèthéia (comme chez
le premier Heidegger), mais plutôt l'être en tant que dunamis et
énergeia, en précisant bien cependant que Yénergeia, l'acte, est à

1. Paul Ricœur, Réflexion faite, autobiographie intellectuelle, Paris: Esprit,
1995. Une première version anglaise du texte de «l'autobiographie intellectuelle»

a paru dans The Philosophy of Paul Ricœur, éd. L. E. Hahn, Southern
Illinois University: Carbondale, 111. (The Library of Living Philosophers, vol.
xxii), 1995. L'édition française est augmentée d'un texte intitulé «De la
métaphysique à la morale » précédemment paru dans la Revue de métaphysique et de
morale, édition du centenaire, 1994. C'est à ce texte en particulier que nous
faisons référence ici.



74 ÉTUDES DE LETTRES

comprendre ici comme un «agir». Un tel acte, selon Ravaisson,
est le bien, il est l'origine et la finalité, il est en outre conaturel
à l'âme humaine. Et la meilleure manière pour l'homme de le
connaître c'est à travers l'analogie de l'action humaine. C'est
effectivement l'action humaine qui, chez Ravaisson, «constitue le
chaînon intermédiaire entre métaphysique et morale2». Or telle
est bien l'intuition que Ricœur lui-même s'est employé à

développer au terme de sa longue méditation sur le récit en tant que
mimèsis praxéôs («imitation d'action»): ce dont le récit configure
le sens, à travers notamment les figures multiples des variations
imaginatives, c'est le temps vécu de l'action humaine qui se
détache elle-même sur un « fond d'être à la fois puissant et effectif3»
et qui est peut-être — mais c'est là sortir du registre proprement
philosophique — Je présupposé le plus approprié pour
comprendre l'ipséité du grand Actant de la Geste à la fois cosmique et
humaine dont les écrits bibliques nous ont laissé le récit.

Cette lecture, disons « praxiologique », de l'ontologie
aristotélicienne, voilà sans doute l'originalité foncière de la démarche
ricœurienne par rapport à celle, par exemple, d'un Heidegger à

qui j'ai constamment voulu mesurer l'ontologie de Paul Ricœur
— ce que je me risquerai à refaire ici, cette fois encore, peut-être
la dernière. C'est que, en toute honnêteté, j'ai un peu mauvaise
conscience d'avoir un jour critiqué l'ontologie ricœurienne en des

termes plutôt cavaliers. J'avoue en effet être l'auteur du reproche,
cité par Ricœur4, où la section ontologique de Soi-même comme
un autre est qualifiée de «collage» artificiel et laborieux entre
problématiques éparses5. J'avais alors tendance à voir là presque
une mystification ou un amalgame rapide à partir d'éléments qui,
à mes yeux, n'avaient pratiquement pas plus en commun que
de simples homologies. Ainsi mettre sur le même plan la
dialectique métaphysique du même et de l'autre chez Platon, la
confrontation méthodologique du même transcendantal chez
Husserl et de l'éthique de l'autre selon Lévinas, puis la problématique

aristotélicienne de la plurivocité de l'être et, au sein de

celle-ci, une interprétation de l'acte compris par analogie avec
l'action humaine, elle-même animée par le conatus spinoziste,

2. P. Ricœur, Réflexion faite, p. 87.
3. Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris : Seuil, 1990, p. 357.
4. P. Ricœur, Réflexion faite, p. 82.
5. Bernard Stevens, L'Apprentissage des signes: lecture de Paul Ricœur,

Dordrecht: Kluwer (Phaenomenologica), 1991, p. 296.



PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE 75

tout cela me semblait moins le fruit d'une méditation attentive au
contenu substantiel de chacune des œuvres concernées qu'une
sorte de virtuosité dans l'orchestration des systèmes. Ayant en
outre longuement fréquenté Heidegger en perspective d'une
problématique bien spécifique (que je préciserai plus bas), j'attendais
un autre type de questionnement et je n'étais pas non plus préparé
à voir ainsi l'ontologie aristotélicienne servir de fondement à une
morale dont elle paraissait finalement être dérivée. J'aimerais,
dans les lignes qui suivent, préciser quelles étaient, par-delà ces
raisons plutôt formelles, les raisons profondes de mes réticences,
et dire ensuite pourquoi je mets aujourd'hui un bémol à ces
critiques. Je suis en effet davantage convaincu aujourd'hui de la
solidité de l'édifice ontologique de Ricœur que je ne l'étais hier,
où — trop préoccupé par mes questions et pas assez attentif aux
siennes —je n'en percevais sans doute pas la portée véritable.

L'intérêt de Ricœur pour la dunamis-énergeia aux dépens de
Yousia ou de Yalèthéia n'est pas unique parmi ses contemporains.
Ainsi qu'en témoigne le cours de 1931 sur «l'essence et l'effecti-
vité de la puissance6», le Heidegger de la maturité avait lui aussi
abandonné le privilège, non seulement de Yousia, mais également
de Y alèthéia, au profit d'un recentrement autour de la dunamis-
énergeia. Ce cours — comme je l'ai écris au moment de sa
traduction — constitue un texte charnière et exceptionnel dans
l'évolution de la lecture heideggerienne d'Aristote, prenant ses
distances par rapports aux études des années 1920, liées au projet
d'une ontologie fondamentale, et anticipant le séminaire de 1941

sur la notion aristotélicienne de la phusis. Reprenant une fois
encore la tentative de déterminer le sens unitaire de l'être — «Si
l'étant est dit dans une signification multiple, quelle est alors la
signification directrice et fondamentale Que veut dire être » —,
Heidegger n'en explore plus ici la formulation aléthique, à partir
d'un analytique du comportement apophantique du Dasein, mais
plutôt le dire selon dunamis-énergeia, aimanté en fait par une

6. Martin Heidegger, Aristoteles, Metaphysik Thêta 1-3 : Vom Wesen und
Wirklichkeit der Kraft, Frankfurt am Main : V. Klostermann, 1981 (Aristote,
Métaphysique Thêta 1-3 : De l'essence et de la réalité de la force, tr. B. Stevens,
P. Vandevelde, Paris: Gallimard, 1991).



76 ÉTUDES DE LETTRES

pensée de la phusis en tant qu'elle est déterminée par le mouvement,

le devenir, la venue en présence ou encore : l'entrée dans la
manifestation. Cependant, et de là son caractère exceptionnel7, le
cours de 1931 est centré, non pas sur Vénergeia, mais sur la du-
namis, que Heidegger traduit par «force» (Kraft), et dont il met
en relief «l'effectivité»: la Wirklichkeit. Parmi les définitions de
la dunamis, il retient Varche métabolè qu'il propose de rendre par
« point de départ pour un changement » ou « pouvoir du devenir-
autre». Il montre comment Aristote, sans privilégier la
compréhension aléthique de l'être et sans non plus en avaliser
la compréhension ousiologique — dominante dans la pensée
grecque, et corrélative d'une compréhension insuffisante du

temps, comme nombre du mouvement —, permet en fait de

dépasser celles-ci en direction d'une saisie plus originaire de ce
qui fonde la temporalité au niveau de sa cosmicité. Ce dépassement

d'une ousiologie, disons de type éléate, en direction d'une
sorte de «physiologie» inspirée conjointement par la pensée
ionienne et la pente physique de l'ontologie aristotélicienne
est en même temps — comme le suggèrent les derniers écris de

Heidegger aussi bien que leurs échos dans la pensée de l'école
de Kyôto — ce qui permet d'établir un dialogue avec l'ontologie

extrême-orientale : notamment celle, dite relativiste, de

Nagarjûna qui anime tout le déploiement de la métaphysique
Mahâyâna et celle, dite dynamique, du taoïsme, avec la notion
intraduisible de shizen, proche de la phusis grecque.

C'est bien cela, en premier lieu, qui m'a intéressé dans l'ontologie

heideggerienne et c'est cela que l'ontologie ricœurienne,
par contre, m'a semblé faire perdre de vue. Ce que Heidegger rend
possible, dans l'optique du dialogue avec l'Orient, c'est une
véritable réactualisation de la gigantomachia péri tès ousias
dont il avait été question dans Le Sophiste à propos des tentatives
de dire Vousia, «l'étantité» de la phusis. Le «combat de géant à

propos de l'étantité» signifiait d'abord pour Platon la nécessité
d'inclure, à cause de l'existence du simulacre sophistique, une
pensée plutôt subversive du non-étant (mè on) au sein de la plénitude

insécable de l'étant parménidien (on), il signifiait ensuite la
lutte entre d'une part la pensée de l'étant en totalité compris, en

7. Sur le caractère exceptionnel du cours de 1931, voir l'article de Pierre
Rodrigo, «Heidegger lecteur d'Aristote: dynamis et énergeia sous le regard
phénoménologique », Les Etudes Philosophiques, 3 1990).



PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE 77

mode ionien, comme matérialité, pluralité et devenir et d'autre
part la pensée de l'étant compris, en mode parménidien, comme
présence constante, une, idéelle et pleine. Chacune de ces tentatives

pour dire le principe originaire de la phusis énonce de
ce principe qu'«il est» (estin). Que signifie donc l'«être» (einai)
de cet «il est», demande Platon? S'agit-il d'une entité qui s'ajouterait

aux principes originaires compris, quant à eux, comme
des étants distincts? Ou alors s'agit-il d'un domaine encore plus
originaire et plus englobant que le principe et grâce à qui on
peut affirmer de tous les éléments constitutifs du principe
qu'ils sont «étant» (on)'] Serait-il donc plus principiel que les
principes Ou alors de même niveau principiel et originel mais,
dans ce cas également, tout aussi multiple, et non pas un?... Telles
sont quelques-unes des difficultés qui, aux yeux d'un Platon
foncièrement parménidien, rendent si embarrassante la pensée gigan-
tomachique de l'étant. Le site de ce combat autour de l'étantité —
où s'affirme, aux côtés de l'être de l'étant, l'être de ce qui n'est
pas et où le statut de cet être glisse dans une insurmontable
indétermination entre le devenir et l'être-présent — voilà ce que
Heidegger va vouloir dégager de son ensevelissement sous la
confortable construction substantialiste de l'ontothéologie
métaphysique. C'est en ce sens qu'il va préparer le terrain pour une
réactualisation de la gigantomachie à propos de l'étantité. Cette
réactualisation passe explicitement, notamment dans les cours sur
Nietzsche, par la nécessité d'explorer la pensée devant laquelle la
métaphysique occidentale a toujours reculé malgré le pressentiment

furtif de Platon : l'épreuve du non-étant ou du néant, inhérent
au déploiement de l'être. Or l'épreuve pensante du néant est justement

au centre des préoccupations de philosophes orientaux tels
par exemple Nishida et l'école de Kyôto lorsqu'ils entendent assumer

l'héritage de l'ontologie extrême-orientale à l'aide des catégories

philosophiques occidentales.
Dès le cours de 1931 sur Aristote, Heidegger cherche à creuser

sous la dominante «ousiologique » (substantialiste) de l'ontologie
occidentale (le sens des diverses catégories rapporté chaque fois
à Vousia), afin de désenfouir la dimension «dynamique» (l'être
comme dunamis-énergeia, réminiscente de la phusis ionienne). Et
c'est bien à ce niveau, comme le révèle une lecture attentive des

penseurs de Kyôto, que se découvrent alors des affinités avec le
néant (en japonais : mu) ainsi qu'avec la vacuité (en japonais : ku\
sanscrit : sunyâta) qui animent le déploiement historial de l'ontologie

mahâyâna. En effet, Heidegger met en évidence, dans la



78 ÉTUDES DE LETTRES

pensée de la phusis, le passage du retrait à la manifestation sous
la poussée d'une force qui l'anime, un «désir d'être», dirait
Ricœur. Cette poussée et ce retrait, corrélatifs l'un de l'autre,
sont inhérents au croître de la phusis ionienne aussi bien qu'à la
dunamis aristotélicienne : à toute dunamis correspond une a-
dunamis qui est sa négation ou, plus exactement, sa privation, son
retrait (stérèsis) ou encore sa réserve (lèthè). Ainsi le non-voir de
l'œil aveugle est-il corrélatif du voir de l'œil sain, la réussite
corrélative de l'échec, et la dunamis elle-même est en retrait par
rapport à son propre accomplissement dans Vénergeia. Un tel retrait,
qui est donc inhérent à la venue-en-présence animée par dunamis-
énergeia, en tant que mode de la kinesis, est comme la trace
d'une intuition inarticulée du néant. Et sans doute est-ce là le
plus loin que les Grecs ont pu aller dans cette direction, après
l'interdiction parménidienne. Or c'est précisément cette même
direction que, par contraste, les notions orientales de néant et de
vacuité invitent à méditer: en deçà de l'in-sistance pleine de la
manifestation, le creusement du retrait qui en est la possibilisa-
tion. Totalement étrangère à la dimension substantialiste de
Yousia gréco-occidentale, la pensée extrême-orientale, au Japon
comme en Chine, se découvrira par contre des affinités avec la
pensée de la phusis — dont l'équivalent japonais le plus proche
est sans doute la notion de shizen.

Tout ceci se voit confirmé du fait que, lors de sa première
énonciation thématique chez Parménide, l'être, pensé d'emblée
dans la plénitude de Yousia, s'affirme par un rejet explicite —
une véritable interdiction — à Tencontre du non-être (ou : être du
non-étant). Cette interdiction, lorsqu'elle est perçue en regard
de la pensée extrême-orientale apparaît comme l'acte de
naissance de la métaphysique occidentale. Celle-ci, dira Heidegger,
aura surgi d'un «soulèvement contre le néant» (Aufstand gegen
das Nichts*). Et ce sera la raison du caractère insurmontable de
l'aporie suscitée par l'irruption du non-étant au sein de la pensée
platonico-parménidienne de l'être.

Par ailleurs, comme le souligne Heidegger dans ses études
sur Nietzsche, au cours de l'histoire de la métaphysique, à la
domination ousiologique (substantialiste) de l'ontologie et à

la subordination de la dunamis-énergeia à Yousia, s'ajoute une
compréhension de la dunamis-énergeia qui est calquée, non pas

8. Martin Heidegger, Nietzsche, Pfullingen: Neske, 1961, t. il, p. 399
(Nietzsche, tr. P. Klossowski, Paris: Gallimard, 1971, t. u, p. 321).



PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE 79

sur le mode d'être de la phusis, mais sur le mode d'être de la
poièsis, c'est-à-dire la fabrication d'objets. On ne comprendra
plus l'être de l'étant à partir du croître par soi-même, propre à la
phusis, mais à partir du fait d'être produit par un autre: l'acte
créateur de Dieu, lui-même compris à l'image de l'homme artisan.

Et lorsqu'à partir de la Renaissance, Dieu, comme fondement

substantiel et auto-suffisant, sera détrôné au profit de

l'homme, défini comme Cogito, ce dernier, dans la certitude de la
transparence à soi, deviendra le fondement de l'étant dont il
maîtrisera non seulement la rationalité mais également la configuration.

La sub-stantia ou encore le sub-jectum — ce qui est posé
dessous, ce qui est au fondement de l'étant — sera désormais le
nom pour dire la subjectivité moderne. Depuis la modernité,
le sujet humain, à la fois rationnel et voulant, est le fondement
et le maître de l'étant, lequel lui est op-posé comme ob-jet de

représentation. À partir de ce moment l'homme, se comprenant
désormais, d'un point de vue métaphysique, comme «maître et

possesseur de la nature», soumettra de plus en plus cette dernière
à sa volonté de maîtrise techno-scientifique et d'exploitation
économico-industrielle. La nature — déjà comprise comme le
résultat d'une fabrication divine — sera réduite à n'être qu'un objet
de manipulation humaine, une réserve disponible au profit de la
volonté boulimique de l'homme, de son activité industrieuse et
toute puissante9. Tel sera le début de la dévastation de l'étant par
l'homme que les penseurs de Kyôto, à la suite de Nietzsche et de

Heidegger, qualifieront de nihilisme. Et telle est, foncièrement, la
position métaphysique fondamentale que visera la critique de
Nishida lorsqu'il parlera du subjectivisme occidental et de son
dualisme sujet-objet, ou encore Nishitani lorsqu'il critiquera la
modernité européenne — en des termes qui dénonceront surtout
la perte du Sacré (dont les notions de phusis et de shizen étaient
encore garantes), mais dont nous percevons également, à

l'évidence, la portée décisive en vue d'une éthique environnementale.
Or c'est tout cela — l'ouverture à l'Orient, l'éthique environnementale

— qui disparaît de l'horizon ontologique chez Ricœur.

9. Toute cette description de l'avènement du « nihilisme » occidental à partir
de devenir historial de la métaphysique substantialiste est développé par
Heidegger dans le deuxième tome des études sur Nietzsche.



80 ÉTUDES DE LETTRES

Certes Ricœur — mais en se réclamant de Ravaisson plutôt
que de Heidegger — se détourne lui aussi de l'alternative, sans
doute ruineuse, entre une ontologie substantialiste et une ontologie

véritative, et il opte pour une lecture de l'ontologie aristotélicienne

qui privilégie, parmi les divers sens de l'étant, la
dunamis-énergeia. Néanmoins sa préoccupation, en proposant
des éléments d'ontologie, est foncièrement éthique et morale.
Il ne s'agit donc pas d'élaborer un discours sur l'étant en tant
qu'étant, mais plutôt d'explorer la dimension «méta-» dans
laquelle se déploie, depuis Platon et Aristote, toute réflexion
ontologique. Et l'exploration de la dimension méta- n'a d'autre
finalité que de déterminer les fondements d'une morale. Ricœur
écrit: «Je parlerai en ce sens de la fonction méta- de la pensée,
en tant qu'horizon commun de référence à différentes entreprises
se réclamant elles-mêmes de la métaphysique et prétendant au
rôle de préparation à la morale10. » Ce sont les principes premiers
dont peuvent dériver une éthique (téléologie de l'action humaine
orientée vers l'accomplissement d'une vie bonne) et une morale
(déontologie de l'agir dictée par l'obligation) que Ricœur cherche
à définir au fil de sa lecture d'Aristote, auquel il joint, parmi
d'autres, Platon, Spinoza, Husserl et Lévinas.

Or, dans sa lecture de Platon (celui du Sophiste et du
Parménide), Ricœur met en évidence que la notion d'être n'est
qu'un «genre» parmi les autres grands genres premiers qui
permettent le déploiement idéel ou conceptuel que présuppose un
discours sensé et vrai sur ce qui est. De plus le genre de l'être
apparaît comme étant lui-même mêlé aux autres grands genres : le
non-être, le mouvement et le repos, le même et l'autre. Dans
cette détermination mutuelle des genres, l'autre a un privilège en
ceci qu'il permet la distinction l'un par rapport à l'autre de chacun

des genres, l'être y compris : chaque genre est «autre» que
les autres. Ainsi l'autorité de Platon encourage-t-elle Ricœur à

rendre sa réflexion sur l'être indissociable d'une réflexion sur
l'autre : la plurivocité de l'être est ici précédée, pourrait-on dire,
d'une pluralité des genres dont l'être n'est qu'un des membres et
dont l'autre est le partenaire incontournable. Cette stratégie
ricœurienne est parfaitement louable. Le seul reproche qu'on
puisse lui faire, à ce niveau, est de passer trop rapidement sur ce

que le genre de l'autre signifiait aussi et qui était pourtant la

10. P. Ricœur, Réflexion faite, p. 88.



PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE 81

principale source d'embarras pour l'étranger du dialogue: le
non-être. Être autre signifie toujours en même temps ne pas être.
Ce mè on (non-étant), ce non-être relatif, relatif au même dont il
est la négation, est par contre ce qui retiendra l'attention aussi
bien de Heidegger que des penseurs orientaux dans leur souci
de la notion de néant — notion qui est, aussi paradoxal que
cela puisse paraître, éthiquement positive et ontologiquement
centrale.

Pour ce qui est maintenant de la plurivocité de l'être proprement

dite, c'est-à-dire au sens aristotélicien, la grande originalité
de Ricœur nous semble résider moins dans le fait de privilégier
la dunamis-énergeia, que dans le fait d'interpréter celle-ci en
des termes praxiologiques qui la rendent susceptible d'informer
directement une herméneutique du soi en tant que soi agissant
ainsi qu'une détermination morale de l'action humaine. Cette
interprétation praxiologique, si elle est au premier abord surprenante,

est sans doute parfaitement légitime et même remarquablement

puissante. Elle ne deviendrait problématique que si elle se
voulait exclusive d'autres interprétations. Or Ricœur se garde
bien d'une telle unilatéralité. Il écrit en effet :

Si Yénergeia-dunamis n'était qu'une autre manière de dire
praxis (ou, pire, d'extrapoler de façon métaphysique quelque
modèle artisanal de l'action), la leçon d'ontologie serait sans portée;
c'est plutôt dans la mesure où Y énergeia-dunamis irrigue d'autres
champs d'application que l'agir humain, que sa fécondité se manifeste.

Il importe peu que, dans le texte d'Aristote, ce soit tantôt
au bénéfice de la physique du mouvement que la dunamis soit
mobilisé, tantôt au bénéfice de la cosmothéologie que l'acte pur soit
invoqué. L'essentiel est le décentrement lui-même — vers le bas

et vers le haut, chez Aristote —, à la faveur duquel Y énergeia-
dunamis fait signe vers un fond d'être, à la fois puissant et effectif,
sur lequel se détache l'agir humain".

On pourrait dès lors dire qu'à la pluralité des grands genres
platoniciens, que Ricœur soulignait en amont de la plurivocité
de l'être, s'ajoute ici, en aval, une plurivocité de la dunamis-
énergeia qui en permet une lecture à plusieurs niveaux, rendant
finalement compatibles une ontologie «physiologique» de type
heideggerien-oriental et une ontologie « praxiologique » de type
ricœurien-occidental. Car — pour le dire d'un coup — c'est une

1 1. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 357.



82 ÉTUDES DE LETTRES

pensée éminemment occidentale que propose Ricœur, où une
certaine limitation ethnocentrique, que je déplore, a pour contrepartie

une tentative remarquable, que je loue, de donner à l'idéal
démocratique, en quoi réside toute la dignité de la pensée
occidentale, un fondement qui soit conjointement éthique et
ontologique12. Voilà, en premier lieu, ce que je souhaite lire dans

l'ontologie ricœurienne et que je vais maintenant progressivement
tenter de cerner.

Or c'est ici qu'intervient l'herméneutique du soi, établissant en
quelque sorte la jonction entre l'ontologie et l'éthique (puis la
morale) et qui inclut les grands travaux sur la narrativité et la
temporalité. L'herméneutique ricœurienne du soi connait ses
premiers linéaments dès la phénoménologie de la volonté des années
1950, elle s'enrichit à l'occasion de toute une série de détours
à travers les recherches herméneutiques, psychanalytiques et
linguistiques des années 1960 et 1970 pour connaître son point
culminant dans Soi-même comme un autre (1990). Le reflet de
la préoccupation anti-substantialiste de l'ontologie ricœurienne se

retrouve ici dans l'insistance à dégager le sujet humain de toute
chosification. Ainsi l'exploration du soi est-elle animée par

12. Lorsque je reproche (gentiment) à Ricœur d'être «ethnocentrique», à

travers lui c'est toute la philosophie européenne actuelle que je vise. Car il est
décevant pour moi de voir Ricœur, qui est par excellence l'homme du dialogue et
de la conciliation entre courants de pensée ignorants les uns des autres, qui est en
outre le fondateur d'une ontologie de l'autre dont le principe même inclut de se
défaire de l'attachement à soi comme au même, il est décevant, dis-je, de le voir
tout aussi aveugle que ses contemporains au très vaste labeur de pensée dont font
preuve les humanités non-européennes. Aussi aveugle ou même plus aveugle
encore, puisque des gens comme Heidegger, Gadamer ou Derrida, même s'ils ne
sont jamais allés très loin dans leur dialogue avec l'autre de l'Occident, ont
manifesté qu'ils avaient, quant à eux, vaguement soupçonné que l'homme avait pu
penser quelque chose en dehors de la sphère auto-limitative du logos occidental.
La philosophie européenne d'aujourd'hui — je dis bien «européenne» car ce
n'est déjà plus le cas aux États-Unis (sauf dans les universités américaines qui se
contentent de commenter la philosophie européenne) — souffre de ce que
j'appellerais, pour la circonstance, le « syndrome chinois ». La Chine du XIXe siècle
se croyait le centre du monde, « l'Empire du milieu », le pôle unique de la
civilisation universelle, et l'Occident, dont elle ignorait pratiquement l'existence, ne
pouvait être à ses yeux qu'un pays de barbares, d'où rien d'essentiel ne saurait
jamais provenir. L'ethnocentrisme chinois était à ce point aveugle qu'il manquait
de voir, non seulement la richesse de la civilisation occidentale (que ce soit au
plan de la philosophie, de l'idéal politique ou des aspects multiples de sa culture,
y compris la religion), mais également la puissance économique, technique et



PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE 83

une réitération continue de la question «qui?» — et non pas
«qu'est-ce que?» ou «pourquoi?» — adressée au sujet des
divers actes dont l'homme peut se découvrir l'agent : le sujet du
discours, du faire, du récit, de l'action morale responsable. Malgré la
dispersion des actes examinés, le phénomène humain interrogé ici
se caractérise bien par une modalité chaque fois propre de l'agir.
Et si l'agir peut être tenu ici pour la catégorie la plus englobante,
c'est au titre d'une analogie qui n'a d'autre prétention que de
recouvrir, au sens wittgensteinien, une «ressemblance de famille».
Enfin c'est naturellement sur cette analogie de l'agir que peut
alors se greffer la relecture praxiologique de la dunamis-énergeia
dans la mesure où elle en propose comme une confirmation ou
une authentification : la réalité ontologique du soi agissant (et
patient) trouve ses présupposés conceptuels premiers dans une ontologie

de l'être comme acte et puissance — en même temps
d'ailleurs que cette dernière se voit réévaluée grâce à son lien
avec une herméneutique du soi agissant. Par cet ancrage de l'agir
humain dans l'acte d'être, Ricœur se réclame de précédents — qui
remontent au conatus spinoziste et à Vappetitio leibnizienne et
dont les dernières grandes variations sont la volonté de puissance

militaire grâce auxquelles les diverses nations occidentales étaient en train de se
constituer des empires coloniaux qui devaient rapidement menacer jusqu'à
l'indépendance et l'identité de la Chine elle-même. Il aura fallu la longue et douloureuse

traversée du dépeçage de la Chine par l'Occident, l'occupation par le

Japon, la tentative de relève par le maoïsme, avant que ne réapparaisse à partir
des années 1980, dans un pays défiguré et hanté par le ressentiment, une certaine
reprise en main de sa propre identité qui soit capable de tenir compte du facteur
occidental. Mais ceci n'a pu se produire qu'au prix, premièrement, d'une perte
des valeurs fondamentales de la tradition chinoise au profit d'un capitalisme des

plus ravageurs et, deuxièmement, au prix d'une inversion des rôles : c'est l'eth-
nocentrisme européen qui manque aujourd'hui de voir l'émergence prodigieusement

rapide, non seulement d'une Chine, mais d'une Asie nouvelles. Toutefois,
ce qui me préoccupe dans tout ceci c'est moins l'émergence inaperçue d'une
Asie nouvelle et potentiellement hégémonique, mettant la touche finale au
«déclin de l'Occident», que le risque de manquer une possibilité bien plus
inaperçue encore, la possibilité pour la pensée de renouveler la réflexion ontologique,

éthique et politique de l'Europe à l'aide de catégories issues des traditions
philosophiques asiatiques (auxquelles il faudrait d'ailleurs joindre sans doute
d'autres traditions culturelles qui réclament aussi une reconnaissance trop
longtemps due : l'Islam, l'Afrique...). Ce renouvellement me paraît la médiation
incontournable pour donner à l'idéal démocratique, aujourd'hui tellement menacé,
en Orient comme en Occident, une teneur qui soit véritablement — du fait de sa
concrétude — universelle.



84 ÉTUDES DE LETTRES

nietzschéenne et la libido freudienne — où l'on peut souligner
chaque fois que, par-delà leurs divergences doctrinales évidentes,
le «désir d'être» et «l'effort pour exister», selon les expressions
de Jean Nabert, sont corrélatifs d'une «affirmation originaire».

«L'affirmation originaire», cette expression d'origine leibni-
zienne et que l'on retrouvera chez Gabriel Marcel — dont on
connaît l'influence déterminante sur le jeune Ricœur —, voilà
sans doute la clé de la difficulté que j'ai pu éprouver dans ma
lecture du maître de la phénoménologie herméneutique. Autant cette
notion est belle et forte, surtout lorsqu'elle est mise en parallèle
avec les notions d'attestation et de confiance, faisant face au
«soupçon» qui mine bien des aspects de la pensée contemporaine,

autant elle devient problématique lorsqu'elle en arrive à

faire obstacle à ce que peuvent avoir de positif les notions orientales

de néant et de vacuité. Il y a, je crois, chez Ricœur un
véritable pari (ou une foi) en faveur de la positivité de l'affirmation
originaire. Et c'est probablement ce qui rend si admirable son
effort titanesque pour mettre en dialogue des penseurs ignorant les
uns des autres et pour carrément remembrer une philosophie
contemporaine de plus en plus éclatée. Ce pari en faveur du côté
affirmatif de l'être est sans doute aussi le véritable moteur de la
poétique de la volonté qui anime discrètement toute la patiente et
prodigieuse élaboration du second Ricœur : la phénoménologie
herméneutique qui avait été inaugurée à l'occasion de la symbolique

du mal et qui trouve sa première culmination dans l'ontologie
du soi agissant. Mais parallèlement il tend, m'a-t-il semblé, à

masquer la véritable portée d'une pensée du néant : non seulement
la face sombre de l'existence et de l'être, dont l'œuvre d'un Sartre
est probablement le plus marquant exemple et dont Ricœur lui-
même avait eu l'intuition dans son exégèse du langage de l'aveu
(peut-être y a-t-il effectivement une faille originaire, une négativité

ontologique aussi primordiale que l'affirmation originaire et
qui serait à la source du caractère invincible du mal tout autant
que de la souffrance?), mais aussi et surtout la paradoxale positivité

dont le néant oriental est le vecteur, notamment lorsqu'il sert
à élucider la notion essentielle de «vacuité». Pour le dire ici,
rapidement et maladroitement, la pensée madhyamika de la vacuité
n'a d'autre fonction (sur le plan ontologique) que de parer à toute
substantialisation de l'être et à toute fabrication d'une ontothéolo-
gie négatrice des mystères existentiel et religieux ; elle n'a d'autre
fonction (sur le plan anthropologique) que de parer à une cristallisation

du soi en une entité purement identitaire ou substantielle et



PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE 85

animée en outre d'un égoïsme foncièrement pulsionnel, vorace et
destructeur du monde comme de son semblable.

Et pourtant, ici plus qu'ailleurs, la fermeture occidentale à

l'autre de l'Occident, que confirme la pensée ricœurienne, a pour
contrepartie des éléments principiaux qui, a priori, possibilisent
et appellent l'ouverture dialogale. Sans pour autant les mettre en
pratique, ils en proposent d'une certaine manière les conditions
formelles de possibilité — leurs présupposés « méta-», en quelque
sorte. Ce qui explique le bémol apposé à mes reproches que nous
allons maintenant expliquer.

Nous devons tout d'abord reprendre l'herméneutique du soi
agissant à l'endroit où s'y greffe la dialectique du même et
de l'autre. Le même et l'autre métaphysiques sont ici les présupposés

conceptuels d'une distinction phénoménologique entre
mêmeté (identité-ù/em) et ipséité (identité-ip^e), appliquée au
soi humain. De la mêmeté substantialisante d'une entité rigidement

identique à soi à travers la permanence dans le temps (le
genre, le caractère, etc.), Ricœur distingue l'ipséité propre au
maintien de soi au fil du temps existentiel par-delà, par exemple,
les fluctuations pulsionnelles ou physiologiques dues à la structure

constante du caractère. Or ces deux modalités de l'identité du
soi se manifestent aux divers plans de l'agir que sont la parole
(l'énonciateur se désigne par l'énoncé), le faire (l'agent se trahit
dans l'effectuation de l'acte), le récit (l'acteur est défini à travers
l'identité narrative) et l'action morale (l'imputation morale
renvoie à l'auteur de l'action). Mais c'est dans le récit (roman,
biographie ou simple introspection) qu'elles trouvent le medium
privilégié de leur interrelation, du fait que l'identité narrative
se constitue en vertu d'une configuration propre de la temporalité
de l'acteur et au niveau d'une variation des liens entre Y idem
et Yipse\ l'identité narrative se précise en outre du fait de son
insertion dans une intrigue globale qui, à l'aide des potentialités
imaginatives de l'augmentation iconique, en enrichit le sens
et la lisibilité. Et, parallèlement au passage implicite de la
métaphysique à la morale, c'est dans l'imputation morale — et
tout particulièrement dans l'obligation de la promesse faite à

autrui — que l'identité-ipse trouve le paradigme du maintien
de soi. Enfin lorsqu'à cette imputation morale sont appliqués les



86 ÉTUDES DE LETTRES

prédicats obligatoire et bon, le plan de la moralité comme de

l'éthique est définitivement conquis.
Ce plan pratique peut alors se déployer grâce à un recours

renouvelé à l'autre dans la constitution du soi. L'altérité permet
ici de cerner, au sein même du même, comme un autre que lui-
même : ce sont les diverses expériences de passivité ou d'extériorité

qui dispersent en quelque sorte l'altérité en une polysémie
ou une pluralité de facteurs constitutifs du soi. Ricœur souligne
trois niveaux d'expérience de cette passivité-extériorité : la chair
(médiation entre soi et le monde, où le subir et l'aptitude à souffrir

font de l'être-patient un véritable équivalent inversé de l'être-
actant); l'étranger (les figures multiples de l'altérité, de mon autre
en tant que mon semblable extérieur à moi-même); et le for
intérieur (la voix de la conscience qui s'adresse à moi comme un don,
ou une grâce, en provenance d'un autre).

Une telle passivité — du fait de la réceptivité qu'elle manifeste
vis-à-vis de l'épreuve du monde et de la souffrance, vis-à-vis
de l'injonction d'autrui et vis-à-vis de l'appel de la conscience —
est essentielle pour rendre la sagesse pratique capable de résoudre
un type particulier de conflit surgissant au plan de la morale
déontologique et qui implique l'ouverture dialogale aux autres
cultures telle que nous l'appelons ici de nos vœux. Pour préciser
cela, rappelons tout d'abord la distinction qu'opère Ricœur entre
éthique et morale : l'éthique concerne la perspective téléologique
de l'action (la visée, en mode aristotélicien, d'une vie accomplie,
c'est-à-dire «bonne»), tandis que la morale concerne la perspective

déontologique de l'action (l'articulation de la visée éthique
dans des normes qui, en mode kantien, sont marquées par
«l'obligation» et la prétention à l'universalité). Si l'éthique, note
Ricœur, doit nécessairement passer par le crible déontologique de
la norme, cette dernière, lorsqu'elle conduit à des conflits et des
impasses, peut légitimement faire retour à la visée téléologique,
ainsi que nous allons le suggérer à l'instant. La dimension éthique
est précisée essentiellement en deux directions : elle contribue en
premier lieu, et notamment par la relation dialogale avec autrui,
au déploiement de l'estime de soi, nécessaire à qui veut être
capable de mener une vie bonne au niveau de l'unité narrative d'une
existence ; elle nécessite en second lieu des institutions justes,
équitables, alimentées par des mœurs communes et structurant, au
bénéfice des tiers inconnus qui composent la société, la réciprocité

et la sollicitude, propre aux relations interpersonnelles. La
visée morale, rendue nécessaire en particulier par l'irruption de la



PUISSANCE ET EFFECTIVITÉ DE L'ÊTRE 87

violence dans les rapports interhumains, souligne quant à elle
l'universalité de la norme et le caractère impératif de la loi en
même temps qu'elle contribue au respect d'autrui, notamment du
fait de la réciprocité implicite à l'universalité. En outre l'égalité
formelle, mise en relief par l'universalité déontologique, accentue
la dimension procédurale de la règle de justice où est évacué, au

profit d'une certaine abstraction contractualiste, toute conviction
propre et préalable concernant l'évaluation du bien et du sens de
la vie bonne. Or si la dimension procédurale, soulignée par la morale

déontologique, est indispensable au fonctionnement des
institutions justes, appelées par l'éthique téléologique, elle peut
conduire, par excès de formalisme, à des impasses qui exigeront
un réexamen substantiel des visées plus intuitives et concrètes de

l'éthique de la vie bonne. A ce stade, la sagesse pratique exige un
recours à la conviction, propre à ce que la tragédie grecque nommait

phronein: le jugement moral en situation et confronté à la fi-
nitude de la condition humaine. Apories et conflits tragiques se

retrouvent au plan du rapport à autrui, au plan des institutions qui
structurent l'action politique concrète et au plan des valeurs qui
animent l'idéal démocratique dont ces institutions sont les
garantes. Les conflits sociaux peuvent surgir par exemple au niveau
des institutions lorsque, dépassant le formalisme de la simple
distribution équitable des «biens», on s'enquiert non seulement du
rapport entre la répartition effective et la contribution de chacun,
mais aussi de la nature de ce qui est foncièrement le « bien » pour
chaque individu ou groupe d'individus en fonction du contexte
historico-social de chacun. Seule la concertation concrète et
chaque fois particulière peut remédier au conflit social récurrent à

ce niveau. Mais plus radicalement encore, au plan des valeurs, —
et c'est ici que nous rejoignons notre problématique du dialogue
avec les cultures non-occidentales — la prétention universaliste
des règles de la morale et du droit déontologiques, ancrées en fait
dans une tradition spécifique (en l'occurrence européenne de
l'Ouest), peut se heurter de manière conflictuelle aux valeurs
propres aux contextes communautaires (historiques et culturels)
d'effectuation de ces règles. Or c'est au niveau de ces contextes
que s'élabore une part essentielle de la visée éthique de la
vie bonne. Toute visée déontologique, même de type communica-
tionnel, doit donc acclimater ici son idéal universaliste et fonda-
tionnel en fonction de la finitude contextuelle (culturelle,
traditionnelle et conventionnelle) de la réalité sociale effective.
L'universalisme des valeurs et des règles, qu'il soit formaliste ou



88 ÉTUDES DE LETTRES

communicationnelle (argumentatif), ne peut plus s'opposer aux
convictions évaluatives de type traditionnel et culturel mais au
contraire intégrer celles-ci dans le débat à titre d'interlocutrices
incontournables — au risque, sinon, d'être rejeté en bloc pour son
« ethnocentrisme » européen. Voici le paradoxe que Ricœur
propose alors d'assumer :

D'une part, maintenir la prétention universelle attachée à

quelques valeurs où l'universel et l'historique se croisent, d'autre
part offrir cette prétention à la discussion, non pas à un niveau
formel, mais au niveau des convictions insérées dans des formes de
vie concrètes. De cette discussion il ne peut rien résulter, si chaque
partie prenante n'admet pas que d'autres universels en puissance
sont enfouis dans des cultures tenues pour exotiques. La voie d'un
consensus éventuel ne peut procéder que d'une reconnaissance
mutuelle au plan de la recevabilité, c'est-à-dire de l'admission d'une
vérité possible, de propositions de sens qui nous sont d'abord
étrangères13.

C'est ainsi, ajoute Ricœur, qu'«au terme d'une longue histoire
encore à venir», le dialogue entre les cultures pourra déterminer
en commun, au plan argumentatif, quels universels prétendus par
certains deviendront des universels reconnus par tous. Et peut-être
est-ce là, pouvons-nous conclure provisoirement, le premier enjeu
de la complémentarité entre une interprétation « physiologique »
de l'ontologie aristotélicienne, de type heideggerien-oriental et
une interprétation « praxiologique » de type ricœurien-occidental.

Bernard Stevens
Université de Louvain-la-Neuve

13. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 336.


	Puissance et effectivité de l'être : à propos de Ricœur et Heidegger

