Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1996)
Heft: 3-4
Artikel: Puissance et effectivité de I'étre : a propos de Ricoeur et Heidegger
Autor: Stevens, Bernard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870275

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L’ETRE
(A PROPOS DE RICEUR ET HEIDEGGER)

L’ontologie ricceurienne en se confrontant a celle de Heidegger trouve un em-
ploi inédit dont on tentera d’esquisser ici quelques grandes lignes. En reconsidé-
rant la critique adressée a I’ontologie ricceurienne, on s’efforcera de souligner sa
portée a travers |’entrecroisement de deux notions essentielles — la puissance et
I’effectivité de I’étre — pour montrer ensuite quels types distincts d’ontologies
ces termes déterminent selon qu’on se place du c6té « physiologique » heidegge-
rien-oriental ou de celui d’une interprétation « praxiologique » de type ricceurien-
occidental.

Il n’est pas indifférent que Paul Ricceur ait voulu conclure sa
toute récente «autobiographie intellectuelle! » par une reprise de
la problématique ontologique qui est a I’horizon de son itinéraire :
sans doute peut-on y trouver la clé de la maniére — singulicre,
mais stimulante — dont s’articulent 1’une sur ’autre préoccu-
pation morale (ou éthique) et visée métaphysique (ou ontolo-
gique). Evoquant tout d’abord comment Ravaisson avait jadis
voulu lui-méme articuler métaphysique et morale a partir d’une
certaine relecture de 1’ontologie aristotélicienne, il rappelle qu’il
s’agissait alors de privilégier, parmi les sens multiples de 1’étre,
non pas I’ousia (comme dans toute la tradition scolastique, puis
moderne, jusqu’a Brentano y compris), ni I’aléthéia (comme chez
le premier Heidegger), mais plutdt 1’étre en tant que dunamis et
énergeia, en précisant bien cependant que 1’énergeia, I’acte, est a

1. Paul Ric®UR, Réflexion faite, autobiographie intellectuelle, Paris : Esprit,
1995. Une premiére version anglaise du texte de «l’autobiographie intellec-
tuelle » a paru dans The Philosophy of Paul Ricceur, éd. L. E. Hahn, Southern
Illinois University : Carbondale, Ill. (The Library of Living Philosophers, vol.
xx11), 1995, L’édition frangaise est augmentée d’un texte intitulé « De la méta-
physique a la morale » précédemment paru dans la Revue de métaphysique et de
morale, édition du centenaire, 1994. C’est a ce texte en particulier que nous fai-
sons référence ici.



74 ETUDES DE LETTRES

comprendre ici comme un «agir». Un tel acte, selon Ravaisson,
est le bien, il est I’origine et la finalité, il est en outre conaturel
a I’ame humaine. Et la meilleure maniére pour I’homme de le
connaitre c’est a travers I’analogie de ’action humaine. C’est
effectivement 1’action humaine qui, chez Ravaisson, « constitue le
chainon intermédiaire entre métaphysique et morale?». Or telle
est bien 'intuition que Ricceur lui-méme s’est employé a déve-
lopper au terme de sa longue méditation sur le récit en tant que
mimesis praxéos («imitation d’action »): ce dont le récit configure
le sens, a travers notamment les figures multiples des variations
imaginatives, c’est le temps vécu de 1’action humaine qui se dé-
tache elle-méme sur un « fond d’étre a la fois puissant et effectif’ »
et qui est peut-étre — mais c’est la sortir du registre proprement
philosophique — Je présupposé le plus approprié pour com-
prendre I’ipséité du grand Actant de la Geste a la fois cosmique et
humaine dont les écrits bibliques nous ont laissé le récit.

Cette lecture, disons « praxiologique », de I’ontologie aristoté-
licienne, voila sans doute 1’originalité fonciere de la démarche
ricceurienne par rapport a celle, par exemple, d’un Heidegger a
qui j’ai constamment voulu mesurer 1’ontologie de Paul Ricceur
— ce que je me risquerai a refaire ici, cette fois encore, peut-étre
la derniére. C’est que, en toute honnéteté, j’ai un peu mauvaise
conscience d’avoir un jour critiqué 1’ontologie ricceurienne en des
termes plutdt cavaliers. J’avoue en effet étre I’auteur du reproche,
cité par Ricceur?, ou la section ontologique de Soi-méme comme
un autre est qualifiée de «collage» artificiel et laborieux entre
problématiques éparses®. J’avais alors tendance a voir 1a presque
une mystification ou un amalgame rapide a partir d’éléments qui,
a mes yeux, n’avaient pratiquement pas plus en commun que
de simples homologies. Ainsi mettre sur le méme plan la dia-
lectique métaphysique du méme et de ’autre chez Platon, la
confrontation méthodologique du méme transcendantal chez
Husserl et de I’éthique de 1’autre selon Lévinas, puis la probléma-
tique aristotélicienne de la plurivocité de 1’étre et, au sein de
celle-ci, une interprétation de 1’acte compris par analogie avec
I’action humaine, elle-méme animée par le conatus spinoziste,

2. P. Riceeur, Réflexion faite, p. 87.

3. Paul RICEUR, Soi-méme comme un autre, Paris : Seuil, 1990, p. 357.

4. P. Ricceur, Réflexion faite, p. 82.

5. Bernard STEVENS, L’Apprentissage des signes : lecture de Paul Riceeur,
Dordrecht : Kluwer (Phaenomenologica), 1991, p. 296.



PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L'ETRE 75

tout cela me semblait moins le fruit d’'une méditation attentive au
contenu substantiel de chacune des ceuvres concernées qu’une
sorte de virtuosité dans l’orchestration des systémes. Ayant en
outre longuement fréquenté Heidegger en perspective d’une pro-
blématique bien spécifique (que je préciserai plus bas), j’attendais
un autre type de questionnement et je n’étais pas non plus préparé
a voir ainsi 1’ontologie aristotélicienne servir de fondement a une
morale dont elle paraissait finalement étre dérivée. J’aimerais,
dans les lignes qui suivent, préciser quelles étaient, par-dela ces
raisons plutdt formelles, les raisons profondes de mes réticences,
et dire ensuite pourquoi je mets aujourd’hui un bémol a ces cri-
tiques. Je suis en effet davantage convaincu aujourd’hui de la
solidité de I’ édifice ontologique de Ricceur que je ne I’étais hier,
ou — trop préoccupé par mes questions et pas assez attentif aux
siennes — je n’en percevais sans doute pas la portée véritable.

L’intérét de Ricceur pour la dunamis-énergeia aux dépens de
I’ousia ou de 1’aléethéia n’est pas unique parmi ses contemporains.
Ainsi qu’en témoigne le cours de 1931 sur «I’essence et I’effecti-
vité de la puissance®», le Heidegger de la maturité avait lui aussi
abandonné le privilege, non seulement de 1’ousia, mais également
de ’aléthéia, au profit d’un recentrement autour de la dunamis-
énergeia. Ce cours — comme je 1’ai écris au moment de sa tra-
duction — constitue un texte charniere et exceptionnel dans
I’évolution de la lecture heideggerienne d’Aristote, prenant ses
distances par rapports aux études des années 1920, liées au projet
d’une ontologie fondamentale, et anticipant le séminaire de 1941
sur la notion aristotélicienne de la phusis. Reprenant une fois
encore la tentative de déterminer le sens unitaire de I’étre — « Si
I’étant est dit dans une signification multiple, quelle est alors la
signification directrice et fondamentale ? Que veut dire étre 7» —,
Heidegger n’en explore plus ici la formulation aléthique, a partir
d’un analytique du comportement apophantique du Dasein, mais
plutdt le dire selon dunamis-énergeia, aimanté en fait par une

6. Martin HEIDEGGER, Aristoteles, Metaphysik Théta 1-3: Vom Wesen und
Wirklichkeit der Kraft, Frankfurt am Main: V. Klostermann, 1981 (Aristote,
Métaphysique Théta 1-3 : De ['essence et de la réalité de la force, tr. B. Stevens,
P. Vandevelde, Paris : Gallimard, 1991).



76 ETUDES DE LETTRES

pensée de la phusis en tant qu’elle est déterminée par le mouve-
ment, le devenir, la venue en présence ou encore : I’entrée dans la
manifestation. Cependant, et de la son caractére exceptionnel’, le
cours de 1931 est centré, non pas sur I’énergeia, mais sur la du-
namis, que Heidegger traduit par « force » (Kraft), et dont il met
en relief « ’effectivité»: la Wirklichkeit. Parmi les définitions de
la dunamis, il retient I’arche métabole qu’il propose de rendre par
« point de départ pour un changement» ou « pouvoir du devenir-
autre ». Il montre comment Aristote, sans privilégier la com-
préhension aléthique de I’étre et sans non plus en avaliser
la compréhension ousiologique — dominante dans la pensée
grecque, et corrélative d’une compréhension insuffisante du
temps, comme nombre du mouvement —, permet en fait de dé-
passer celles-ci en direction d’une saisie plus originaire de ce
qui fonde la temporalité au niveau de sa cosmicité. Ce dépasse-
ment d’une ousiologie, disons de type éléate, en direction d’une
sorte de «physiologie» inspirée conjointement par la pensée
ionienne et la pente physique de 1’ontologie aristotélicienne
est en méme temps — comme le suggerent les derniers écris de
Heidegger aussi bien que leurs échos dans la pensée de I’école
de Ky6to — ce qui permet d’établir un dialogue avec I’onto-
logie extréme-orientale: notamment celle, dite relativiste, de
Nagarjiina qui anime tout le déploiement de la métaphysique
Mahayina et celle, dite dynamique, du taoisme, avec la notion
intraduisible de shizen, proche de la phusis grecque.

C’est bien cela, en premier lieu, qui m’a intéressé dans 1’ontolo-
gie heideggerienne et c’est cela que 1’ontologie ricceurienne,
par contre, m’a semblé faire perdre de vue. Ce que Heidegger rend
possible, dans 1’optique du dialogue avec I’Orient, c’est une véri-
table réactualisation de la gigantomachia péri tes ousias
dont il avait été question dans Le Sophiste a propos des tentatives
de dire I’ousia, «1’étantité » de la phusis. Le «combat de géant a
propos de 1’étantité » signifiait d’abord pour Platon la nécessité
d’inclure, a cause de I’existence du simulacre sophistique, une
pensée plutdt subversive du non-étant (mé on) au sein de la pléni-
tude insécable de 1’étant parménidien (on), il signifiait ensuite la
lutte entre d’une part la pensée de 1’étant en totalité compris, en

7. Sur le caractére exceptionnel du cours de 1931, voir I’article de Pierre
RobrIGO, «Heidegger lecteur d’Aristote : dynamis et énergeia sous le regard
phénoménologique », Les Etudes Philosophiques, 3 (1990).



PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L’ETRE 77

mode ionien, comme matérialité, pluralité et devenir et d’autre
part la pensée de 1’étant compris, en mode parménidien, comme
présence constante, une, idéelle et pleine. Chacune de ces tenta-
tives pour dire le principe originaire de la phusis énonce de
ce principe qu’«il est» (estin). Que signifie donc 1’ «étre » (einai)
de cet «il est», demande Platon ? S’agit-il d’une entité qui s’ajou-
terait aux principes originaires compris, quant a eux, comme
des étants distincts ? Ou alors s’agit-il d’un domaine encore plus
originaire et plus englobant que le principe et grice a qui on
peut affirmer de tous les éléments constitutifs du principe
qu’ils sont «étant» (on)? Serait-il donc plus principiel que les
principes ? Ou alors de méme niveau principiel et originel mais,
dans ce cas également, tout aussi multiple, et non pas un?... Telles
sont quelques-unes des difficultés qui, aux yeux d’un Platon fon-
cierement parménidien, rendent si embarrassante la pensée gigan-
tomachique de I’étant. Le site de ce combat autour de 1’étantité —
ou s’affirme, aux cotés de I’étre de 1’étant, 1’étre de ce qui n’est
pas et ol le statut de cet étre glisse dans une insurmontable indé-
termination entre le devenir et I’€tre-présent — voila ce que
Heidegger va vouloir dégager de son ensevelissement sous la
confortable construction substantialiste de I’ontothéologie méta-
physique. C’est en ce sens qu’il va préparer le terrain pour une ré-
actualisation de la gigantomachie a propos de I’étantité. Cette
réactualisation passe explicitement, notamment dans les cours sur
Nietzsche, par la nécessité d’explorer la pensée devant laquelle la
métaphysique occidentale a toujours reculé malgré le pressenti-
ment furtif de Platon : I’épreuve du non-étant ou du néant, inhérent
au déploiement de I’€tre. Or 1’épreuve pensante du néant est juste-
ment au centre des préoccupations de philosophes orientaux tels
par exemple Nishida et I’école de Ky6to lorsqu’ils entendent assu-
mer 1’héritage de I’ontologie extréme-orientale a I’aide des catégo-
ries philosophiques occidentales.

Des le cours de 1931 sur Aristote, Heidegger cherche a creuser
sous la dominante «ousiologique » (substantialiste) de 1’ontologie
occidentale (le sens des diverses catégories rapporté chaque fois
a ousia), afin de désenfouir la dimension « dynamique » (1’étre
comme dunamis-énergeia, réminiscente de la phusis ionienne). Et
¢’est bien a ce niveau, comme le révele une lecture attentive des
penseurs de Kyoto, que se découvrent alors des affinités avec le
néant (en japonais : mu) ainsi qu’avec la vacuité (en japonais : ku;
sanscrit: sunydta) qui animent le déploiement historial de 1’onto-
logie mahayiana. En effet, Heidegger met en évidence, dans la



78 ETUDES DE LETTRES

pensée de la phusis, le passage du retrait a la manifestation sous
la poussée d’une force qui I’anime, un «désir d’étre», dirait
Ricceur. Cette poussée et ce retrait, corrélatifs 1’un de I’autre,
sont inhérents au croitre de la phusis ionienne aussi bien qu’a la
dunamis aristotélicienne: a toute dunamis correspond une a-
dunamis qui est sa négation ou, plus exactement, sa privation, son
retrait (stéresis) ou encore sa réserve (lethe). Ainsi le non-voir de
I’ceil aveugle est-il corrélatif du voir de 1’ eil sain, la réussite cor-
rélative de ’échec, et la dunamis elle-méme est en retrait par rap-
port a son propre accomplissement dans 1’énergeia. Un tel retrait,
qui est donc inhérent a la venue-en-présence animée par dunamis-
énergeia, en tant que mode de la kinésis, est comme la trace
d’une intuition inarticulée du néant. Et sans doute est-ce la le
plus loin que les Grecs ont pu aller dans cette direction, apres
I’interdiction parménidienne. Or c’est précisément cette méme
direction que, par contraste, les notions orientales de néant et de
vacuité invitent a méditer: en deca de 1’in-sistance pleine de la
manifestation, le creusement du retrait qui en est la possibilisa-
tion. Totalement étrangere a la dimension substantialiste de
I’ousia gréco-occidentale, la pensée extréme-orientale, au Japon
comme en Chine, se découvrira par contre des affinités avec la
pensée de la phusis — dont I’équivalent japonais le plus proche
est sans doute la notion de shizen.

Tout ceci se voit confirmé du fait que, lors de sa premiére
énonciation thématique chez Parménide, I’étre, pensé d’emblée
dans la plénitude de 1’ousia, s’affirme par un rejet explicite —
une véritable interdiction — a 1’encontre du non-étre (ou : étre du
non-étant). Cette interdiction, lorsqu’elle est percue en regard
de la pensée extréme-orientale apparait comme |’acte de nais-
sance de la métaphysique occidentale. Celle-ci, dira Heidegger,
aura surgi d’un «soulévement contre le néant» (Aufstand gegen
das Nichts®). Et ce sera la raison du caractére insurmontable de
I’aporie suscitée par I’irruption du non-étant au sein de la pensée
platonico-parménidienne de 1’étre.

Par ailleurs, comme le souligne Heidegger dans ses études
sur Nietzsche, au cours de 1’histoire de la métaphysique, a la
domination ousiologique (substantialiste) de l’ontologie et a
la subordination de la dunamis-énergeia a 1’ousia, s’ajoute une
compréhension de la dunamis-énergeia qui est calquée, non pas

8. Martin HEIDEGGER, Nietzsche, Pfullingen: Neske, 1961, t. 11, p. 399
(Nietzsche, tr. P. Klossowski, Paris : Gallimard, 1971, t. i, p. 321).



PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L’ETRE 79

sur le mode d’€tre de la phusis, mais sur le mode d’étre de la
poiesis, c’est-a-dire la fabrication d’objets. On ne comprendra
plus I’étre de I’étant a partir du croitre par soi-méme, propre a la
phusis, mais a partir du fait d’€tre produit par un autre: 1’acte
créateur de Dieu, lui-méme compris a I’image de I’homme arti-
san. Et lorsqu’a partir de la Renaissance, Dieu, comme fonde-
ment substantiel et auto-suffisant, sera détréoné au profit de
I’homme, défini comme Cogito, ce dernier, dans la certitude de la
transparence a soi, deviendra le fondement de 1’étant dont il mai-
trisera non seulement la rationalité mais également la configura-
tion. La sub-stantia ou encore le sub-jectum — ce qui est posé
dessous, ce qui est au fondement de I’étant — sera désormais le
nom pour dire la subjectivité moderne. Depuis la modernité,
le sujet humain, a la fois rationnel et voulant, est le fondement
et le maitre de I’étant, lequel lui est op-posé comme ob-jet de
représentation. A partir de ce moment 1’homme, se comprenant
désormais, d’un point de vue métaphysique, comme « maitre et
possesseur de la nature », soumettra de plus en plus cette derniére
a sa volonté de maitrise techno-scientifique et d’exploitation
économico-industrielle. La nature — déja comprise comme le ré-
sultat d’une fabrication divine — sera réduite a n’€tre qu’un objet
de manipulation humaine, une réserve disponible au profit de la
volonté boulimique de ’homme, de son activité industrieuse et
toute puissante®. Tel sera le début de la dévastation de 1’étant par
I’homme que les penseurs de Kyoto, a la suite de Nietzsche et de
Heidegger, qualifieront de nihilisme. Et telle est, foncierement, la
position métaphysique fondamentale que visera la critique de
Nishida lorsqu’il parlera du subjectivisme occidental et de son
dualisme sujet-objet, ou encore Nishitani lorsqu’il critiquera la
modernité européenne — en des termes qui dénonceront surtout
la perte du Sacré (dont les notions de phusis et de shizen étaient
encore garantes), mais dont nous percevons également, a 1I’évi-
dence, la portée décisive en vue d’une éthique environnementale.
Or c’est tout cela — I’ouverture a 1’Orient, 1’éthique environne-
mentale — qui disparait de 1’horizon ontologique chez Ricceur.

9. Toute cette description de I’avénement du « nihilisme » occidental a partir
de devenir historial de la métaphysique substantialiste est développé par
Heidegger dans le deuxieme tome des études sur Nietzsche.



80 ETUDES DE LETTRES

Certes Riceeur — mais en se réclamant de Ravaisson plut6t
que de Heidegger — se détourne lui aussi de I’alternative, sans
doute ruineuse, entre une ontologie substantialiste et une ontolo-
gie véritative, et il opte pour une lecture de I’ontologie aristotéli-
cienne qui privilégie, parmi les divers sens de I!’étant, la
dunamis-énergeia. Néanmoins sa préoccupation, en proposant
des éléments d’ontologie, est foncierement éthique et morale.
Il ne s’agit donc pas d’élaborer un discours sur l’étant en tant
qu’étant, mais plutdt d’explorer la dimension « méta-» dans la-
quelle se déploie, depuis Platon et Aristote, toute réflexion onto-
logique. Et I’exploration de la dimension méta- n’a d’autre
finalité que de déterminer les fondements d’une morale. Ricceur
écrit: «Je parlerai en ce sens de la fonction méta- de la pensée,
en tant qu’horizon commun de référence a différentes entreprises
se réclamant elles-mémes de la métaphysique et prétendant au
role de préparation a la morale'®. » Ce sont les principes premiers
dont peuvent dériver une éthique (téléologie de I’action humaine
orientée vers 1’accomplissement d’une vie bonne) et une morale
(déontologie de I’agir dictée par I’obligation) que Ricceur cherche
a définir au fil de sa lecture d’Aristote, auquel 1l joint, parmi
d’autres, Platon, Spinoza, Husserl et Lévinas.

Or, dans sa lecture de Platon (celui du Sophiste et du
Parménide), Riceeur met en évidence que la notion d’€tre n’est
qu’un « genre » parmi les autres grands genres premiers qui per-
mettent le déploiement idéel ou conceptuel que présuppose un
discours sensé et vrai sur ce qui est. De plus le genre de I’€tre ap-
parait comme étant lui-méme mélé aux autres grands genres : le
non-étre, le mouvement et le repos, le méme et 1’autre. Dans
cette détermination mutuelle des genres, I’autre a un privileége en
ceci qu’il permet la distinction 1’un par rapport a I’autre de cha-
cun des genres, I’étre y compris : chaque genre est « autre » que
les autres. Ainsi 1’autorité de Platon encourage-t-elle Ricceur a
rendre sa réflexion sur I’étre indissociable d’une réflexion sur
’autre : 1a plurivocité de I’€tre est ici précédée, pourrait-on dire,
d’une pluralité des genres dont I’&tre n’est qu’un des membres et
dont I’autre est le partenaire incontournable. Cette stratégie
ricceurienne est parfaitement louable. Le seul reproche qu’on
puisse lui faire, a ce niveau, est de passer trop rapidement sur ce
que le genre de I’autre signifiait aussi et qui était pourtant la

10. P. Ricceur, Réflexion faite, p. 88.



PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L’ETRE 81

principale source d’embarras pour I'étranger du dialogue: le
non-étre. Etre autre signifie toujours en méme temps ne pas étre.
Ce me on (non-étant), ce non-étre relatif, relatif au méme dont il
est la négation, est par contre ce qui retiendra 1’attention aussi
bien de Heidegger que des penseurs orientaux dans leur souci
de la notion de néant — notion qui est, aussi paradoxal que
cela puisse paraitre, éthiquement positive et ontologiquement
centrale.

Pour ce qui est maintenant de la plurivocité de 1’étre propre-
ment dite, c’est-a-dire au sens aristotélicien, la grande originalité
de Ricceur nous semble résider moins dans le fait de privilégier
la dunamis-énergeia, que dans le fait d’interpréter celle-ci en
des termes praxiologiques qui la rendent susceptible d’informer
directement une herméneutique du soi en tant que soi agissant
ainsi qu’une détermination morale de |’action humaine. Cette
interprétation praxiologique, si elle est au premier abord surpre-
nante, est sans doute parfaitement légitime et méme remarquable-
ment puissante. Elle ne deviendrait problématique que si elle se
voulait exclusive d’autres interprétations. Or Ricceur se garde
bien d’une telle unilatéralité. I1 écrit en effet :

Si I’énergeia-dunamis n’était qu’une autre maniere de dire
praxis (ou, pire, d’extrapoler de facon métaphysique quelque mo-
dele artisanal de I’action), la legon d’ontologie serait sans portée ;
c’est plutdt dans la mesure ou I’énergeia-dunamis irrigue d’autres
champs d’application que I’agir humain, que sa fécondité se mani-
feste. Il importe peu que, dans le texte d’Aristote, ce soit tantot
au bénéfice de la physique du mouvement que la dunamis soit mo-
bilisé, tantdt au bénéfice de la cosmothéologie que I’acte pur soit
invoqué. L’essentiel est le décentrement lui-méme — vers le bas
et vers le haut, chez Aristote —, a la faveur duquel 1’énergeia-
dunamis fait signe vers un fond d’étre, a la fois puissant et effectif,
sur lequel se détache I’agir humain!!.

On pourrait des lors dire qu’a la pluralité des grands genres
platoniciens, que Ricceur soulignait en amont de la plurivocité
de I’étre, s’ajoute ici, en aval, une plurivocité de la dunamis-
énergeia qui en permet une lecture a plusieurs niveaux, rendant
finalement compatibles une ontologie «physiologique » de type
heideggerien-oriental et une ontologie « praxiologique » de type
ricceurien-occidental. Car — pour le dire d’un coup — c’est une

1. P. Ricceur, Soi-méme comme un autre, p. 357.



82 ETUDES DE LETTRES

pensée éminemment occidentale que propose Ricceur, ol une cer-
taine limitation ethnocentrique, que je déplore, a pour contrepar-
tie une tentative remarquable, que je loue, de donner a I’idéal
démocratique, en quoi réside toute la dignité de la pensée occi-
dentale, un fondement qui soit conjointement éthique et ontolo-
gique'?. Voila, en premier lieu, ce que je souhaite lire dans
I’ontologie ricceurienne et que je vais maintenant progressivement
tenter de cerner.

Or c’est ici qu’intervient I’herméneutique du soi, établissant en
quelque sorte la jonction entre 1’ontologie et 1’éthique (puis la
morale) et qui inclut les grands travaux sur la narrativité et la
temporalité. L’herméneutique ricceurienne du soi connait ses pre-
miers linéaments dés la phénoménologie de la volonté des années
1950, elle s’enrichit a 1’occasion de toute une série de détours
a travers les recherches herméneutiques, psychanalytiques et
linguistiques des années 1960 et 1970 pour connaitre son point
culminant dans Soi-méme comme un autre (1990). Le reflet de
la préoccupation anti-substantialiste de I’ontologie ricceurienne se
retrouve ici dans I’insistance a dégager le sujet humain de toute
chosification. Ainsi I’exploration du soi est-elle animée par

12. Lorsque je reproche (gentiment) a Ricceur d’étre « ethnocentrique », a tra-
vers lui c’est toute la philosophie européenne actuelle que je vise. Car il est dé-
cevant pour moi de voir Ricceur, qui est par excellence I’homme du dialogue et
de la conciliation entre courants de pensée ignorants les uns des autres, qui est en
outre le fondateur d’une ontologie de I’autre dont le principe méme inclut de se
défaire de I’attachement a soi comme au méme, il est décevant, dis-je, de le voir
tout aussi aveugle que ses contemporains au tres vaste labeur de pensée dont font
preuve les humanités non-européennes. Aussi aveugle ou méme plus aveugle en-
core, puisque des gens comme Heidegger, Gadamer ou Derrida, méme s’ils ne
sont jamais allés trés loin dans leur dialogue avec I’autre de 1I’Occident, ont ma-
nifesté qu’ils avaient, quant a eux, vaguement soupgonné que I’homme avait pu
penser quelque chose en dehors de la sphére auto-limitative du logos occidental.
La philosophie européenne d’aujourd’hui — je dis bien «européenne » car ce
n’est déja plus le cas aux Etats-Unis (sauf dans les universités américaines qui se
contentent de commenter la philosophie européenne) — souffre de ce que j’ap-
pellerais, pour la circonstance, le « syndrome chinois ». La Chine du X1x* siecle
se croyait le centre du monde, « ’Empire du milieu », le ple unique de la civili-
sation universelle, et I’Occident, dont elle ignorait pratiquement I’existence, ne
pouvait étre a ses yeux qu’un pays de barbares, d’ou rien d’essentiel ne saurait
jamais provenir. L’ethnocentrisme chinois était a ce point aveugle qu’il manquait
de voir, non seulement la richesse de la civilisation occidentale (que ce soit au
plan de la philosophie, de I’idéal politique ou des aspects multiples de sa culture,
y compris la religion), mais également la puissance économique, technique et



PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L’ETRE 83

une réitération continue de la question «qui?» — et non pas
«qu’est-ce que ?» ou «pourquoi ?» — adressée au sujet des di-
vers actes dont I’homme peut se découvrir I’agent : le sujet du dis-
cours, du faire, du récit, de 1I’action morale responsable. Malgré la
dispersion des actes examinés, le phénomene humain interrogé ici
se caractérise bien par une modalité chaque fois propre de I’agir.
Et si I’agir peut €tre tenu ici pour la catégorie la plus englobante,
c’est au titre d’une analogie qui n’a d’autre prétention que de re-
couvrir, au sens wittgensteinien, une «ressemblance de famille ».
Enfin c’est naturellement sur cette analogie de 1’agir que peut
alors se greffer la relecture praxiologique de la dunamis-énergeia
dans la mesure ou elle en propose comme une confirmation ou
une authentification : la réalité ontologique du soi agissant (et pa-
tient) trouve ses présupposés conceptuels premiers dans une onto-
logie de I’étre comme acte et puissance — en méme temps
d’ailleurs que cette derniere se voit réévaluée grace a son lien
avec une herméneutique du soi agissant. Par cet ancrage de 1’agir
humain dans 1’acte d’étre, Ricceur se réclame de précédents — qui
remontent au conatus spinoziste et a ’appetitio leibnizienne et
dont les dernieres grandes variations sont la volonté de puissance

militaire grace auxquelles les diverses nations occidentales étaient en train de se
constituer des empires coloniaux qui devaient rapidement menacer jusqu’a I’in-
dépendance et I’identité de la Chine elle-méme. Il aura fallu la longue et doulou-
reuse traversée du dépegage de la Chine par 1I’Occident, I’occupation par le
Japon, la tentative de reléve par le maoisme, avant que ne réapparaisse a partir
des années 1980, dans un pays défiguré et hanté par le ressentiment, une certaine
reprise en main de sa propre identité qui soit capable de tenir compte du facteur
occidental. Mais ceci n’a pu se produire qu’au prix, premierement, d’une perte
des valeurs fondamentales de la tradition chinoise au profit d’un capitalisme des
plus ravageurs et, deuxiemement, au prix d’une inversion des rdles : c’est ’eth-
nocentrisme européen qui manque aujourd’hui de voir I’émergence prodigieuse-
ment rapide, non seulement d’une Chine, mais d’une Asie nouvelles. Toutefois,
ce qui me préoccupe dans tout ceci c’est moins I’émergence inapergue d’une
Asie nouvelle et potentiellement hégémonique, mettant la touche finale au
«déclin de I’Occident », que le risque de manquer une possibilité bien plus in-
apergue encore, la possibilité pour la pensée de renouveler la réflexion ontolo-
gique, éthique et politique de I’Europe a I’aide de catégories issues des traditions
philosophiques asiatiques (auxquelles il faudrait d’ailleurs joindre sans doute
d’autres traditions culturelles qui réclament aussi une reconnaissance trop long-
temps due : I’'Islam, I’ Afrique...). Ce renouvellement me parait la médiation in-
contournable pour donner a 1’idéal démocratique, aujourd’hui tellement menacé,
en Orient comme en Occident, une teneur qui soit véritablement — du fait de sa
concrétude — universelle.



84 ETUDES DE LETTRES

nietzschéenne et la libido freudienne — ou ’on peut souligner
chaque fois que, par-dela leurs divergences doctrinales évidentes,
le «désir d’étre » et «’effort pour exister », selon les expressions
de Jean Nabert, sont corrélatifs d’une «affirmation originaire ».
« L’ affirmation originaire », cette expression d’origine leibni-
zienne et que ’on retrouvera chez Gabriel Marcel — dont on
connait I’influence déterminante sur le jeune Ricceur —, voila
sans doute la clé de la difficulté que j’ai pu éprouver dans ma lec-
ture du maitre de la phénoménologie herméneutique. Autant cette .
notion est belle et forte, surtout lorsqu’elle est mise en parallele
avec les notions d’attestation et de confiance, faisant face au
«soupgon» qui mine bien des aspects de la pensée contempo-
raine, autant elle devient problématique lorsqu’elle en arrive a
faire obstacle a ce que peuvent avoir de positif les notions orien-
tales de néant et de vacuité. Il y a, je crois, chez Ricceur un véri-
table pari (ou une foi) en faveur de la positivité de 1’affirmation
originaire. Et c’est probablement ce qui rend si admirable son ef-
fort titanesque pour mettre en dialogue des penseurs ignorant les
uns des autres et pour carrément remembrer une philosophie
contemporaine de plus en plus éclatée. Ce pari en faveur du coté
affirmatif de I’étre est sans doute aussi le véritable moteur de la
poétique de la volonté qui anime discrétement toute la patiente et
prodigieuse élaboration du second Ricceur: la phénoménologie
herméneutique qui avait été inaugurée a I’occasion de la symbo-
lique du mal et qui trouve sa premiere culmination dans I’ontolo-
gie du soi agissant. Mais parallelement 1l tend, m’a-t-i1l semblé, a
masquer la véritable portée d’une pensée du néant : non seulement
la face sombre de I’existence et de I’étre, dont 1’ceuvre d’un Sartre
est probablement le plus marquant exemple et dont Ricceur lui-
méme avait eu I’intuition dans son exégese du langage de 1’aveu
(peut-étre y a-t-1l effectivement une faille originaire, une négati-
vité ontologique aussi primordiale que 1’affirmation originaire et
qui serait a la source du caractere invincible du mal tout autant
que de la souffrance ?), mais aussi et surtout la paradoxale positi-
vité dont le néant oriental est le vecteur, notamment lorsqu’il sert
a élucider la notion essentielle de « vacuité ». Pour le dire ici, ra-
pidement et maladroitement, la pensée madhyamika de la vacuité
n’a d’autre fonction (sur le plan ontologique) que de parer a toute
substantialisation de 1’étre et a toute fabrication d’une ontothéolo-
gie négatrice des mysteres existentiel et religieux ; elle n’a d’autre
fonction (sur le plan anthropologique) que de parer a une cristalli-
sation du soi en une entité purement identitaire ou substantielle et



PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L'ETRE 85

animée en outre d’un égoisme fonciérement pulsionnel, vorace et
destructeur du monde comme de son semblable.

Et pourtant, ici plus qu’ailleurs, la fermeture occidentale a
I’autre de I’Occident, que confirme la pensée ricceurienne, a pour
contrepartie des éléments principiaux qui, a priori, possibilisent
et appellent I’ouverture dialogale. Sans pour autant les mettre en
pratique, ils en proposent d’une certaine maniére les conditions
formelles de possibilité — leurs présupposés « méta-», en quelque
sorte. Ce qui explique le bémol apposé a mes reproches que nous
allons maintenant expliquer.

Nous devons tout d’abord reprendre 1’herméneutique du soi
agissant a 1’endroit ou s’y greffe la dialectique du méme et
de I’autre. Le méme et 1’autre métaphysiques sont ici les présup-
posés conceptuels d’une distinction phénoménologique entre
mémeté (identité-idem) et ipséité (identité-ipse), appliquée au
soi humain. De la mémeté substantialisante d’une entité rigide-
ment identique a soi a travers la permanence dans le temps (le
genre, le caractere, etc.), Ricceur distingue l’ipséité propre au
maintien de soi au fil du temps existentiel par-dela, par exemple,
les fluctuations pulsionnelles ou physiologiques dues a la struc-
ture constante du caractere. Or ces deux modalités de 1’identité du
soi se manifestent aux divers plans de 1’agir que sont la parole
(I’énonciateur se désigne par 1’énoncé), le faire (1’agent se trahit
dans 1’effectuation de 1’acte), le récit (I’acteur est défini a travers
I’identité narrative) et I’action morale (I’imputation morale ren-
voie a 1’auteur de l’action). Mais c’est dans le récit (roman,
biographie ou simple introspection) qu’elles trouvent le medium
privilégié de leur interrelation, du fait que l’identité narrative
se constitue en vertu d’une configuration propre de la temporalité
de ’acteur et au niveau d’une variation des liens entre 1’idem
et I'ipse; 1’identité narrative se précise en outre du fait de son
insertion dans une intrigue globale qui, a I’aide des potentialités
imaginatives de l’augmentation iconique, en enrichit le sens
et la lisibilité. Et, parallelement au passage implicite de la
métaphysique a la morale, c’est dans I’imputation morale — et
tout particulierement dans 1’obligation de la promesse faite a
autrui — que l’identité-ipse trouve le paradigme du maintien
de soi. Enfin lorsqu’a cette imputation morale sont appliqués les



86 ETUDES DE LETTRES

prédicats obligatoire et bon, le plan de la moralité comme de
I’éthique est définitivement conquis.

Ce plan pratique peut alors se déployer grace a un recours re-
nouvelé a 'autre dans la constitution du soi. L’altérité permet
ici de cerner, au sein méme du méme, comme un autre que lui-
méme : ce sont les diverses expériences de passivité ou d’extério-
rité qui dispersent en quelque sorte 1’altérité en une polysémie
ou une pluralité de facteurs constitutifs du soi. Ricceur souligne
trois niveaux d’expérience de cette passivité-extériorité : la chair
(médiation entre soi et le monde, ou le subir et I’aptitude a souf-
frir font de I’étre-patient un véritable équivalent inversé de I’étre-
actant); I’étranger (les figures multiples de I’altérité, de mon autre
en tant que mon semblable extérieur a moi-méme); et le for inté-
rieur (la voix de la conscience qui s’adresse 2 moi comme un don,
ou une grice, en provenance d’un autre).

Une telle passivité — du fait de la réceptivité qu’elle manifeste
vis-a-vis de 1’épreuve du monde et de la souffrance, vis-a-vis
de ’injonction d’autrui et vis-a-vis de 1’appel de la conscience —
est essentielle pour rendre la sagesse pratique capable de résoudre
un type particulier de conflit surgissant au plan de la morale
déontologique et qui implique I’ouverture dialogale aux autres
cultures telle que nous I’appelons ici de nos veeux. Pour préciser
cela, rappelons tout d’abord la distinction qu’opere Ricceur entre
éthique et morale : I’éthique concerne la perspective téléologique
de I’action (la visée, en mode aristotélicien, d’une vie accomplie,
c’est-a-dire « bonne »), tandis que la morale concerne la perspec-
tive déontologique de ’action (I’articulation de la visée éthique
dans des normes qui, en mode kantien, sont marquées par
«1’obligation » et la prétention a I’universalité). Si I’éthique, note
Ricceur, doit nécessairement passer par le crible déontologique de
la norme, cette derniere, lorsqu’elle conduit a des conflits et des
impasses, peut légitimement faire retour a la visée téléologique,
ainsi que nous allons le suggérer a I’instant. La dimension éthique
est précisée essentiellement en deux directions : elle contribue en
premier lieu, et notamment par la relation dialogale avec autrui,
au déploiement de I’estime de soi, nécessaire a qui veut étre ca-
pable de mener une vie bonne au niveau de 1’unité narrative d’une
existence ; elle nécessite en second lieu des institutions justes,
équitables, alimentées par des meeurs communes et structurant, au
bénéfice des tiers inconnus qui composent la société, la récipro-
cité et la sollicitude, propre aux relations interpersonnelles. La
visée morale, rendue nécessaire en particulier par I’irruption de la



PUISSANCE ET EFFECTIVITE DE L'ETRE 87

violence dans les rapports interhumains, souligne quant a elle
I’universalité de la norme et le caractére impératif de la loi en
méme temps qu’elle contribue au respect d’autrui, notamment du
fait de la réciprocité implicite a ’universalité. En outre 1’égalité
formelle, mise en relief par ’universalité déontologique, accentue
la dimension procédurale de la regle de justice ou est €évacué, au
profit d’une certaine abstraction contractualiste, toute conviction
propre et préalable concernant 1’évaluation du bien et du sens de
la vie bonne. Or si la dimension procédurale, soulignée par la mo-
rale déontologique, est indispensable au fonctionnement des insti-
tutions justes, appelées par 1’éthique téléologique, elle peut
conduire, par exces de formalisme, a des impasses qui exigeront
un réexamen substantiel des visées plus intuitives et concrétes de
I’éthique de la vie bonne. A ce stade, la sagesse pratique exige un
recours a la conviction, propre a ce que la tragédie grecque nom-
mait phronein: le jugement moral en situation et confronté a la fi-
nitude de la condition humaine. Apories et conflits tragiques se
retrouvent au plan du rapport a autrui, au plan des institutions qui
structurent 1’action politique concréete et au plan des valeurs qui
animent 1’idéal démocratique dont ces institutions sont les ga-
rantes. Les conflits sociaux peuvent surgir par exemple au niveau
des institutions lorsque, dépassant le formalisme de la simple dis-
tribution équitable des «biens », on s’enquiert non seulement du
rapport entre la répartition effective et la contribution de chacun,
mais aussi de la nature de ce qui est fonciérement le « bien» pour
chaque individu ou groupe d’individus en fonction du contexte
historico-social de chacun. Seule la concertation concréte et
chaque fois particuliére peut remédier au conflit social récurrent a
ce niveau. Mais plus radicalement encore, au plan des valeurs, —
et c’est ici que nous rejoignons notre problématique du dialogue
avec les cultures non-occidentales — la prétention universaliste
des régles de la morale et du droit déontologiques, ancrées en fait
dans une tradition spécifique (en l’occurrence européenne de
I’Ouest), peut se heurter de maniere conflictuelle aux valeurs
propres aux contextes communautaires (historiques et culturels)
d’effectuation de ces regles. Or c’est au niveau de ces contextes
que s’élabore une part essentielle de la visée éthique de la
vie bonne. Toute visée déontologique, méme de type communica-
tionnel, doit donc acclimater ici son idéal universaliste et fonda-
tionnel en fonction de la finitude contextuelle (culturelle,
traditionnelle et conventionnelle) de la réalité sociale effective.
L’universalisme des valeurs et des régles, qu’il soit formaliste ou



88 ETUDES DE LETTRES

communicationnelle (argumentatif), ne peut plus s’opposer aux
convictions évaluatives de type traditionnel et culturel mais au
contraire intégrer celles-ci dans le débat a titre d’interlocutrices
incontournables — au risque, sinon, d’étre rejeté en bloc pour son
« ethnocentrisme » européen. Voici le paradoxe que Ricceur pro-
pose alors d’assumer :

D’une part, maintenir la prétention universelle attachée a
quelques valeurs ou 1’'universel et 1’historique se croisent, d’autre
part offrir cette prétention a la discussion, non pas a un niveau for-
mel, mais au niveau des convictions insérées dans des formes de
vie concretes. De cette discussion il ne peut rien résulter, si chaque
partie prenante n’admet pas que d’autres universels en puissance
sont enfouis dans des cultures tenues pour exotiques. La voie d’un
consensus éventuel ne peut procéder que d’une reconnaissance mu-
tuelle au plan de la recevabilité, c’est-a-dire de 1’admission d’une
vérité possible, de propositions de sens qui nous sont d’abord
étrangeres'>.

C’est ainsi, ajoute Ricceur, qu’« au terme d’une longue histoire
encore a venir », le dialogue entre les cultures pourra déterminer
en commun, au plan argumentatif, quels universels prétendus par
certains deviendront des universels reconnus par tous. Et peut-étre
est-ce la, pouvons-nous conclure provisoirement, le premier enjeu
de la complémentarité entre une interprétation « physiologique »
de 1’ontologie aristotélicienne, de type heideggerien-oriental et
une interprétation « praxiologique » de type riceeurien-occidental.

Bernard STEVENS
Université de Louvain-la-Neuve

13. P. Ricceur, Soi-méme comme un autre, p. 336.



	Puissance et effectivité de l'être : à propos de Ricœur et Heidegger

