Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1996)
Heft: 3-4
Artikel: Pour une contribution narrative a la problématique du temps
Autor: Gilbert, Muriel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POUR UNE CONTRIBUTION NARRATIVE
A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS

Mon hypothése de base est a cet égard la sui-
vante : le caractéere commun de 1’expérience hu-
maine, qui est marqué, articulé, clarifié par 1’acte de
raconter sous toutes ses formes, c’est son caractére
temporel. Tout ce qu'on raconte arrive dans le
temps, prend du temps, se déroule temporairement;
et ce qui se déroule dans le temps peut étre raconté.
Peut-étre tout processus temporel n’est-il reconnu
comme tel que dans la mesure ou il est raconté'.

Paul Ricceur

La lecture conjointe du chapitre que saint Augustin consacre au probléme du
temps dans ses Confessions et de La Poétique d’ Aristote amenera Paul Ricceur a
établir un lien, étroit, entre temporalité et narrativité. Cette étude vise a présenter
cette articulation dans ses grandes lignes. Nous mettrons pour cela I’accent sur
les limites de 1’approche augustinienne du temps selon Ricceur et tenterons de
montrer en quoi la théorie narrative développée par ce philosophe serait suscep-
tible d’aider les philosophes a penser le temps dans toute sa complexité.

Que le récit tienne une place importante dans 1’ceuvre récente
de Paul Ricceur nul ne le contestera. Mais il importe de souligner
que c’est bien en philosophe que Ricceur aborde la théorie narra-
tive. En effet, conscient des limites de la conception augusti-
nienne et de celles propres a I’approche spéculative en général a
penser le temps dans toute sa complexité, Ricceur voit dans la nar-
ration la possibilité de dire la temporalité humaine dans ses di-
mensions a la fois cosmique et phénoménologique.

1. Paul RICEUR, « Ce qui me préoccupe depuis trente ans », Esprit, 117-118
(1986), p. 228.



38 ETUDES DE LETTRES

Cet article vise a présenter 1’articulation que Ricceur établit
entre temporalité et narrativité. Il s’agira pour cela de mettre tout
d’abord en évidence les limites de la conception augustinienne de
la temporalité selon Ricceur pour montrer ensuite en quoi la théo-
rie narrative serait susceptible selon lui, d’aider les philosophes,
si ce n’est a dépasser, du moins a faire travailler la problématique
du temps. Mais il nous a paru judicieux de présenter auparavant,
et dans ses grandes lignes, la théorie narrative que Paul Ricceur a
développée dans Temps et récit* a partir de La Poétique d’ Aristote.

1. Pour une poétique du récit

En reprenant a son compte la définition aristotélicienne du
récit comme mimésis praxeds?, ¢’est-a-dire comme représentation
d’action, Ricceur souligne que raconter ne consiste pas en une
simple copie de la réalité. Prise dans une trame narrative, 1’action
participe avant tout de I’histoire qui est racontée et non plus seu-
lement de I’expérience qui est vécue.

Le muthos, que Ricceur traduit par mise en intrigue et
qu’ Aristote considére comme la caractéristique centrale du récit,
impose en effet une structuration spécifique des faits, gouvernée
par la structure « concordance discordante » qu’il s’agit de présen-
ter brievement.

Mis en intrigue les différents événements racontés doivent étre
facteurs de ce que Ricceur appelle la concordance. Contrairement
a une suite décousue d’épisodes sans liens entre eux, tout récit
doit donner une impression de convergence vers un but. En
contexte narratif, chaque épisode doit en effet contribuer a faire
progresser 1’histoire jusqu’a son terme. Et Ricceur de définir la
concordance comme le « principe d’ordre » qui préside a 1’agence-
ment narratif des faits*.

Trois traits permettent en outre de caractériser la concordance :
totalité, complétude et étendue appropriée. Par complétude il faut
entendre «1’unité de composition qui exige que 1’interprétation
d’une partie soit subordonnée a celle de son ensemble’». Quant a

2. Paul RICEUR, Temps et récit, 3 t., Paris : Seuil, 1983-1985.

3. ARISTOTE, La Poétique, tr. R. Dupont-Roc, J. Lallot, Paris: Seuil, 1980,
ch.7, 50b3.

4. Paul RICEUR, Soi-méme comme un autre, Paris : Seuil, 1990, p. 168.

5. Paul RICEUR, «L’identité narrative », in La Narration : quand le récit de-
vient communication, éd. P. Biihler, J.-F. Habermacher, Genéve : Labor et Fides,
(Lieux théologiques), 1988, p. 291.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 39

la notion de totalité, elle est définie par Aristote comme «ce qui a
un commencement, un milieu et une fin®». C’est dire que tout
récit doit nécessairement comporter un point final, auquel chaque
épisode doit finalement conduire. Notons en outre que c’est
I’«absence de nécessité dans la succession’» et non 1’absence
d’antécédent qui définit le commencement du récit.

Quant au milieu, il est caractérisé par ce qu’ Aristote appelle la
métabole, a savoir le renversement de 1’action en son contraire,
lequel provoque une rupture au sein de 1’action. C’est précisé-
ment en ce milieu que 1’histoire se complique et que se noue une
intrigue appelant ensuite un dénouement.

La notion aristotélicienne d’étendue appropriée permet de sou-
ligner que tout récit a une longueur délimitée, laquelle doit per-
mettre le renversement du bonheur en malheur ou vice versa.

Or, et outre le fait que tout événement doit, en contexte narra-
tif, satisfaire a 1’exigence de concordance, il doit €également étre
facteur de ce que Ricceur appelle la discordance. Et Ricceur de
définir la discordance comme «les renversements de fortune
qui font de I’intrigue une transformation réglée, depuis une situa-
tion initiale jusqu’a une situation terminale®». Un récit ne peut en
effet progresser qu’a condition que surgissent un ou des événe-
ments nouveaux, lesquels ont le pouvoir de modifier le cours de
I’histoire dans un sens inattendu.

Toutefois, et c’est 1a un point capital, ce qui fait toute la spéci-
ficité proprement narrative d’un événement c’est qu’il doit €tre a
la fois facteur de discordance et de concordance. En effet, 1’évé-
nement est « source de discordance en tant qu’il surgit, et source
de concordance, en ce qu’il fait avancer 1’ histoire®».

Il s’ensuit que toute mise en récit repose sur une forme de ri-
valité entre pouvoir discordant et pouvoir concordant des événe-
ments racontés, concurrence qui a pour conséquence premiere que
celui qui lit une histoire est confronté a une forme d’incertitude :
la présence d’événements discordants menacgant sans cesse la co-
hérence d’ensemble du récit, le lecteur ne sait pas comment se
terminera I’ histoire.

6. Aristote, Poétique, ch. 7, 50b26.

7. P. Riceeur, Temps et récit 11, p. 81.

8. P. Ricceur, Soi-méme comme un autre, p. 168.
9. Ibid., p. 169.



40 ETUDES DE LETTRES

L’événement narratif participe donc, et par définition, de ce
que Ricceur appelle la «structure instable » concordance discor-
dante, caractéristique a son sens de I’intrigue elle-méme'°.

A noter que c’est bien la mise en intrigue qui confére a I’évé-
nement son pouvoir dynamique, mise en intrigue qu’il définit fi-
nalement comme 1’opération qui consiste dans «la sélection et
dans I’arrangement des événements et des actions racontées, qui
font de la fable une histoire “compléte et entiére” [...], ayant
commencement, milieu et fin!!».

Ajoutons enfin que la mise en intrigue des faits confére a
I’événement un statut spécifique. Ce n’est en effet qu’arrivé au
terme de 1’histoire que 1’on est 8 méme de dire de tel événement
qu’il ne constitue pas une simple occurrence créant uniquement
un effet de surprise, mais qu’il revét au contraire un caractére né-
cessaire.

Ainsi ’effet contingent inhérent a une simple occurrence qui
fait que I’événement aurait pu étre autre ou ne pas arriver du tout
est transformé en effet de nécessité. Ricceur parlera d’ailleurs de
«nécessité rétrograde » en ce sens que ce n’est qu’arrivé au terme
de I’histoire que le lecteur est en mesure de comprendre comment
chaque épisode aura contribué a la progression de I’intrigue.

1.1. Muthos et mimesis

Loin de se limiter au récit proprement dit, la théorie narrative
développée par Paul Ricceur inclut I’acte qui précede la mise en
intrigue comme [’acte qui lui succéde. Considéré par Aristote
comme une espece du genre plus global de représentation
qu’opere la mimesis, le récit ne saurait en effet se résumer a
I’étape qui consiste en la mise en intrigue des faits, laquelle s’ins-
crit dans ce que Ricceur appelle mimesis I1.

Défini comme représentation d’action par Aristote, 1’on com-
prend que le récit n’a qu’un seul espace de déploiement: le faire
humain qui inclut également pour Ricceur le patir humain'?,
Aussi, la mise en intrigue des faits s’enracine-t-elle dans ce que
Ricceur appelle la préfiguration de 1’action en mimesis 1.

Outre une familiarité avec le réseau conceptuel de I’action
comme avec ses médiations symboliques, comprendre une action

10. Ibid.
1. P. Ricceur, « Ce qui me préoccupe depuis trente ans », p. 229.
12. P. Ricceur, Temps et récit I, p. 12.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 41

suppose qu’on reconnaisse au sein méme du champ pratique les
structures temporelles qui lui sont propres.

Notons tout d’abord le caractere temporel attaché a certains
membres du réseau conceptuel de 1’action : alors que les motifs
renvoient au passé, le projet a a faire avec le futur. Des actions
telles que se préparer, attendre, s’impatienter, prévoir, mais aussi
voyager, manger, parler, naitre et mourir impliquent explicitement
la dimension temporelle.

Mais c’est bien 1’action humaine en général qui s’inscrit, par
définition, dans le temps. Lorsque je m’engage, par exemple, a
faire demain ce qu’aujourd’hui je promets, je m’inscris dans le
temps. Aussi, la pratique quotidienne ordonne-t-elle le présent en
fonction du passé et par rapport au futur. Et Ricceur d’insister par-
ticulierement sur la condition avant tout temporelle de notre étre-
au-monde'?: lorsque nous parlons d’avoir le temps, de perdre
notre temps nous évoquons au fond moins le temps-mesure que la
dimension temporelle inhérente a notre condition humaine.

Or, ce sont précisément sur les caracteres temporels de I’action
que le récit viendra, pour Ricceur, « greffer ses configurations'#»,
idée qu’il nous faudra d’ailleurs reprendre lorsque nous cherche-
rons a expliciter le lien que Ricceur établit entre temps et récit.

Préfigurée en mimesis I, I’action est ensuite configurée en mi-
mesis I, et ce, par I’intermédiaire de 1’opération dite de mise en
intrigue. Par configuration de 1’action, Ricceur entend souligner
que la mise en récit transforme un divers d’événements en une
histoire, laquelle constitue une totalité intelligible dont on doit
alors pouvoir dégager un theme.

Mais la configuration narrative des faits permet également de
«composer ensemble des facteurs aussi hétérogénes'3» que des
agents, des buts, des motifs, des moyens, des personnages, etc.
D’ou la notion de «synthése de I’hétérogéne» par laquelle
Ricceur désigne 1’opération de mise en intrigue'.

Enfin, la mise en intrigue permet de transformer une simple
succession chronologique d’événements en une configuration de
nature €galement temporelle bien que non chronologique. Nous y
reviendrons.

13. Et avec Heidegger; voir P. Ricceur, Temps et récit I, p. 117-25.
14. Ibid.

15. P. Ricceur, Temps et récit I, p. 127.

16. P. Ricceur, Soi-méme comme un autre, p. 169.



42 ETUDES DE LETTRES

Ajoutons pour terminer que loin de se clore a I’'intérieur de
I’enceinte de I’ceuvre, le processus mimétique inclut également
I’acte méme de réception du récit par son destinataire. Tout récit
est en effet destiné a un lecteur. Se crée alors une intersection
entre ce que Ricceur appelle le « monde du texte » et le « monde
du lecteur », laquelle donne lieu a la refiguration de I’action par le
lecteur en mimesis I11.

Bien construit, intelligible, le récit a en effet pour fonction
principale de toucher son destinataire. D’ ol I’effet cathartique de
la narration : le récit provoque une épuration des émotions chez le
lecteur, laquelle permet a ce dernier de se refigurer sa propre ex-
périence. Le monde déployé par le récit, bien que fictif, ne peut
en effet que s’enraciner dans le monde de 1’action humaine en gé-
néral, ce qui provoque un jeu infini d’identifications. D’ou la ca-
pacité de «relance de l’action» inhérente a 1’acte méme de
réception du récit par un lecteur. Ainsi I’opprimé pourra-t-il
prendre conscience de sa condition d’une part, la modifier d’autre
part en lisant 1’histoire de la révolte de ses pairs.

En outre, et parce que I’action humaine s’inscrit par définition
dans le temps, le récit permet également au lecteur de refigurer
son expérience temporelle, point sur lequel nous reviendrons
apres avoir présenté la conception augustinienne du temps et ses
limites.

2. La conception augustinienne du temps et ses limites

Qu’est-ce donc que le temps ? Si personne ne me
pose la question, je sais ; si quelqu’un pose la ques-
tion et que je veuille expliquer, je ne sais plus!’.

Saint Augustin

Ricceur insiste sur le fait que 1’acces a la temporalité humaine
peut s’envisager sous deux angles différents bien que complémen-
taires : 1’angle cosmologique et 1’angle phénoménologique. Or,
Paul Ricceur reproche a saint Augustin'®, de développer une

17. Saint Augustin, Les Confessions, tr. E. Tréhorel, G. Bouissou, Paris:
Desclée de Brouwer (Bibliothéque augustinienne), 1962, t. XIV, Livre XI, 14,
17, p. 270-343. Traduction basée sur le texte de M. Skutella (éd. Teubner, 1934).
Désormais abrégé par Conf., suivi du numéro du livre (XI), de la section, puis du
paragraphe.

18. Désormais Augustin dans le texte.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 43

conception du temps au sein de laquelle ce dernier est privé de
son support cosmologique.

Compris avant tout comme simple donnée du cosmos, le temps
se cong¢oit comme une coordonnée indépendante de la perception
d’un sujet. Ainsi, le Big Bang constitue-t-il une réalité scienti-
fique, et ce, quand bien méme aucun €tre humain n’en aura jamais
été témoin. C’est ce Ricceur appelle le temps du monde.

Mais le temps est aussi celui dont nous faisons 1’expérience
tout au long de notre existence et qui fait de chacun d’entre nous
un étre mortel. Dans cette perspective, le temps ne saurait étre ap-
préhendé indépendamment de 1’expérience vécue d’un sujet, le-
quel conjugue le temps au présent, au passé et au futur de
I"existence.

Au temps du monde, au temps sans présent s’oppose alors la
vision qualitative d’un temps avec présent, ou le maintenant sup-
pose que le temps soit « vécu par une conscience qui le ressent
comme le passage du futur vers le passé!”» a travers le présent.
Autrement dit, le temps humain n’a de sens que par le souvenir et
’attente.

Dans le chapitre X1 de ses Confessions, Augustin s’interroge
sur la nature du temps. Mais le philosophe se confronte d’emblée
a un probleme de taille : comment se fait-il en effet que nous me-
surions le temps puisque ce dernier n’a au fond pas d’«exister »?
Augustin met alors en évidence un premier paradoxe concernant
le temps : le passé n’étant plus, le présent n’ayant aucune exten-
sion dans la durée et le futur n’étant pas encore, le temps présente
une forme de « déficience ontologique?®» qui laisse le philosophe
perplexe.

Ce dernier se propose alors d’envisager le temps sous la forme
d’un triple présent correspondant a trois facultés propres a 1’ ani-
mus?'. Compris sur le mode du souvenir le passé devient présent
du passé; de méme est-ce sur le mode de I’attente, elle aussi par
définition présente, que nous faisons 1’expérience du futur. D’ou
I’expression de présent du futur. Enfin, est-ce sur le mode de 1’at-
tention que nous vivons ce qu’ Augustin appelle le présent du pré-
sent??,

19. Paul Ric®URr, «Le temps raconté par Paul Ricceur», Le Courrier de
[’Unesco, (Regards sur le temps), avril 1991, p. 12.

20. P. Ricceur, Temps et récit 1, p. 22.

21. Saint Augustin, Conf., XI, 20, 26.

22. Ibid., X1, 18, 23.



44 ETUDES DE LETTRES

C’est donc par I’intermédiaire d’une triple activité propre a
I’animus — et non par simple impression passive que le temps
laisserait en nous — qu’ Augustin propose de penser la tempora-
lité qui ne peut €tre, en ce sens, que vécue par un sujet actif.
Aussi est-ce bien dans l’esprit qu’ Augustin est amené a situer
I’activité qui consiste a mesurer le temps. C’est d’ailleurs ce qu’il
souligne dans cette phrase forte de sens: «C’est en toi, mon es-
prit, que je mesure les temps?3. »

De par la these du triple présent, Augustin en arrive a poser que
la mesure du temps ne doit rien a celle du temps en soi puisque
c’est bien dans I’esprit lui-méme que I’on trouve 1’élément fixe qui
fera I’objet de la mesure. Et Augustin de s’appuyer sur un exemple
concret pour expliciter la possibilité de la mesure du temps : celui
de la récitation d’un poéme que 1’on connaft par cceur?*. En effet,
I’acte de réciter amene ’animus a se mettre en attente, a viser
I’ensemble des vers a venir tout en s’engageant simultanément
vers le souvenir de ceux que I’on vient a peine de prononcer et que
I’on ne saurait oublier. Quant a 1’attention présente, elle consiste
dans le «transit actif de ce qui était futur vers ce qui devient
passé®». Ainsi compris, le présent de 1’attention change de sens :
loin de constituer un point, a rapprocher de I’instant, le présent
évoque avant tout une intention présente (praesens intentio®®) par
laquelle s’achemine vers I’absence ce qui sera présent:

Si I’attention mérite d’étre appelée intention, c’est dans la me-
sure ou le transit par le présent est devenu une transition active : le
présent n’est plus seulement traversé, mais « I’intention présente fait
passer (traicit) le futur dans le passé, en faisant croitre le passé par
diminution du futur, jusqu’a ce que par I’épuisement du futur tout
soit devenu passé ». (27, 36)%’

Dans cette perspective, 1’activité propre a I’animus implique
donc l’interaction entre attente, mémoire et attention. Toutefois,
et de par la multiplicité des visées temporelles impliquées, 1’ ani-
mus se voit ainsi « diversement tendu ».

En effet, parce qu’elles sont tendues dans trois directions tem-
porelles en méme temps, «les forces vives de mon activité (actio-

23. Ibid., X1, 27, 36.
24. Ibid., X1, 28, 38.
25. P. Ricceur, Temps et récit I, p. 47.
26. Saint Augustin, Conf., XI, 27, 36.
27. P. Ricceur, Temps et récit I, p. 45.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 45

nis) sont distendues (distenditur), vers la mémoire a cause de ce
que j’ai dit, et vers ’attente a cause de ce que je vais dire?8».

La distentio révele ainsi que le temps n’a au fond d’exister que
par le souvenir et ’attente. Supprimons ces derniers et il ne reste-
rait que des instants se suivant sans conscience de leur succes-
sion. Aussi, la temporalité humaine suppose-t-elle que le temps
«soit vécu par une conscience qui le ressent comme le passage du
futur vers le passé a travers son présent?®». A un temps compris
comme simple donnée cosmologique — le temps sans présent —
s’oppose ainsi une temporalité vécue a partir d’un présent. Aussi
Augustin se propose-t-il d’aborder et de résoudre le probleme de
la mesure du temps en évoquant non seulement la tension propre
a I’animus, mais aussi la distension qui caractérise son activité.
Ce qui conduit Ricceur a désigner la solution augustinienne en
termes de dialectique intentio-distentio.

L’on peut toutefois se demander — et c’est bien 1a la princi-
pale critique que Paul Ricceur adresse a Augustin — dans quelle
mesure la conception augustinienne tient compte de la dimension
cosmique du temps. En effet, écrit Ricceur :

Il [Augustin] était des lors condamné a tenir I’impossible pari de
trouver dans I’attente et dans le souvenir le principe de leur propre
mesure : ainsi faut-il dire selon lui que I’attente se raccourcit quand
les choses attendues se rapprochent et que le souvenir s’allonge
quand les choses remémorées s’éloignent, et que, quand je récite un
poeme, le transit par le présent fait que le passé s’accroit de la qua-
lité dont le futur se trouve diminué. Il faut se demander alors avec
Augustin ce qui augmente et ce qui diminue, et quelle unité fixe per-
met de comparer entre elles les durées variables.

Malheureusement, la difficulté de comparer entre elles des du-
rées successives est seulement reculée d’un degré: on ne voit pas
quel acces direct on peut avoir a ces impressions supposées demeu-
rer dans |’esprit, ni surtout comment elles pourraient fournir la me-
sure fixe de comparaison que l’on s’interdit de demander au
mouvement des astres®.

L’on comprend ici la limite principale de 1’approche augusti-
nienne : par le pouvoir qu’ Augustin confere a la distentio animi
d’engendrer le temps lui-méme, ce philosophe réduit en quelque
sorte la temporalité a sa dimension subjective et échoue du méme

28. Ibid., p. 46.
29. P. Ricceur, « Le temps raconté par Paul Ricceur », p. 12.
30. Paul Ric®uUR, Temps et récit 111, p. 24.



46 ETUDES DE LETTRES

coup a dire le temps dans toute son extériorité. Dans cette pers-
pective, le temps n’a pas d’autre «lieu» que I’dme et se trouve
par conséquent « coupé de tout support cosmologique?!».

3. L’articulation entre temporalité et narrativité

Conscient des limites de la conception augustinienne a dire le
temps dans toute sa complexité, Riceceur cherche, pour sa part, a
élaborer une médiation entre la conscience interne de la tempora-
lité et la succession propre au temps physique. Or, c’est par la mé-
diation du récit que Ricceur se propose de conjoindre temps
cosmique et temps de 1’ame. Sa these vise en effet a défendre
I’idée que le sujet peut structurer, et par conséquent unifier son
expérience temporelle par le récit.

C’est la lecture conjointe des Confessions et de la théorie aris-
totélicienne de la composition narrative qui amene le philosophe
a mettre en relief une «correspondance remarquable entre la
structure du temps selon Augustin et la structure de I’'intrigue
selon Aristote »:

Une corrélation surprenante m’est apparue entre la distentio
animi d’ Augustin et la péripétéia d’ Aristote’?, ce qui m’améne a
traiter le temps chez Augustin comme une sorte de discordance
concordante, faisant face a la concordance discordante de I’intrigue
chez Aristote®.

Comme le montre ce passage, Ricceur considere la structure
concordance discordante caractéristique du récit comme la «ré-
plique inversée» de la structure intentio-distentio cheére a
Augustin.

Le philosophe voit en effet dans la structure concordance dis-
cordante, caractéristique du récit, une possible revanche de la ca-
pacité que nous avons a structurer et a unifier notre expérience
temporelle sur la menace incessante d’éclatement et par consé-
quent de non-sens a laquelle notre condition d’étre temporel nous
soumet.

En effet, plongés que nous sommes, que nous le voulions ou
non, dans 1’expérience vive de la temporalité, nous sommes sans

31. Sylvie Bonzon, «Paul Ricceur, Temps et récit: une intrigue philoso-
phique », Revue de théologie et de philosophie, 119 (1987), p. 343.

32. Par péripétéia il faut entendre le renversement de I’action en son contraire.

33. Paul RiC&UR, « Mimesis, référence et refiguration dans Temps et récit »,
Etudes phénoménologiques, V1, 11 (1990), p. 31.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 47

cesse confrontés a la «déchirure» que la discordance impose a
notre désir de concordance. Or, parce qu’elle privilégie par défi-
nition la concordance, 1’activité narrative constitue, aux yeux de
Ricceur du moins, une clé nécessaire pour transformer notre
condition d’étre temporel en une trajectoire sensée :

Augustin gémit sous la contrainte existentielle de la discordance.
Aristote discerne dans I’acte poétique par excellence — la composi-
tion du poéme tragique — le triomphe de la concordance sur la dis-
cordance. Il va de soi, écrit Ricceur, que c’est moi, lecteur
d’ Augustin et d’ Aristote, qui établis ce rapport entre une expérience
vive ol la discordance déchire la concordance et une activité émi-
nemment verbale ol la concordance répare la discordance’.

Reste a montrer comment Ricceur articule temporalité et narra-
tivité de facon détaillée. Mais une remarque préliminaire s’impose.
En effet, la théorie aristotélicienne de la composition narrative ne
doit rien a celle que le philosophe a élaborée au sujet du temps qui
releve, elle, avant tout de la physique. C’est donc bien Ricceur, et
lui seul, qui s’assigne la « tdche », comme la «responsabilité » de
tirer les implications temporelles du modele aristotélicien®.

L’on peut alors se demander ce qui 1’autorise a une telle dé-
marche. Il s’agit pour cela de mettre en évidence le r6le central du
processus mimétique dans le lien que Ricceur établit entre temps
et récit.

Resituons premierement la mise en intrigue dans sa fonction
mimétique : en effet, Aristote définit le muthos — la mise en in-
trigue — comme mimeésis praxeos, ¢’ est-a-dire comme représenta-
tion d’action. Or, I’analyse de I’étape qui se situe en amont de la
configuration narrative — mimeésis I — nous a appris que 1’action
humaine est caractérisée, entre autres, par ses structures tempo-
relles.

Ainsi, et par son enracinement dans le champ pratique, la mise
en intrigue ne saurait évacuer la dimension temporelle qui carac-
térise, par définition, le faire humain. Toutefois, loin de restituer
I’action humaine telle qu’elle se présente dans I’expérience vive,
la mise en intrigue impose aux événements une structuration sin-
guliere, laquelle est gouvernée par la concordance discordante sur
laquelle nous avons déja insisté.

34. Ibid. Soulignons au passage que le terme de discordance n’apparait nulle-
ment chez Augustin.
35. P. Riceeur, Temps et récit I, p. 79.



48 ETUDES DE LETTRES

Ricceur distingue alors la dimension épisodique du récit — sa
trame purement événementielle — de sa dimension configurée, au
sein de laquelle les événements sont structurés en histoire sous
I’effet de la mise en intrigue. Parce qu’elle permet d’extraire une
configuration d’une succession’®, la configuration narrative des
événements permet de dépasser voire de résorber le caractére
désordonné et discontinu du temps compris comme une simple
donnée du cosmos. L’acte configurant vise a transformer le divers
des événements sous 1’unité d’une totalité intelligible.

Or, et bien qu’elle ne soit pas chronologique, c’est néanmoins
une structuration de type temporel que la dimension configurée
imprime aux faits. Toute configuration narrative organise en effet
le temps des événements en une totalité temporelle fermée.

Articulés de fagon narrative, les divers épisodes perdent donc
leur caractére discontinu pour appartenir, finalement, au temps de
I’histoire proprement dit, lequel progresse au fur et a mesure du
développement de l’intrigue. C’est ce que Ricceur appelle le
« temps narratif ».

Comme le temps du calendrier, le temps narratif constitue un
tiers-temps?’. En effet, de par sa structure épisodique, le temps
narratif renvoie au temps dans lequel les événements se sont ef-
fectivement déroulés ou pourraient se dérouler, a savoir le temps
du monde. Mais tout récit inscrit d’autre part les événements dans
le temps des discours qui rapportent ces derniers, en I’occurrence
le récit.

Aussi, la structuration narrative des faits engendre-t-elle une
temporalité tissée a la fois dans la trame du-temps cosmique et du
temps tel qu’il est vécu par I’€tre humain. C’est en ce sens que
I’on considérera le temps narratif comme une temporalité mixte,
un tiers-temps au sein duquel s’intégrent les deux dimensions
temporelles que 1’approche spéculative disjoint. C’est dire que
c’est non seulement I’action que le récit contribue a configurer
mais bien le temps lui-méme.

Nous venons d’expliquer le passage de la préfiguration des
structures temporelles de I’action en mimeésis I a la configuration
de ces derni¢res en mimésis II, laquelle donne naissance a une
temporalité spécifiquement narrative. Mais c’est bien en construi-
sant un rapport entre les trois étapes de 1’activité mimétique que

36. Ibid., p. 129.
37. Ibid., p. 441-48.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 49

Ricceur cherche a constituer la médiation entre temps et récit. Il
importe donc d’examiner maintenant le passage de mimésis II a
mimesis 11, — de la configuration de ’action a sa refiguration
par le lecteur.

De par le fait qu’elle offre une alternative a la lecture linéaire
du temps, la reprise du récit par son destinataire permet a ce der-
nier de se refigurer son expérience temporelle. Lorsqu’il lit un
récit pour la nieme fois, il est moins surpris par la découverte de
la trame narrative de I’histoire que tenté d’appréhender les « épi-
sodes eux-mémes bien connus comme conduisant a cette fin3®».
C’est ce que nous faisons lorsque, connaissant 1’histoire par cceur,
nous guettons 1’un ou I’autre moment fort du récit : le moment du
renversement ou celui du dénouement par exemple, mais aussi
chaque événement en tant qu’il contribue a la progression du récit.

Alors que c’est généralement sur I’irréversibilité du temps que
I’on met I’accent, du moins en Occident, la reprise du récit per-
met, elle, d’inverser en quelque sorte 1’ordre dit «naturel» du
temps : reprendre un récit permet a celui qui connaft bien 1’his-
toire non seulement de lire la fin dans le commencement, mais
également de lire le commencement dans la fin. Or, ¢’est non seu-
lement I’histoire que le lecteur comprend, ce faisant, a rebours,
mais bien le temps lui-méme, affirme Ricceur. En effet:

En lisant la fin dans le commencement et le commencement dans
la fin, nous apprenons aussi a lire le temps lui-méme a rebours,

comme la récapitulation des conditions initiales d’un cours d’action
dans ses conséquences terminales®.

Finalement, la réponse concrete que la poétique apporte au pa-
radoxe augustinien du temps consiste en 1’acte configurant lui-
méme qui permet qu’en lisant un récit, je me souviens du début et
j’attends le point final. Ainsi, mon dme est-elle présente a la fois
au passé, au présent et au futur.

Rappelons pour conclure ce qui fait I’essentiel de la thése de
Ricceur, a savoir que raconter des histoires constitue I’expression
privilégiée du caractére temporel de 1’existence. Considérant notre
expérience temporelle comme avant tout « confuse, informe et, a la
limite, muette*®», il fera de la narration le moyen privilégié de
donner corps au temps. Le philosophe va méme jusqu’a affirmer

38. Ibid.
39. P. Ricceur, Temps et récit I, p. 131.
40. Ibid., p. 12.



50 ETUDES DE LETTRES

qu’il n’est de «temps pensé que raconté*!». Tel est du moins le
présupposé qui guide toute I’enquéte qu’il meéne dans Temps et
récit, présupposé en faveur duquel il argumente sans relache :

Le monde déployé par toute ceuvre narrative est toujours un
monde temporel. Ou, comme il sera souvent répété au cours de cet
ouvrage: le temps devient temps humain dans la mesure ou il est ar-
ticulé de maniére narrative; en retour le récit est significatif dans la
mesure ol il dessine les traits de I’expérience temporelle®?.

Pris dans la perspective propre a Paul Ricceur, le récit est donc
mis au service du temps*}: en effet, le propre du raconter est ici
avant tout d’« articuler le temps de maniere a lui donner la forme
d’une expérience humaine**». C’est donc finalement grice a la
médiation privilégiée du récit que I’homme serait a méme, pour
Ricceur, de porter son expérience temporelle au langage comme a
la conscience. Et Ricceur d’aller jusqu’a affirmer en écho a la fa-
meuse formule de Lacan que «[...] le temps est structuré comme
un récit® ».

L’enquéte que Ricceur conduit dans Temps et récit, I’amene
par ailleurs a examiner en détail non seulement ce qui distingue,
mais aussi ce qu’ont en commun le récit de fiction et le récit his-
toriographique. Parler d’histoire c’est en effet évoquer a la fois la
discipline scientifique, que 1’anglais désigne par le terme History,
et I’ceuvre de fiction, ce que les anglophones appellent story.

Loin de vouloir nier les différences qui existent entre ces deux
registres narratifs, Ricceur montrera par exemple que si en
Histoire, le récit prétend «a la vérité par rapport a ce qui est
“réellement” arrivé*®», I’ceuvre de fiction renvoie en revanche, et
avant tout, a ce qui aurait pu arriver.

Toutefois, et bien que distinctes du point de vue de leur pré-
tention a la vérité, 1’histoire savante et la fiction n’en présentent
pas moins une « référence commune ou croisée*’ ».

41. P. Ricceur, Temps et récit 11, p. 435.

42. P. Ricceur, Temps et récit I, p. 17.

43. Paul RICEUR, Réflexion faite, autobiographie intellectuelle, Paris : Esprit
(Philosophie), 1995, p. 62.

44. Ibid., p. 63.

45. Paul RICEUR, La Critique et la conviction, entretien avec F. Azouvi et M.
de Launay, Paris : Calmann-Lévy, 1995, p. 125.

46. P. Ricceur, « Mimesis, référence et refiguration dans Temps et récit », p. 37.

47. P. Ricceur, « Ce qui me préoccupe depuis trente ans », p. 231.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 51

Contrairement a 1’idée courante, la fiction n’est en effet pas
sans référence : Ricceur insiste sur le fait que tout systeme symbo-
lique contribue & configurer ce qui dans la réalité fait déja figure.
L’imaginaire fictionnel ne saurait &tre intelligible s’il ne se trou-
vait pas ancré dans le champ pratique qui s’inscrit par définition
dans le temps.

Quant a la référence propre a 1’Histoire, elle reste invérifiable :
en effet, en tant qu’il n’est plus, le passé n’est visé qu’indirecte-
ment par le discours propre a cette discipline. Or, étant donné que
I’histoire savante ne peut que «reconstruire le passé », il est lui-
méme «ceuvre de 1’imagination*®».

Aussi Ricceur considere-t-il que tout récit historiographique
est lui-méme pour une part fictif, le temps des événements qu’il
est censé rapporter étant par définition passé. Réciproquement, la
fiction met en jeu une succession d’événements dont la structura-
tion ne peut qu’évoquer, ne serait-ce que par contraste, la tempo-
ralité qui gouverne 1’expérience vive.

De par la médiation de la mise en intrigue qui leur est com-
mune, 1’histoire savante comme la fiction référent donc toutes
deux au « fonds temporel de I’expérience humaine*®». D’ou I’idée
d’un «entrecroisement entre les visées référentielles respectives
de I’histoire et de la fiction®?», qui s’exprime de fagon privilégiée
au sein méme de cette temporalité mixte qu’engendre la configu-
ration narrative des faits. Aussi, le récit de fiction comme le récit
historique font-ils tous deux face, et bien que par des moyens dis-
tincts, aux énigmes de la temporalité, conclut Ricceur.

Restait tout de méme a mettre en évidence une « structure de
I’expérience’! » qui permette d’intégrer les deux grandes classes
de récits. Et c’est en examinant la catégorie narrative du person-
nage que Ricceur en arrive finalement a développer le concept
d’identité narrative.

En effet, et du fait que c’est I’action humaine que le récit
contribue a configurer, la mise en récit implique par définition un
voire plusieurs agents. Aussi est-ce toujours 1’histoire d’au moins
un personnage que le récit met en scene, histoire qui n’a d’intérét
que parce qu’elle raconte un certain nombre de péripéties qui
conduisent finalement soit au bonheur soit au malheur.

48. Ibid., p. 232.

49. Ibid., p. 231.

50. P. Ricceur, Temps et récit 11, p. 441.

51. P. Riceeur, Soi-méme comme un autre, p. 138.



52 ETUDES DE LETTRES

Défini par Ricceur comme «celui qui fait 1’action dans le
récit», le personnage est lui-méme mis en intrigue : I’identité de
ce dernier se construit et se transforme au fur et a mesure que le
récit progresse. Difficile par exemple d’évoquer Antigone, (Edipe,
ou Cendrillon sans raconter 1’histoire dont ces personnages sont
les héros. Aussi est-ce en définitive les personnages, et plus parti-
culierement 1’identité de ceux-ci que le temps narratif affecte, le-
quel révele la référence croisée de 1’Histoire et de la fiction :

Raconter en effet prend du temps, et surtout organise le temps.
Le récit est un acte configurant qui, d’une simple succession, tire
des formes temporelles organisées en totalités temporelles fermées.
Ce temps configuré est structuré par des intrigues qui combinent des
intentions, des causes et des hasards. Lui correspond le temps des
personnages du récit, qui est simultanément mis en intrigue. Ainsi
est conférée aux acteurs de I’histoire une identité d’un genre
unique : I’identité narrative>?,

4. Pour conclure...

Penser le temps: tel semble étre 1’enjeu principal de la ré-
flexion menée par Paul Ricceur tout au long de Temps et récit.
Notons cependant au passage, et avec Ricceur, que ni la poétique,
ni, et encore moins la philosophie ne sauraient évacuer le carac-
tere énigmatique du temps, énigme que la « puissance du dire nar-
ratif » 2 refigurer le temps ne peut épuiser>. En effet, et méme si
la narrativité permet d’envisager le temps de facon plus créative
que ne le permet la philosophie, le récit n’en reste pas moins une
médiation imparfaite pour penser le temps.

Repris dans Soi-méme comme un autre, 1a théorie narrative et
plus particulierement le concept d’identité narrative permettront a
Ricceur de développer une anthropologie philosophique qui tient
compte du fait que «la personne a une histoire, qu’elle est sa
propre histoire>». Le philosophe défendra la thése selon laquelle
seule une conception narrative serait a méme de nous aider a pen-
ser une identité « que le changement ne fasse pas éclater ».

Nous espérons avoir montré que c’est bien en philosophe que
Ricceur fait appel a la théorie narrative pour renouveler la problé-

52. P. Ricceur, «Le temps raconté par Paul Ricceur », p. 14.

53. P. Riceeur, Temps et récit I11, p. 467.

54. P. Ricceur, Soi-méme comme un autre, p. 137.

55. S. Bonzon, «Paul Ricceur, Temps et récit: une intrigue philosophique »,
p. 365.



CONTRIBUTION NARRATIVE A LA PROBLEMATIQUE DU TEMPS 53

matique du temps d’une part, et celle du soi d’autre part. Or, étant
donné I’interdit de «raconter des histoires’®» qui scelle la nais-
sance de la philosophie comme discours rationnel autonome, 1’on
peut s’interroger avec Jean Greisch sur quelques-unes des raisons
qui ont pu amener Paul Ricceur a conférer une place aussi impor-
tante au récit. En effet:

Que certains philosophes redécouvrent de nos jours le probleme du
récit ne va nullement de soi [...] La naissance de la philosophie
comme discours rationnel autonome porte la marque d’un interdit:
quiconque veut se plier aux exigences conceptuelles propre a la com-
préhension philosophique doit renoncer & raconter des histoires®’.

Remarquons tout d’abord que la philosophie de Paul Ricceur
ne raconte bien entendu aucune histoire particuliere mais que
c’est bien a la théorie narrative en général que ce penseur fait
appel pour sortir des impasses auxquelles conduit a son sens la
spéculation philosophique.

Or, si la théorie narrative est a méme, pour Ricceur, d’aider les
philosophes a penser le temps comme la personne, c’est avant
tout qu’il considére qu’il n’est « pas d’expérience humaine qui ne
soit déja médiatisée par des systemes symboliques et, parmi eux,
par des récits, [...]°%» Le role que Ricceur confére au récit a I’in-
térieur de sa philosophie semble donc étroitement lié au statut
qu’il confére au langage en général.

Mais si Ricceur privilégie tout particuliérement le discours
narratif, c’est que le récit a pour centre de gravité 1’agir comme le
patir humains, lesquels s’enracinent dans la dimension temporelle
de I’expérience. Grace a la narration, le temps sort ainsi en
quelque sorte de la philosophie et cesse d’€tre un concept pour
«entrer dans la vie3%».

Le recours a la théorie narrative dénoterait alors d’une volonté
de faire du discours philosophique un discours vivant, susceptible
de rendre compte du caractere irrévocablement temporel de 1’ex-
périence humaine d’une part et d’aider chacun d’entre nous a

56. Jean GREISCH, « Rationalité narratologique et intelligence narrative », in Le
récit, aspects philosophiques, cognitifs et psychopathologiques, éd. Q. Debray,
B. Pachoud, Paris : Masson, 1993, p. 8.

57. Ibid.

58. P. Ricceur, Temps et récit I, p. 141.

59. Marc-Alain OUAKNIN, Bibliothérapie, lire, c’est guérir, Paris : Seuil, (La
couleur des idées), 1994, p. 52.



54 ETUDES DE LETTRES

vivre notre condition temporelle de la facon la plus sensée pos-
sible d’autre part.

L’on peut par ailleurs se demander, et ce sera la notre conclu-
sion, si le fait que Ricceur place la théorie narrative au cceur de sa
philosophie ne témoigne pas, notamment, de son attachement in-
time a la tradition biblique. Cette derniere n’est-elle pas en effet
fondée sur des récits au sein desquels I’homme est avant tout pré-
senté dans sa condition temporelle, avec pour horizon premier la
mort comme |’espérance ? Vue sous cet angle, I’ceuvre de Paul
Ricceur ne signerait-elle pas alors, avec celle d’Emmanuel
Lévinas, que pour penser I’on gagne parfois a se tenir en méme
temps a Athenes et a Jérusalem ?

Muriel GILBERT
Université de Lausanne



	Pour une contribution narrative à la problématique du temps

