
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 3-4

Artikel: Pour une contribution narrative à la problématique du temps

Autor: Gilbert, Muriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POUR UNE CONTRIBUTION NARRATIVE
À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS

Mon hypothèse de base est à cet égard la
suivante: le caractère commun de l'expérience
humaine, qui est marqué, articulé, clarifié par l'acte de

raconter sous toutes ses formes, c'est son caractère
temporel. Tout ce qu'on raconte arrive dans le

temps, prend du temps, se déroule temporairement;
et ce qui se déroule dans le temps peut être raconté.
Peut-être tout processus temporel n'est-il reconnu
comme tel que dans la mesure où il est raconté1.

Paul Ricœur

La lecture conjointe du chapitre que saint Augustin consacre au problème du
temps dans ses Confessions et de La Poétique d'Aristote amènera Paul Ricœur à

établir un lien, étroit, entre temporalité et narrativité. Cette étude vise à présenter
cette articulation dans ses grandes lignes. Nous mettrons pour cela l'accent sur
les limites de l'approche augustinienne du temps selon Ricœur et tenterons de
montrer en quoi la théorie narrative développée par ce philosophe serait susceptible

d'aider les philosophes à penser le temps dans toute sa complexité.

Que le récit tienne une place importante dans l'œuvre récente
de Paul Ricœur nul ne le contestera. Mais il importe de souligner
que c'est bien en philosophe que Ricœur aborde la théorie narrative.

En effet, conscient des limites de la conception augustinienne

et de celles propres à l'approche spéculative en général à

penser le temps dans toute sa complexité, Ricœur voit dans la
narration la possibilité de dire la temporalité humaine dans ses
dimensions à la fois cosmique et phénoménologique.

1. Paul Ricœur, «Ce qui me préoccupe depuis trente ans», Esprit, 117-118
(1986), p. 228.



38 ÉTUDES DE LETTRES

Cet article vise à présenter l'articulation que Ricœur établit
entre temporalité et narrativité. Il s'agira pour cela de mettre tout
d'abord en évidence les limites de la conception augustinienne de
la temporalité selon Ricœur pour montrer ensuite en quoi la théorie

narrative serait susceptible selon lui, d'aider les philosophes,
si ce n'est à dépasser, du moins à faire travailler la problématique
du temps. Mais il nous a paru judicieux de présenter auparavant,
et dans ses grandes lignes, la théorie narrative que Paul Ricœur a

développée dans Temps et récit2 à partir de La Poétique d'Aristote.

1. Pour une poétique du récit

En reprenant à son compte la définition aristotélicienne du
récit comme mimèsis praxeôs3, c'est-à-dire comme représentation
d'action, Ricœur souligne que raconter ne consiste pas en une
simple copie de la réalité. Prise dans une trame narrative, l'action
participe avant tout de l'histoire qui est racontée et non plus
seulement de l'expérience qui est vécue.

Le muthos, que Ricœur traduit par mise en intrigue et
qu'Aristote considère comme la caractéristique centrale du récit,
impose en effet une structuration spécifique des faits, gouvernée
par la structure « concordance discordante » qu'il s'agit de présenter

brièvement.
Mis en intrigue les différents événements racontés doivent être

facteurs de ce que Ricœur appelle la concordance. Contrairement
à une suite décousue d'épisodes sans liens entre eux, tout récit
doit donner une impression de convergence vers un but. En
contexte narratif, chaque épisode doit en effet contribuer à faire
progresser l'histoire jusqu'à son terme. Et Ricœur de définir la
concordance comme le «principe d'ordre» qui préside à l'agencement

narratif des faits4.
Trois traits permettent en outre de caractériser la concordance :

totalité, complétude et étendue appropriée. Par complétude il faut
entendre «l'unité de composition qui exige que l'interprétation
d'une partie soit subordonnée à celle de son ensemble5». Quant à

2. Paul Ricœur, Temps et récit, 3 t., Paris : Seuil, 1983-1985.
3. Aristote, La Poétique, tr. R. Dupont-Roc, J. Lallot, Paris: Seuil, 1980,

ch.7, 50b3.
4. Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris : Seuil, 1990, p. 168.
5. Paul Ricœur, « L'identité narrative », in La Narration : quand le récit

devient communication, éd. P. Bühler, J.-F. Habermacher, Genève : Labor et Fidès,
(Lieux théologiques), 1988, p. 291.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 39

la notion de totalité, elle est définie par Aristote comme « ce qui a

un commencement, un milieu et une fin6». C'est dire que tout
récit doit nécessairement comporter un point final, auquel chaque
épisode doit finalement conduire. Notons en outre que c'est
1'«absence de nécessité dans la succession7» et non l'absence
d'antécédent qui définit le commencement du récit.

Quant au milieu, il est caractérisé par ce qu'Aristote appelle la
métabole, à savoir le renversement de l'action en son contraire,
lequel provoque une rupture au sein de l'action. C'est précisément

en ce milieu que l'histoire se complique et que se noue une
intrigue appelant ensuite un dénouement.

La notion aristotélicienne d'étendue appropriée permet de
souligner que tout récit a une longueur délimitée, laquelle doit
permettre le renversement du bonheur en malheur ou vice versa.

Or, et outre le fait que tout événement doit, en contexte narratif,

satisfaire à l'exigence de concordance, il doit également être
facteur de ce que Ricœur appelle la discordance. Et Ricœur de
définir la discordance comme «les renversements de fortune
qui font de l'intrigue une transformation réglée, depuis une situation

initiale jusqu'à une situation terminale8». Un récit ne peut en
effet progresser qu'à condition que surgissent un ou des événements

nouveaux, lesquels ont le pouvoir de modifier le cours de
l'histoire dans un sens inattendu.

Toutefois, et c'est là un point capital, ce qui fait toute la spécificité

proprement narrative d'un événement c'est qu'il doit être à

la fois facteur de discordance et de concordance. En effet,
l'événement est «source de discordance en tant qu'il surgit, et source
de concordance, en ce qu'il fait avancer l'histoire9».

Il s'ensuit que toute mise en récit repose sur une forme de
rivalité entre pouvoir discordant et pouvoir concordant des événements

racontés, concurrence qui a pour conséquence première que
celui qui lit une histoire est confronté à une forme d'incertitude :

la présence d'événements discordants menaçant sans cesse la
cohérence d'ensemble du récit, le lecteur ne sait pas comment se
terminera l'histoire.

6. Aristote, Poétique, ch. 7, 50b26.
7. P. Ricœur, Temps et récit 11, p. 81.
8. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 168.
9. Ibid., p. 169.



40 ÉTUDES DE LETTRES

L'événement narratif participe donc, et par définition, de ce

que Ricœur appelle la « structure instable » concordance discordante,

caractéristique à son sens de l'intrigue elle-même10.
A noter que c'est bien la mise en intrigue qui confère à

l'événement son pouvoir dynamique, mise en intrigue qu'il définit
finalement comme l'opération qui consiste dans «la sélection et
dans l'arrangement des événements et des actions racontées, qui
font de la fable une histoire "complète et entière" [...], ayant
commencement, milieu et fin11».

Ajoutons enfin que la mise en intrigue des faits confère à

l'événement un statut spécifique. Ce n'est en effet qu'arrivé au
terme de l'histoire que l'on est à même de dire de tel événement
qu'il ne constitue pas une simple occurrence créant uniquement
un effet de surprise, mais qu'il revêt au contraire un caractère
nécessaire.

Ainsi l'effet contingent inhérent à une simple occurrence qui
fait que l'événement aurait pu être autre ou ne pas arriver du tout
est transformé en effet de nécessité. Ricœur parlera d'ailleurs de
« nécessité rétrograde » en ce sens que ce n'est qu'arrivé au terme
de l'histoire que le lecteur est en mesure de comprendre comment
chaque épisode aura contribué à la progression de l'intrigue.

1.1. Muthos et mimèsis

Loin de se limiter au récit proprement dit, la théorie narrative
développée par Paul Ricœur inclut l'acte qui précède la mise en
intrigue comme l'acte qui lui succède. Considéré par Aristote
comme une espèce du genre plus global de représentation
qu'opère la mimèsis, le récit ne saurait en effet se résumer à

l'étape qui consiste en la mise en intrigue des faits, laquelle s'inscrit

dans ce que Ricœur appelle mimèsis II.
Défini comme représentation d'action par Aristote, l'on

comprend que le récit n'a qu'un seul espace de déploiement : le faire
humain qui inclut également pour Ricœur le pâtir humain12.
Aussi, la mise en intrigue des faits s'enracine-t-elle dans ce que
Ricœur appelle la préfiguration de l'action en mimèsis I.

Outre une familiarité avec le réseau conceptuel de l'action
comme avec ses médiations symboliques, comprendre une action

10. Ibid.
11. P. Ricœur, « Ce qui me préoccupe depuis trente ans », p. 229.
12. P. Ricœur, Temps et récit /, p. 12.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 41

suppose qu'on reconnaisse au sein même du champ pratique les
structures temporelles qui lui sont propres.

Notons tout d'abord le caractère temporel attaché à certains
membres du réseau conceptuel de l'action: alors que les motifs
renvoient au passé, le projet a à faire avec le futur. Des actions
telles que se préparer, attendre, s'impatienter, prévoir, mais aussi

voyager, manger, parler, naître et mourir impliquent explicitement
la dimension temporelle.

Mais c'est bien l'action humaine en général qui s'inscrit, par
définition, dans le temps. Lorsque je m'engage, par exemple, à

faire demain ce qu'aujourd'hui je promets, je m'inscris dans le
temps. Aussi, la pratique quotidienne ordonne-t-elle le présent en
fonction du passé et par rapport au futur. Et Ricœur d'insister
particulièrement sur la condition avant tout temporelle de notre être-
au-monde13: lorsque nous parlons d'avoir le temps, de perdre
notre temps nous évoquons au fond moins le temps-mesure que la
dimension temporelle inhérente à notre condition humaine.

Or, ce sont précisément sur les caractères temporels de l'action
que le récit viendra, pour Ricœur, «greffer ses configurations14»,
idée qu'il nous faudra d'ailleurs reprendre lorsque nous chercherons

à expliciter le lien que Ricœur établit entre temps et récit.
Préfigurée en mimèsis I, l'action est ensuite configurée en mi-

mèsis II, et ce, par l'intermédiaire de l'opération dite de mise en
intrigue. Par configuration de l'action, Ricœur entend souligner
que la mise en récit transforme un divers d'événements en une
histoire, laquelle constitue une totalité intelligible dont on doit
alors pouvoir dégager un thème.

Mais la configuration narrative des faits permet également de

«composer ensemble des facteurs aussi hétérogènes15» que des

agents, des buts, des motifs, des moyens, des personnages, etc.
D'où la notion de «synthèse de l'hétérogène» par laquelle
Ricœur désigne l'opération de mise en intrigue16.

Enfin, la mise en intrigue permet de transformer une simple
succession chronologique d'événements en une configuration de
nature également temporelle bien que non chronologique. Nous y
reviendrons.

13. Et avec Heidegger ; voir P. Ricœur, Temps et récit /, p. 117-25.
14. Ibid.
15. P. Ricœur, Temps et récit /, p. 127.
16. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 169.



42 ÉTUDES DE LETTRES

Ajoutons pour terminer que loin de se clore à l'intérieur de
l'enceinte de l'œuvre, le processus mimétique inclut également
l'acte même de réception du récit par son destinataire. Tout récit
est en effet destiné à un lecteur. Se crée alors une intersection
entre ce que Ricœur appelle le « monde du texte » et le « monde
du lecteur», laquelle donne lieu à la refiguration de l'action par le
lecteur en mimèsis III.

Bien construit, intelligible, le récit a en effet pour fonction
principale de toucher son destinataire. D'où l'effet cathartique de
la narration : le récit provoque une épuration des émotions chez le
lecteur, laquelle permet à ce dernier de se refigurer sa propre
expérience. Le monde déployé par le récit, bien que fictif, ne peut
en effet que s'enraciner dans le monde de l'action humaine en
général, ce qui provoque un jeu infini d'identifications. D'où la
capacité de «relance de l'action» inhérente à l'acte même de
réception du récit par un lecteur. Ainsi l'opprimé pourra-t-il
prendre conscience de sa condition d'une part, la modifier d'autre
part en lisant l'histoire de la révolte de ses pairs.

En outre, et parce que l'action humaine s'inscrit par définition
dans le temps, le récit permet également au lecteur de refigurer
son expérience temporelle, point sur lequel nous reviendrons
après avoir présenté la conception augustinienne du temps et ses
limites.

2. La conception augustinienne du temps et ses limites

Qu'est-ce donc que le temps Si personne ne me
pose la question, je sais ; si quelqu'un pose la question

et que je veuille expliquer, je ne sais plus17.

Saint Augustin

Ricœur insiste sur le fait que l'accès à la temporalité humaine
peut s'envisager sous deux angles différents bien que complémentaires

: l'angle cosmologique et l'angle phénoménologique. Or,
Paul Ricœur reproche à saint Augustin18, de développer une

17. Saint Augustin, Les Confessions, tr. E. Tréhorel, G. Bouissou, Paris:
Desclée de Brouwer (Bibliothèque augustinienne), 1962, t. XIV, Livre XI, 14,
17, p. 270-343. Traduction basée sur le texte de M. Skutella (éd. Teubner, 1934).
Désormais abrégé par Conf, suivi du numéro du livre (XI), de la section, puis du
paragraphe.

18. Désormais Augustin dans le texte.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 43

conception du temps au sein de laquelle ce dernier est privé de
son support cosmologique.

Compris avant tout comme simple donnée du cosmos, le temps
se conçoit comme une coordonnée indépendante de la perception
d'un sujet. Ainsi, le Big Bang constitue-t-il une réalité scientifique,

et ce, quand bien même aucun être humain n'en aura jamais
été témoin. C'est ce Ricœur appelle le temps du monde.

Mais le temps est aussi celui dont nous faisons l'expérience
tout au long de notre existence et qui fait de chacun d'entre nous
un être mortel. Dans cette perspective, le temps ne saurait être
appréhendé indépendamment de l'expérience vécue d'un sujet,
lequel conjugue le temps au présent, au passé et au futur de
l'existence.

Au temps du monde, au temps sans présent s'oppose alors la
vision qualitative d'un temps avec présent, où le maintenant
suppose que le temps soit «vécu par une conscience qui le ressent
comme le passage du futur vers le passé19» à travers le présent.
Autrement dit, le temps humain n'a de sens que par le souvenir et
l'attente.

Dans le chapitre xi de ses Confessions, Augustin s'interroge
sur la nature du temps. Mais le philosophe se confronte d'emblée
à un problème de taille : comment se fait-il en effet que nous
mesurions le temps puisque ce dernier n'a au fond pas d'«exister»?
Augustin met alors en évidence un premier paradoxe concernant
le temps : le passé n'étant plus, le présent n'ayant aucune extension

dans la durée et le futur n'étant pas encore, le temps présente
une forme de «déficience ontologique20» qui laisse le philosophe
perplexe.

Ce dernier se propose alors d'envisager le temps sous la forme
d'un triple présent correspondant à trois facultés propres à
Vanimus21. Compris sur le mode du souvenir le passé devient présent
du passé ; de même est-ce sur le mode de l'attente, elle aussi par
définition présente, que nous faisons l'expérience du futur. D'où
l'expression de présent du futur. Enfin, est-ce sur le mode de
l'attention que nous vivons ce qu'Augustin appelle le présent du
présent22.

19. Paul Ricœur, «Le temps raconté par Paul Ricœur», Le Courrier de
l'Unesco, (Regards sur le temps), avril 1991, p. 12.

20. P. Ricœur, Temps et récit /, p. 22.
21. Saint Augustin, Conf., XI, 20, 26.
22. Ibid., XI, 18, 23.



44 ÉTUDES DE LETTRES

C'est donc par l'intermédiaire d'une triple activité propre à
1 'animus — et non par simple impression passive que le temps
laisserait en nous — qu'Augustin propose de penser la temporalité

qui ne peut être, en ce sens, que vécue par un sujet actif.
Aussi est-ce bien dans l'esprit qu'Augustin est amené à situer
l'activité qui consiste à mesurer le temps. C'est d'ailleurs ce qu'il
souligne dans cette phrase forte de sens : «C'est en toi, mon
esprit, que je mesure les temps23. »

De par la thèse du triple présent, Augustin en arrive à poser que
la mesure du temps ne doit rien à celle du temps en soi puisque
c'est bien dans l'esprit lui-même que l'on trouve l'élément fixe qui
fera l'objet de la mesure. Et Augustin de s'appuyer sur un exemple
concret pour expliciter la possibilité de la mesure du temps : celui
de la récitation d'un poème que l'on connaît par cœur24. En effet,
l'acte de réciter amène Vanimus à se mettre en attente, à viser
l'ensemble des vers à venir tout en s'engageant simultanément
vers le souvenir de ceux que l'on vient à peine de prononcer et que
l'on ne saurait oublier. Quant à Y attention présente, elle consiste
dans le « transit actif de ce qui était futur vers ce qui devient
passé25». Ainsi compris, le présent de l'attention change de sens :

loin de constituer un point, à rapprocher de l'instant, le présent
évoque avant tout une intention présente (praesens intentio26) par
laquelle s'achemine vers l'absence ce qui sera présent:

Si l'attention mérite d'être appelée intention, c'est dans la
mesure où le transit par le présent est devenu une transition active : le

présent n'est plus seulement traversé, mais « l'intention présente fait
passer (traicit) le futur dans le passé, en faisant croître le passé par
diminution du futur, jusqu'à ce que par l'épuisement du futur tout
soit devenu passé». (27, 36)27

Dans cette perspective, l'activité propre à 1'animus implique
donc l'interaction entre attente, mémoire et attention. Toutefois,
et de par la multiplicité des visées temporelles impliquées, Y

animus se voit ainsi «diversement tendu ».
En effet, parce qu'elles sont tendues dans trois directions

temporelles en même temps, «les forces vives de mon activité (actio-

23. Ibid., XI, 27, 36.
24. Ibid., XI, 28, 38.
25. P. Ricœur, Temps et récit I, p. 47.
26. Saint Augustin, Conf., XI, 27, 36.
27. P. Ricœur, Temps et récit I, p. 45.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 45

nis) sont distendues distenditur), vers la mémoire à cause de ce

que j'ai dit, et vers l'attente à cause de ce que je vais dire28».
La distentio révèle ainsi que le temps n'a au fond d'exister que

par le souvenir et l'attente. Supprimons ces derniers et il ne resterait

que des instants se suivant sans conscience de leur succession.

Aussi, la temporalité humaine suppose-t-elle que le temps
« soit vécu par une conscience qui le ressent comme le passage du
futur vers le passé à travers son présent29». À un temps compris
comme simple donnée cosmologique — le temps sans présent —
s'oppose ainsi une temporalité vécue à partir d'un présent. Aussi
Augustin se propose-t-il d'aborder et de résoudre le problème de
la mesure du temps en évoquant non seulement la tension propre
à Y animus, mais aussi la distension qui caractérise son activité.
Ce qui conduit Ricœur à désigner la solution augustinienne en
termes de dialectique intentio-distentio.

L'on peut toutefois se demander — et c'est bien là la principale

critique que Paul Ricœur adresse à Augustin — dans quelle
mesure la conception augustinienne tient compte de la dimension
cosmique du temps. En effet, écrit Ricœur :

Il [Augustin] était dès lors condamné à tenir l'impossible pari de

trouver dans l'attente et dans le souvenir le principe de leur propre
mesure: ainsi faut-il dire selon lui que l'attente se raccourcit quand
les choses attendues se rapprochent et que le souvenir s'allonge
quand les choses remémorées s'éloignent, et que, quand je récite un
poème, le transit par le présent fait que le passé s'accroît de la qualité

dont le futur se trouve diminué. Il faut se demander alors avec
Augustin ce qui augmente et ce qui diminue, et quelle unité fixe permet

de comparer entre elles les durées variables.
Malheureusement, la difficulté de comparer entre elles des

durées successives est seulement reculée d'un degré: on ne voit pas
quel accès direct on peut avoir à ces impressions supposées demeurer

dans l'esprit, ni surtout comment elles pourraient fournir la
mesure fixe de comparaison que l'on s'interdit de demander au
mouvement des astres30.

L'on comprend ici la limite principale de l'approche augustinienne

: par le pouvoir qu'Augustin confère à la distentio animi
d'engendrer le temps lui-même, ce philosophe réduit en quelque
sorte la temporalité à sa dimension subjective et échoue du même

28. Ibid., p. 46.
29. P. Ricœur, «Le temps raconté par Paul Ricœur», p. 12.

30. Paul Ricœur, Temps et récit III, p. 24.



46 ÉTUDES DE LETTRES

coup à dire le temps dans toute son extériorité. Dans cette
perspective, le temps n'a pas d'autre «lieu» que l'âme et se trouve
par conséquent « coupé de tout support cosmologique31 ».

3. L'articulation entre temporalité et narrativité

Conscient des limites de la conception augustinienne à dire le
temps dans toute sa complexité, Ricœur cherche, pour sa part, à

élaborer une médiation entre la conscience interne de la temporalité
et la succession propre au temps physique. Or, c'est par la

médiation du récit que Ricœur se propose de conjoindre temps
cosmique et temps de l'âme. Sa thèse vise en effet à défendre
l'idée que le sujet peut structurer, et par conséquent unifier son
expérience temporelle par le récit.

C'est la lecture conjointe des Confessions et de la théorie
aristotélicienne de la composition narrative qui amène le philosophe
à mettre en relief une «correspondance remarquable entre la
structure du temps selon Augustin et la structure de l'intrigue
selon Aristote»:

Une corrélation surprenante m'est apparue entre la distentio
animi d'Augustin et la peripeteia d'Aristote32, ce qui m'amène à

traiter le temps chez Augustin comme une sorte de discordance
concordante, faisant face à la concordance discordante de l'intrigue
chez Aristote33.

Comme le montre ce passage, Ricœur considère la structure
concordance discordante caractéristique du récit comme la
«réplique inversée» de la structure intentio-distentio chère à

Augustin.
Le philosophe voit en effet dans la structure concordance

discordante, caractéristique du récit, une possible revanche de la
capacité que nous avons à structurer et à unifier notre expérience
temporelle sur la menace incessante d'éclatement et par conséquent

de non-sens à laquelle notre condition d'être temporel nous
soumet.

En effet, plongés que nous sommes, que nous le voulions ou
non, dans l'expérience vive de la temporalité, nous sommes sans

31. Sylvie Bonzon, «Paul Ricœur, Temps et récif, une intrigue
philosophique», Revue de théologie et de philosophie, 119 (1987), p. 343.

32. Par péripétéia il faut entendre le renversement de l'action en son contraire.
33. Paul Ricœur, «Mimèsis, référence et refiguration dans Temps et récit»,

Études phénoménologiques, VI, 11 (1990), p. 31.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 47

cesse confrontés à la «déchirure» que la discordance impose à

notre désir de concordance. Or, parce qu'elle privilégie par
définition la concordance, l'activité narrative constitue, aux yeux de
Ricœur du moins, une clé nécessaire pour transformer notre
condition d'être temporel en une trajectoire sensée :

Augustin gémit sous la contrainte existentielle de la discordance.
Aristote discerne dans l'acte poétique par excellence — la composition

du poème tragique — le triomphe de la concordance sur la
discordance. Il va de soi, écrit Ricœur, que c'est moi, lecteur
d'Augustin et d'Aristote, qui établis ce rapport entre une expérience
vive où la discordance déchire la concordance et une activité
éminemment verbale où la concordance répare la discordance34.

Reste à montrer comment Ricœur articule temporalité et narra-
tivité de façon détaillée. Mais une remarque préliminaire s'impose.
En effet, la théorie aristotélicienne de la composition narrative ne
doit rien à celle que le philosophe a élaborée au sujet du temps qui
relève, elle, avant tout de la physique. C'est donc bien Ricœur, et
lui seul, qui s'assigne la «tâche», comme la «responsabilité» de

tirer les implications temporelles du modèle aristotélicien35.
L'on peut alors se demander ce qui l'autorise à une telle

démarche. Il s'agit pour cela de mettre en évidence le rôle central du

processus mimétique dans le lien que Ricœur établit entre temps
et récit.

Resituons premièrement la mise en intrigue dans sa fonction
mimétique : en effet, Aristote définit le muthos — la mise en
intrigue — comme mimèsis praxeôs, c'est-à-dire comme représentation

d'action. Or, l'analyse de l'étape qui se situe en amont de la
configuration narrative — mimèsis I — nous a appris que l'action
humaine est caractérisée, entre autres, par ses structures temporelles.

Ainsi, et par son enracinement dans le champ pratique, la mise
en intrigue ne saurait évacuer la dimension temporelle qui caractérise,

par définition, le faire humain. Toutefois, loin de restituer
l'action humaine telle qu'elle se présente dans l'expérience vive,
la mise en intrigue impose aux événements une structuration
singulière, laquelle est gouvernée par la concordance discordante sur
laquelle nous avons déjà insisté.

34. Ibid. Soulignons au passage que le terme de discordance n'apparaît nullement

chez Augustin.
35. P. Ricœur, Temps et récit /, p. 79.



48 ÉTUDES DE LETTRES

Ricœur distingue alors la dimension épisodique du récit — sa
trame purement événementielle — de sa dimension configurée, au
sein de laquelle les événements sont structurés en histoire sous
l'effet de la mise en intrigue. Parce qu'elle permet d'extraire une
configuration d'une succession36, la configuration narrative des
événements permet de dépasser voire de résorber le caractère
désordonné et discontinu du temps compris comme une simple
donnée du cosmos. L'acte configurant vise à transformer le divers
des événements sous l'unité d'une totalité intelligible.

Or, et bien qu'elle ne soit pas chronologique, c'est néanmoins
une structuration de type temporel que la dimension configurée
imprime aux faits. Toute configuration narrative organise en effet
le temps des événements en une totalité temporelle fermée.

Articulés de façon narrative, les divers épisodes perdent donc
leur caractère discontinu pour appartenir, finalement, au temps de
l'histoire proprement dit, lequel progresse au fur et à mesure du
développement de l'intrigue. C'est ce que Ricœur appelle le
« temps narratif ».

Comme le temps du calendrier, le temps narratif constitue un
tiers-temps37. En effet, de par sa structure épisodique, le temps
narratif renvoie au temps dans lequel les événements se sont
effectivement déroulés ou pourraient se dérouler, à savoir le temps
du monde. Mais tout récit inscrit d'autre part les événements dans
le temps des discours qui rapportent ces derniers, en l'occurrence
le récit.

Aussi, la structuration narrative des faits engendre-t-elle une
temporalité tissée à la fois dans la trame du-temps cosmique et du
temps tel qu'il est vécu par l'être humain. C'est en ce sens que
l'on considérera le temps narratif comme une temporalité mixte,
un tiers-temps au sein duquel s'intègrent les deux dimensions
temporelles que l'approche spéculative disjoint. C'est dire que
c'est non seulement l'action que le récit contribue à configurer
mais bien le temps lui-même.

Nous venons d'expliquer le passage de la préfiguration des

structures temporelles de l'action en mimèsis I à la configuration
de ces dernières en mimèsis II, laquelle donne naissance à une
temporalité spécifiquement narrative. Mais c'est bien en construisant

un rapport entre les trois étapes de l'activité mimétique que

36. Ibid., p. 129.
37. Ibid., p. 441-48.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 49

Ricœur cherche à constituer la médiation entre temps et récit. Il
importe donc d'examiner maintenant le passage de mimèsis II à

mimèsis III, — de la configuration de l'action à sa refiguration
par le lecteur.

De par le fait qu'elle offre une alternative à la lecture linéaire
du temps, la reprise du récit par son destinataire permet à ce
dernier de se refigurer son expérience temporelle. Lorsqu'il lit un
récit pour la nième fois, il est moins surpris par la découverte de
la trame narrative de l'histoire que tenté d'appréhender les
«épisodes eux-mêmes bien connus comme conduisant à cette fin38».
C'est ce que nous faisons lorsque, connaissant l'histoire par cœur,
nous guettons l'un ou l'autre moment fort du récit : le moment du
renversement ou celui du dénouement par exemple, mais aussi
chaque événement en tant qu'il contribue à la progression du récit.

Alors que c'est généralement sur l'irréversibilité du temps que
l'on met l'accent, du moins en Occident, la reprise du récit
permet, elle, d'inverser en quelque sorte l'ordre dit «naturel» du
temps : reprendre un récit permet à celui qui connaît bien l'histoire

non seulement de lire la fin dans le commencement, mais
également de lire le commencement dans la fin. Or, c'est non
seulement l'histoire que le lecteur comprend, ce faisant, à rebours,
mais bien le temps lui-même, affirme Ricœur. En effet :

En lisant la fin dans le commencement et le commencement dans
la fin, nous apprenons aussi à lire le temps lui-même à rebours,
comme la récapitulation des conditions initiales d'un cours d'action
dans ses conséquences terminales39.

Finalement, la réponse concrète que la poétique apporte au
paradoxe augustinien du temps consiste en l'acte configurant lui-
même qui permet qu'en lisant un récit, je me souviens du début et
j'attends le point final. Ainsi, mon âme est-elle présente à la fois
au passé, au présent et au futur.

Rappelons pour conclure ce qui fait l'essentiel de la thèse de
Ricœur, à savoir que raconter des histoires constitue l'expression
privilégiée du caractère temporel de l'existence. Considérant notre
expérience temporelle comme avant tout « confuse, informe et, à la
limite, muette40», il fera de la narration le moyen privilégié de
donner corps au temps. Le philosophe va même jusqu'à affirmer

38. Ibid.
39. P. Ricœur, Temps et récit /, p. 131.
40. Ibid., p. 12.



50 ÉTUDES DE LETTRES

qu'il n'est de «temps pensé que raconté41». Tel est du moins le
présupposé qui guide toute l'enquête qu'il mène dans Temps et
récit, présupposé en faveur duquel il argumente sans relâche :

Le monde déployé par toute œuvre narrative est toujours un
monde temporel. Ou, comme il sera souvent répété au cours de cet
ouvrage : le temps devient temps humain dans la mesure où il est
articulé de manière narrative; en retour le récit est significatif dans la
mesure où il dessine les traits de l'expérience temporelle42.

Pris dans la perspective propre à Paul Ricœur, le récit est donc
mis au service du temps43: en effet, le propre du raconter est ici
avant tout d'« articuler le temps de manière à lui donner la forme
d'une expérience humaine44». C'est donc finalement grâce à la
médiation privilégiée du récit que l'homme serait à même, pour
Ricœur, de porter son expérience temporelle au langage comme à

la conscience. Et Ricœur d'aller jusqu'à affirmer en écho à la
fameuse formule de Lacan que « [...] le temps est structuré comme
un récit45».

L'enquête que Ricœur conduit dans Temps et récit, l'amène
par ailleurs à examiner en détail non seulement ce qui distingue,
mais aussi ce qu'ont en commun le récit de fiction et le récit his-
toriographique. Parler d'histoire c'est en effet évoquer à la fois la
discipline scientifique, que l'anglais désigne par le terme History,
et l'œuvre de fiction, ce que les anglophones appellent story.

Loin de vouloir nier les différences qui existent entre ces deux
registres narratifs, Ricœur montrera par exemple que si en
Histoire, le récit prétend «à la vérité par rapport à ce qui est
"réellement" arrivé46», l'œuvre de fiction renvoie en revanche, et
avant tout, à ce qui aurait pu arriver.

Toutefois, et bien que distinctes du point de vue de leur
prétention à la vérité, l'histoire savante et la fiction n'en présentent
pas moins une «référence commune ou croisée41 ».

41. P. Ricœur, Temps et récit III, p. 435.
42. P. Ricœur, Temps et récit /, p. 17.

43. Paul Ricœur, Réflexion faite, autobiographie intellectuelle, Paris: Esprit
(Philosophie), 1995, p. 62.

44. Ibid., p. 63.
45. Paul Ricœur, La Critique et la conviction, entretien avec F. Azouvi et M.

de Launay, Paris: Calmann-Lévy, 1995, p. 125.
46. P. Ricœur, « Mimèsis, référence et refiguration dans Temps et récit», p. 37.
47. P. Ricœur, « Ce qui me préoccupe depuis trente ans », p. 231.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 51

Contrairement à l'idée courante, la fiction n'est en effet pas
sans référence : Ricœur insiste sur le fait que tout système symbolique

contribue à configurer ce qui dans la réalité fait déjà figure.
L'imaginaire fictionnel ne saurait être intelligible s'il ne se trouvait

pas ancré dans le champ pratique qui s'inscrit par définition
dans le temps.

Quant à la référence propre à l'Histoire, elle reste invérifiable :

en effet, en tant qu'il n'est plus, le passé n'est visé qu'indirectement

par le discours propre à cette discipline. Or, étant donné que
l'histoire savante ne peut que «reconstruire le passé», il est lui-
même «œuvre de l'imagination48».

Aussi Ricœur considère-t-il que tout récit historiographique
est lui-même pour une part fictif, le temps des événements qu'il
est censé rapporter étant par définition passé. Réciproquement, la
fiction met en jeu une succession d'événements dont la structuration

ne peut qu'évoquer, ne serait-ce que par contraste, la temporalité

qui gouverne l'expérience vive.
De par la médiation de la mise en intrigue qui leur est

commune, l'histoire savante comme la fiction réfèrent donc toutes
deux au «fonds temporel de l'expérience humaine49». D'où l'idée
d'un «entrecroisement entre les visées référentielles respectives
de l'histoire et de la fiction50», qui s'exprime de façon privilégiée
au sein même de cette temporalité mixte qu'engendre la configuration

narrative des faits. Aussi, le récit de fiction comme le récit
historique font-ils tous deux face, et bien que par des moyens
distincts, aux énigmes de la temporalité, conclut Ricœur.

Restait tout de même à mettre en évidence une « structure de

l'expérience51» qui permette d'intégrer les deux grandes classes
de récits. Et c'est en examinant la catégorie narrative du personnage

que Ricœur en arrive finalement à développer le concept
d'identité narrative.

En effet, et du fait que c'est l'action humaine que le récit
contribue à configurer, la mise en récit implique par définition un
voire plusieurs agents. Aussi est-ce toujours l'histoire d'au moins
un personnage que le récit met en scène, histoire qui n'a d'intérêt
que parce qu'elle raconte un certain nombre de péripéties qui
conduisent finalement soit au bonheur soit au malheur.

48. Ibid., p. 232.
49. Ibid., p. 231.
50. P. Ricœur, Temps et récit III, p. 441.
51. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 138.



52 ÉTUDES DE LETTRES

Défini par Ricœur comme «celui qui fait l'action dans le
récit», le personnage est lui-même mis en intrigue: l'identité de
ce dernier se construit et se transforme au fur et à mesure que le
récit progresse. Difficile par exemple d'évoquer Antigone, Œdipe,
ou Cendrillon sans raconter l'histoire dont ces personnages sont
les héros. Aussi est-ce en définitive les personnages, et plus
particulièrement l'identité de ceux-ci que le temps narratif affecte,
lequel révèle la référence croisée de l'Histoire et de la fiction :

Raconter en effet prend du temps, et surtout organise le temps.
Le récit est un acte configurant qui, d'une simple succession, tire
des formes temporelles organisées en totalités temporelles fermées.
Ce temps configuré est structuré par des intrigues qui combinent des

intentions, des causes et des hasards. Lui correspond le temps des

personnages du récit, qui est simultanément mis en intrigue. Ainsi
est conférée aux acteurs de l'histoire une identité d'un genre
unique: l'identité narrative52.

4. Pour conclure...

Penser le temps: tel semble être l'enjeu principal de la
réflexion menée par Paul Ricœur tout au long de Temps et récit.
Notons cependant au passage, et avec Ricœur, que ni la poétique,
ni, et encore moins la philosophie ne sauraient évacuer le caractère

énigmatique du temps, énigme que la «puissance du dire
narratif» à refigurer le temps ne peut épuiser53. En effet, et même si
la narrativité permet d'envisager le temps de façon plus créative
que ne le permet la philosophie, le récit n'en reste pas moins une
médiation imparfaite pour penser le temps.

Repris dans Soi-même comme un autre, la théorie narrative et
plus particulièrement le concept d'identité narrative permettront à

Ricœur de développer une anthropologie philosophique qui tient
compte du fait que «la personne a une histoire, qu'elle est sa

propre histoire54». Le philosophe défendra la thèse selon laquelle
seule une conception narrative serait à même de nous aider à penser

une identité «que le changement ne fasse pas éclater55».
Nous espérons avoir montré que c'est bien en philosophe que

Ricœur fait appel à la théorie narrative pour renouveler la problé-

52. P. Ricœur, «Le temps raconté par Paul Ricœur», p. 14.

53. P. Ricœur, Temps et récit III, p. 467.
54. P. Ricœur, Soi-même comme un autre, p. 137.
55. S. Bonzon, «Paul Ricœur, Temps et récit: une intrigue philosophique»,

p. 365.



CONTRIBUTION NARRATIVE À LA PROBLÉMATIQUE DU TEMPS 53

matique du temps d'une part, et celle du soi d'autre part. Or, étant
donné l'interdit de «raconter des histoires56» qui scelle la
naissance de la philosophie comme discours rationnel autonome, l'on
peut s'interroger avec Jean Greisch sur quelques-unes des raisons
qui ont pu amener Paul Ricœur à conférer une place aussi importante

au récit. En effet :

Que certains philosophes redécouvrent de nos jours le problème du
récit ne va nullement de soi [...] La naissance de la philosophie
comme discours rationnel autonome porte la marque d'un interdit:
quiconque veut se plier aux exigences conceptuelles propre à la
compréhension philosophique doit renoncer à raconter des histoires57.

Remarquons tout d'abord que la philosophie de Paul Ricœur
ne raconte bien entendu aucune histoire particulière mais que
c'est bien à la théorie narrative en général que ce penseur fait
appel pour sortir des impasses auxquelles conduit à son sens la
spéculation philosophique.

Or, si la théorie narrative est à même, pour Ricœur, d'aider les

philosophes à penser le temps comme la personne, c'est avant
tout qu'il considère qu'il n'est «pas d'expérience humaine qui ne
soit déjà médiatisée par des systèmes symboliques et, parmi eux,
par des récits, [...]58» Le rôle que Ricœur confère au récit à

l'intérieur de sa philosophie semble donc étroitement lié au statut
qu'il confère au langage en général.

Mais si Ricœur privilégie tout particulièrement le discours
narratif, c'est que le récit a pour centre de gravité l'agir comme le

pâtir humains, lesquels s'enracinent dans la dimension temporelle
de l'expérience. Grâce à la narration, le temps sort ainsi en
quelque sorte de la philosophie et cesse d'être un concept pour
« entrer dans la vie59».

Le recours à la théorie narrative dénoterait alors d'une volonté
de faire du discours philosophique un discours vivant, susceptible
de rendre compte du caractère irrévocablement temporel de
l'expérience humaine d'une part et d'aider chacun d'entre nous à

56. Jean Greisch, «Rationalité narratologique et intelligence narrative», in Le
récit, aspects philosophiques, cognitifs et psychopathologiques, éd. Q. Debray,
B. Pachoud, Paris : Masson, 1993, p. 8.

57. Ibid.
58. P. Ricœur, Temps et récit I, p. 141.
59. Marc-Alain Ouaknin, Bihliothérapie, lire, c'est guérir, Paris: Seuil, (La

couleur des idées), 1994, p. 52.



54 ÉTUDES DE LETTRES

vivre notre condition temporelle de la façon la plus sensée
possible d'autre part.

L'on peut par ailleurs se demander, et ce sera là notre conclusion,

si le fait que Ricœur place la théorie narrative au cœur de sa

philosophie ne témoigne pas, notamment, de son attachement
intime à la tradition biblique. Cette dernière n'est-elle pas en effet
fondée sur des récits au sein desquels l'homme est avant tout
présenté dans sa condition temporelle, avec pour horizon premier la
mort comme l'espérance? Vue sous cet angle, l'œuvre de Paul
Ricœur ne signerait-elle pas alors, avec celle d'Emmanuel
Lévinas, que pour penser l'on gagne parfois à se tenir en même
temps à Athènes et à Jérusalem

Muriel Gilbert
Université de Lausanne


	Pour une contribution narrative à la problématique du temps

