
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 1-2

Artikel: La psychanalyse comme science rigoureuse

Autor: Brachet, Tony

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE

Chacun sait que «la psychanalyse n'existe pas», autrement dit qu'elle n'est
pas une science exacte. Elle n'en constitue pas moins un discours rigoureux dont
les algorithmes symboliques, quoique non calculables, font lien et présentifient
pour nous quelque chose de 1'«inconscient», «structuré comme un langage» —
langage entendu ici moins comme langue que comme parole.

La psychanalyse peut être définie avec une certaine unanimité
comme l'élaboration de l'acte de parole en situation transféren-
tielle1. La mention de l'acte de parole suffit à distinguer la psychanalyse

de toutes les thérapies «silencieuses» et à ce titre non
théorisables, même en laissant de côté la question de savoir si la
psychanalyse est essentiellement une thérapie. Car, si elle en était
essentiellement une, elle ne tomberait pas pour autant hors du champ de la
science, à condition de garder à l'esprit la définition kantienne de la
technique comme théorie appliquée. Simplement, la psychanalyse
serait à considérer comme ayant son fondement dans une science située
hors d'elle, et cette science serait une méta-technique, voire la
formalisation d'une technique — comme sont toutes les sciences, même
celles qui, comme les mathématiques, sont leur propre technique.

La mention des mathématiques n'intervient pas par hasard, dans la
mesure où elles constituent certainement la science (ou le langage)
qui a le plus aidé à l'édification de la psychanalyse. Certes, comme le
rappelait par exemple F. Sulloway2, la biologie a été l'immanquable
support de la découverte freudienne. Ce modèle est à entendre hors de

toute acception réductionniste. La métapsychologie, en particulier,
tourne le dos à tout biologisme pour tomber dans ce que Freud ap-

1. «La psychanalyse aujourd'hui», in Encyclopédie philosophique universelle,

Paris: P.U.F., 1989.
2. Franck J. Sulloway, Freud, biologiste de l'esprit, Paris: Fayard, 1981.



174 ÉTUDES DE LETTRES

pelle au sujet des pulsions «la mythologie de la psychanalyse». Dans
ces conditions, et en l'absence d'une science sociale capable de faire
pièce à la psychanalyse (en l'absence, notamment, d'une théorie
marxiste du désir), l'impulsion ne pouvait venir que des sciences
formelles.

Cette impulsion est essentiellement l'œuvre de Jacques Lacan. On
le verra, l'auteur de ces lignes est loin d'être lacanien stricto sensu.
Cependant, force est d'admettre que le geste lacanien est le seul qui
ait tranché définitivement (trop, aux yeux de certains) d'avec la biologie

sans pour autant ramener la psychanalyse à l'univers (kleinien) du
fantasme. On pourrait en gros distinguer dans la psychanalyse
actuelle trois empires dominants :

— l'empire freudien, irréductiblement marqué par la biologie (Marie
Bonaparte en demeure l'idéale illustration) et par les techniques et
modes d'approches propres aux sciences exactes (analyse classique
ou cartésienne, postulat d'objectivité ou d'objectivation, déterminisme

latent et responsabilisation des sujets sur le mode adaptatif de
Y american way of life)-,
—- l'empire kleinien, hostile aux sciences exactes, mais fonctionnant
tout de même comme la «démarcation objective» de celles-ci, un peu
comme le jungisme (qui est par exemple l'équivalent japonais du

kleinisme) double le concept de déterminisme par celui de synchronie,

les deux opérant en simultanéité au sein d'un même ensemble
idéologique ;

— l'empire lacanien, soucieux de déplacer la seientificité «exacte»
sur la scientificité «formelle», laquelle échappe aux écueils propres
aux postulats du déterminisme et de l'objectivité.

On reconnaît sans peine dans ce qui précède la tripartition, propre à

Lacan, du réel, de l'imaginaire et du symbolique. Encore une fois,
mon but n'est pas de promouvoir une telle tripartition. Je la
mentionne parce qu'elle me parait symptômale de la situation actuelle de
la psychanalyse, au sens où Lacan considérait que la psychanalyse
elle-même est un symptôme3.

Dès lors, comment un symptôme peut-il être scientifique La
réponse de Lacan est qu'un symptôme devient scientifique quand il
parvient à se constituer comme symbole. Cette réponse pourrait évoquer
celle de Jung. Mais, alors que Jung entend le symbole au sens ésoté-

rique du terme (et il aurait quelque raison de se prévaloir de Freud en

3. Jacques Lacan, «Conférences aux Universités Nord-Américaines»,
Scilicet, 6-7 (1976).



LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 175

cela), Lacan le prend au sens mathématique. Il y a autant de différence

entre Lacan et Jung qu'entre le Platon du «mathème» et le
Platon du «mythème», c'est-à-dire très peu.

Une telle thèse est sans doute irrecevable par la communauté
psychanalytique. Elle n'est pas recevable par le jungisme qui n'admet
que la mathématique «ésotérique» (par exemple, ordinale et non
cardinale). Et pas davantage par le lacanisme pour lequel le réel joue
pour le symbolique le rôle de «chose en soi», certes inconnaissable,
mais descriptible par les moyens de la topologie. Pour qui veut éprouver

la scientificité du lacanisme, c'est la topologie qu'il lui faut
examiner.

Ce n'est pas en effet le symbolique qui fait problème : il est
parfaitement descriptible par des moyens algébriques ou combinatoires du

genre de ceux dont fait usage Lacan dans la Lettre volée4] on peut
même admettre que cette description rend compte, comme il le veut,
de la pulsion. Mais, justement, la pulsion est un concept-limite de la
psychanalyse (si la psychanalyse a des concepts qui lui sont propres),
elle est analysable par la biologie (en termes de chaîne de réflexe
formalisée à l'aide d'indicateurs électro-chimiques) ou par la théorie des

automates (comme le fait de plus en plus Lacan), ce qui montre bien
son indifférence à l'opposition du symbolique et du réel. Or, une
science du réel, c'est précisément ce que cherche Lacan, tel Descartes
cherchant une physique.

Le genre de science du réel qu'il propose, une science topologique
donc, commence par subvertir les relations d'objet. Elle se poursuit
en subvertissant aussi le sujet5. Elle se présente donc comme une
déconstruction de ce couple épistémologique, ou plus précisément,
suivant la métaphore de la bande de Mœbius, elle abolit toute différence
entre intérieur et extérieur.

Si la science correspond à ce qu'on appelle en milieu lacanien
«l'idéologie de la suppression du sujet», alors le lacanisme, à travers
la topologie, rejoint tout à fait la scientificité. Mais il est clair que
c'est cette suppression ou subversion qui l'intéresse, et non par
exemple le développement de la théorie des invariants de groupe dans

l'esprit d'un Félix Klein. Il faut alors voir ce que devient cette scientificité,

dont le projet ne nous choque nullement pour notre part (vu
l'état des différents «sujets» de l'histoire), dans la psychanalyse.

4. Jacques Lacan, Ecrits, Paris: Seuil, 1966.
5. Ibid., «Subversion du sujet et dialectique du désir»



176 ÉTUDES DE LETTRES

Il nous faut revenir ici un instant à notre point de départ, à l'acte de
parole. L'optique de Lacan qui repose sur un parallélisme du symbolique

et du réel (un parallélisme algébrico-topologique) suppose que
le langage, mieux la parole, peut être formalisé. Si l'on rappelle la
définition de Saussure que la linguistique a pour objet la langue à

l'exclusion de la parole, alors on comprend que Lacan définisse
l'inconscient comme un langage, et les deux comme une structure,
formalisable sinon déjà formelle. L'ensemble de l'intention laca-
nienne assume donc l'hypothèse du formalisme.

Or, qu'est-ce que le formalisme, sinon l'abstraction de tout
contenu, de tout réel La topologie, science du réel, n'est pas
formelle. Elle est «saisie du réel par des moyens imaginaires6». Ce n'est
donc pas elle qui sera formalisée. Et, en effet, la parole n'a pas de
lieu7. La parole est temps. La formalisation de Lacan s'avance donc
vers une logique du temps. Mais cette formalisation, ce n'est pas lui
qui l'a produite. En dissolvant l'Ecole freudienne, il indique seulement

que ce n'est pas la voie suivie jusqu'à présent qui est la voie
propre à la psychanalyse. En effet, cette voie a seulement produit «un
jungisme à la française».

L'heure n'est certes pas à un «jungisme à l'européenne». L'Europe
comme «empire du milieu» dans le champ de la psychanalyse n'a pas
à gauchir le freudisme en le mythologisant, quelles que soient les
suggestions de Lacan lui-même à ce sujet («la psychanalyse est une
escroquerie»), au moment où le lacanisme précisément s'exporte
massivement sur d'autres continents que celui de son origine, notamment

en Amérique du Sud où il semble appelé à supplanter le klei-
nisme. Si donc le symbolique détrône l'imaginaire rien d'étonnant
qu'à son tour l'imaginaire vienne détrôner le réel, que la psychanalyse

de Vienne et de Paris prenne à son tour des allures «exotiques».
Et c'est bien ce que l'on peut observer dans la plupart des librairies
universitaires françaises ou anglaises par exemple, où l'on voit la
littérature ésotérique jungienne équilibrer quantitativement la
freudienne ainsi que la sexologique qui est sa version populaire du côté
du «réel» biologisant.

Nous assistons donc à ce que Kojève appelait la «japonisation» des
Occidentaux. Il n'en excluait pas les Russes qui, pendant ce temps,

6. Jacques Lacan, «L'insu que sait de l'Une-bévue s'aile à mourre», Le
Séminaire, 1976-77. Paris: Seuil, 1977.

7. Armando Verdiglione résume par cet aphorisme l'esprit des travaux
freudiens sur l'aphasie. Il parle encore d'«aphasie structurale de la parole».



LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 177

découvrent Freud. Le monde de la psychanalyse est le lieu d'un
déplacement d'Est en Ouest qui vient lui-même subvertir la «topologie
des dimensions». Plus précisément, et comme l'avait sans doute
aperçu Freud celles-ci s'avèrent intopologisables. La psychanalyse ne

peut démontrer, malgré les efforts de Lacan, qu'elle touche à un réel,
et c'est sans doute en cela qu'elle peut le plus sûrement être qualifiée
de scienct formelle ou science de la parole.

La psychanalyse est une logique, qu'on l'appelle avec Verdiglione
«logique de la nomination» ou qu'on la considère comme une
nouvelle mathesis universalis, préalablement dialectisée, à la manière de
Badiou. La logique est ce qui reste de la psychologie si on en ôte le
transfert. L'isolation du transfert est ce qui fait de la psychanalyse une
métapsycholgie. Il faut rappeler à ce sujet que Freud considérait
originellement le transfert comme un accident de la cure, secondairement
comme un effet de la résistance («résistance de transfert»); alors que
Lacan attribue la résistance à ce qu'on ne peut qu'appeler le contre-
transfert de l'analyste («il n'y a de résistance que de l'analyste»).

L'isolation du transfert ne peut fonder la psychanalyse, contrairement

aux erases entendues ici et là : «la psychanalyse, c'est le transfert».

Le transfert, s'il existe (comme qualifiant spécifiquement la
situation analytique) est contre-transfert parce que l'identification est
impossible, qu'elle entre en contradiction avec le narcissisme. Avec
l'identification tombe aussi une part importante de la psychologie,
celle de la «formation de la personne», depuis que Lacan en a démontré

la prégnance symbolique. L'identification concerne la singularité,
et par là elle mérite aussi le nom de contre-identification. C'est ce

qu'on appelle les «garde-fous» (anciennement les «défenses»). Le
paradoxe de l'identification fait de la psychanalyse une «apsychologie»,
et par là encore une logie ou logique, du fait que la psyché n'est pas
son objet.

Lacan a beaucoup insisté sur l'inutilité, voire le caractère nocif, de

toute tentative d'insight visant à comprendre les analysants. Rien
n'est plus éloigné de la psychanalyse que la «psychologie comprehensive»

que les classiques de la phénoménologie (Husserl, Dilthey)
opposent à la «psychologie explicative» c'est-à-dire mise en forme
théorique. La théorie et la pratique sont elles-mêmes des formes du
discours à partir du moment où une pratique est humaine et s'insère
dans un «procès de production»; c'est ce qui justifie de parler, comme
Althusser, de «pratique théorique». On ne voit pas en quoi une
pratique non-discursive d'«écoute» ou d'«empathie» différerait de la
simple mise en culture du transfert. On a d'ailleurs assez reproché à

certains psychanalystes, à tort ou à raison, d'user de la «pratique non



178 ÉTUDES DE LETTRES

théorique» de l'hypnose ou de l'influence, en passant par la simple
suggestion, comme si identification et transfert pouvaient coïncider,
en réalisant l'économie du narcissisme.

Le narcissisme demeure peut-être l'impensé majeur de la psychanalyse.

S'il fallait déterminer un «axiome» de cette dernière, c'est
sans doute cette notion, et non celle de culpabilité que nous désignerions.

Le narcissisme demeure indifférent aux pulsions. La notion de
fantasme ou d'image ne l'épuisé pas en tant que l'imago narcissique
est déjà une identification : on ne peut ni le présupposer ni le déduire
du «stade du miroir» qui suppose déjà l'intérêt narcissique pris à
Y imago propre, donc l'identification, à moins de traduire ledit stade,
comme le fait Lacan, en termes génériques antérieurs à la formation
de l'espèce humaine. Le stade du miroir appartient à la «psychologie».

Si la psychanalyse veut être une «métapsychologie» — et éviter
l'assaut critique d'une «métapsychanalyse» quelle qu'elle soit — elle
doit relativiser et sans doute dé-phénoménologiser le «stade du
miroir». C'est en ce point que la confrontation de Lacan avec Merleau-
Ponty ou Platon est du plus haut intérêt. Merleau-Ponty : parce qu'il
lie — fort de la tradition phénoménologique — la spatialité révélée

par le miroir à la dynamique du corps propre ; mais d'où savons-nous
que ce corps est le corps propre, alors qu'il n'apparaît pas tel dans la
psychose Platon : parce que la réflexion platonicienne sur le miroir
engage à considérer qu'il y a encore d'autres dimensions «derrière» le
miroir, autres dimensions au sens mathématique autres en tout cas que
l'imaginaire, le réel et le symbolique, encore réductibles d'ailleurs si
l'on songe que le réel n'est à titre de «chose en soi» que le miroir du
symbolique.

Il s'agit de se demander si la parole, elle, a des dimensions. Le projet

même d'une topique (qui n'est pas encore une topologie) comme
matérialisation de 1'«inconscient,» («l'inconscient, nous ne savons
pas s'il existe hors de la psychanalyse8») invite à admettre au moins
celle du refoulement. L'inconscient freudien, c'est le refoulé.
Verdiglione l'appelle la matière de la parole9 et il en conclut que le
parlant est originairement psychotique («la matière est la psychose de

la parole»). Il y a là plus que matière à un joke si l'on songe que dans

sa conférence de Yale en 1978 Lacan déclarait: «Je suis
psychotique10.»

8. J. Lacan, «Entretiens...», Scilicet ,6-7 (1976).
9. Armando Verdiglione, La Liberté que je prends, Paris : Gallimard, 1983.

10. J. Lacan, op. cit.



LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 179

En fait la psychanalyse a défait la forme freudienne de sa scientifi-
cité, sous l'influence, dans les années 60, de l'antipsychiatrie comme
auto-critique d'une science constituée au XIXe siècle précisément à

l'ombre de paradigmes et de modèles épistémologiques peu
pertinents, incorporés directement depuis la médecine et par-delà la biologie

générale, finaliste puis causaliste. La finalité alimente, importée en
psychiatrie, le projet d'adaptation dénoncé par exemple par Cooper
dans «Mort de la famille». Le titre évoque tout à fait celui de Berl :

«Mort de la morale bourgeoise», la morale bourgeoise étant justement
celle de la finalité ou de 1'«harmonie» économique, en sorte que tous
les conflits individuels soient pré-réglés au plan social. La causalité
nourrit le thème des «facteurs perturbants», de la «guérison» et de
1'«identification au symptôme» comme critère de la fin d'une cure,
même chez Lacan («savoir y faire avec son symptôme, c'est le fin
mot de l'analyse»).

La psychanalyse doit être libérée de ces modèles et de leurs contre-
modèles. La morale n'est pas plus bourgeoise que la bourgeoisie n'est
morale. La «société» elle-même a disparu. La société n'est plus que le
réfèrent du discours moral qui cherche aujourd'hui à humaniser la
politique (sans doute parce qu'elle n'est déjà que «trop humaine» en un
tout autre sens) en transformant les rapports inter-individuels, et
notamment les rapports salariaux, en contractualisme doublé d'un
consensualisme. La psychanalyse elle-même se fait le reflet de ces
mouvements idéologique en systématisant les concepts fondateurs de

«contrat» et de «règle fondamentale» à l'intérieur d'un pacte de «non-
agression» (notamment sexuelle) et d'«assistance mutuelle» (neutralité

contre paiement) entre analysant et analyste.
Notamment sexuelle : des ouvrages récents11 sont venus nous

rappeler le vieux débat Freud-Ferenczi sur les limites de l'intervention
analytique dans la vie privée des patients. En admettant que la sexualité,

éminemment relationnelle et pulsion par excellence, indice donc
de réalité d'une relation, appartienne bien à la «vie privée», et que la
distinction et l'opposition du privé et du public puisse recevoir un
fondement sûr et certain, notamment en mode de vie «bourgeois»
dont le régime de production tend, selon Marx, à subvertir sans cesse
cette distinction, la question se pose effectivement du bien-fondé
d'une telle intervention. Là encore, je sais qu'on ne s'attend guère à

ce qu'un analyste ouvre lui-même ce genre de questions.

11. Voir notamment Joëlle Augerolle, Mon analyste et moi, Paris : La
Découverte, 1989.



180 ÉTUDES DE LETTRES

La réponse de Freud — qui vaut elle-même intervention, en
l'espèce d'un «contrôle sauvage» où est engagée toute son autorité — à

Ferenczi — qui ne lui demandait rien — est que le simple fait que
l'analyste déroge lui-même à la règle d'abstinence («abstiens-toi de
tout acte décisif pendant la durée de la cure») par l'octroi d'un baiser
ne peut qu'encourager de plus jeunes analystes, et plus encore de plus
jeunes analysantes (car les analysantes sont à jeunesse égale plus
jeunes que les plus jeunes analystes) à pousser plus loin l'octroi.
Autrement dit, comme l'écrit si bien Paul Valéry «le reste viendrait».
Et il vient effectivement d'après les témoignages auxquels je faisais
allusion, la technique amoureuse de l'analyste étant, d'après la
comparaison kantienne bien connue des talents respectifs du médecin et
de l'empoisonneur, tout aussi éprouvée que sa technique proprement
dite. Et si le reste ne vient pas, ne doit pas venir, autant, conclut
Freud, s'en tenir à la règle d'abstinence.

L'intervention de Freud, dans son argumentation, en appelle au

principe kantien d'universalisation des maximes en la forme d'un :

qu'arriverait-il si chacun etc.? Il y donc un «retour à la case départ»
qui peut sembler après tout peu analytique.

Dans le cas de Ferenczi, dont Freud avait déjà tenté d'arranger lui-
même le mariage12, reconnu la séduction personnelle y compris sur
lui et refusé la proposition d'une contre-analyse de contrôle, tout en
admettant qu'il n'était probablement pas parfaitement analysé mais
n'avait pas besoin d'en savoir plus, il n'y eut pas de «retour à la case
départ», Ferenczi n'étant pas kantien. Mais il n'y eut pas non plus
d'arrivée, autrement dit «le reste ne vint pas». Ferenczi répondit par
l'analyse mutuelle qu'il avait en vain proposé à Freud et qu'il accepta
de l'une au moins de ses patientes13. Or, une analyse mutuelle est
quelque chose de nécessairement et de fortement sexué.

La question de déterminer si l'analyse mutuelle appartient au
champ de la psychanalyse est une question décisive à laquelle l'orthodoxie

freudienne, kleinienne et lacanienne répond unanimement par
«non». Cependant l'on peut observer, outre l'existence d'une tradition
ferenczienne tenace, le surgissement ici et là de définitions
paradoxales du transfert qui, développées, conduiraient sans doute à la
résurrection de l'analyse mutuelle, à notre sens. J'en rappellerai deux.
La première est celle, déjà citée, de Verdiglione identifiant transfert et

12. Pierre Sabourin, Ferenczi, paladin et grand vizir secret, Paris: Payot,
1985.

13. Sandor Ferenczi, Journal analytique 1932), Paris : Payot, 1985.



LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 181

contre-transfert, position qui, me semble-t-il, ne peut conduire qu'à
l'auto-destruction, au sens strict ou étroit, de la psychanalyse, à

laquelle en effet Verdiglione a substitué récemment l'expression de

chiffrématique. Sans transfert, certes pas de psychanalyse, même si la
psychanalyse n'est pas le transfert.

La seconde, plus intéressante pour notre propos, est la définition-
thèse de Juan-David Nasio14 selon laquelle analysant et analyste se

partagent le transfert, ce dernier étant plus ou moins identifié à
l'inconscient comme balance temporelle des signifiants fondamentaux —
dits par Lacan S1 et S2, et distribués justement par Verdiglione en
deux séries pulsionnelles s'opposant comme refoulement et
résistance. Dans l'analyse en somme, le refoulement de l'un ferait la résistance

de l'autre (je mets donc Verdiglione avec Nasio). Et cela
expliquerait l'attribution, non pas fausse mais partielle, par Lacan de
la résistance à l'analyste.

L'analyse ne sortirait jamais de ce jeu alterné à l'ombre de

l'échange, ni, par suite, de l'apparente intersubjectivité, en particulier,
il n'y a aurait pas d'autoanalyse possible — alors que, je crois, la
psychanalyse (ou l'hétéroanalyse sur la base du transfert) est ce qui rend
l'auto-analyse possible — s'il n'y avait pas encore, au-delà du couple
du refoulement/résistance qui fonde tout «dialogisme» et en particulier

l'univers psychothérapeutique des «entretiens» (où, dit durement
Verdiglione, une névrose en gère une autre, voire, ajouterais-je, peut
générer une psychose), outre la sexualité et la pulsion de mort, une
troisième fonction. Je dis fonction et non pulsion car une pulsion
troisième assumerait nécessairement une position de médiation sociale et
constituerait un mythe extérieur à la psychanalyse, tel que celui d'une
«tendance familiale», «grégaire», «groupale» ou «consensuelle». (Et
partant la pragmatique transcendantale d'Habermas et Apel ou la
théorie de la justice de Rawls ne sont pas loin de supposer une
pareille «troisième force» pulsionnelle, comme toute politique de
«rassemblement» en général.) Or, la solitude individuelle ou de
l'inconscient est un postulat inéliminable de la psychanalyse, même si
celle-ci est parfois tentée, dans le sillage de la psychiatrie, de traiter la
solitude en symptôme — comme par exemple Mélanie Klein. C'est
justement ce postulat qui assure la distinction de l'inconscient et du
transfert.

La fonction troisième qui est la découverte propre d'Armando
Verdiglione est qualifiée de fonction vide parce que, par elle-même,

14. Juan-David Nasio, Les Yeux de Laure, Paris: Aubier, 1987.



182 ÉTUDES DE LETTRES

elle ne peut rien ajouter à la dualité pulsionnelle sans retomber dans
l'aporie précédente. Bien sûr, elle suppose préalablement individualisée

la résistance, travail partiellement accompli par Lacan, alors que
chez Freud elle est encore traitée comme indice du refoulement. Par
contre Freud voit clairement dans le refoulement l'essence de la
sexualité.

J'en viens par là, en espérant que le lecteur voudra bien m'en
pardonner la crudité et ne pas m'en imputer la teneur, à un autre joke.
L'analyste reçoit sa patiente, la viole et lui dit : «mon problème étant
réglé, voyons le vôtre». L'apologue, si on accepte de le délester de sa
violence phallique, illustre à merveille ce qu'est le jeu alterné du
refoulement et de la résistance (qualifié par Lacan de jeu du maître et de

l'hystérique, chacun ayant barre sur l'autre de par la différence des

sexes, confondue ici avec la logique des fonctions). Il n'est que
d'envisager de cette manière le déroulement de la plupart ces analyses. La
psychanalyse est une érotologie généralisée : ce n'est pas un hasard si
Lacan consacre la plus grande partie du séminaire sur le Transfert à

l'étude du Banquet de Platon.
La psychanalyse est la logique de la différance de l'acte sexuel.

J'écris différance à la façon de Derrida, qui sera considéré ici, malgré
certaines de ses prises de position15, comme n'étant pas très éloigné
de Lacan. La prise à la lettre de la différence sexuelle, sa mise en
coïncidence avec la logique des fonctions à travers le couple
Maître / Flystérique, lui-même reflet de la différence anthropologique
Maître/Esclave chez Hegel, génère l'énoncé-princeps «qu'il n'y a

pas de rapport sexuel». Pas de rapport parce que pas d'écriture. Pas de

grammatosexologie. D'où la différance qui est dans l'acte. Il arrive
même à Lacan de dire qu'il n'y a pas d'acte sexuel (plutôt que pas de

rapport) mais plus généralement, l'acte sexuel est considéré comme
l'équivalent de l'acte manqué, et celui-ci comme réussite de l'inconscient.

Comme le transfert est par ailleurs «la mise en acte de la réalité
de l'inconscient» on comprend que la sexualité trouve son lieu dans le
transfert.

Cependant on ne doit pas oublier que Lacan place au principe du
transfert trois passions : l'amour, la haine et l'ignorance. L'amour est
de transfert, toujours réciproque, quoique non simultané (la simultanéité

est le semblant), distinct du sexe (mais non de la sexualité), il
consiste à donner ce qu'on n'a pas, soit à s'inscrire au titre d'un
rapport qui ferait, par impossible, exister le Phallus (c'est à dire le signi-

15. Notamment dans La Carte postale, Paris: Flammarion, 1980.



LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 183

fiant manquant). C'est pourquoi l'amour comme ce qui manque glisse
à la résistance : «la vraie amour débouche sur la haine». C'est pourquoi

l'angoisse est le manque du manque. L'angoisse est toujours de
castration.

La castration est le moteur de la différence des sexes qui, sans cette
notion, resterait générique, non humaine. Au fond, elle est le sexe
même, cette division du sujet qui le voue à n'être identique qu'à
l'inconscient — la seule chose qu'il possède en propre — et au temps —
de plus en plus reconnu comme consubstantiel à l'inconscient même.

La fonction vide est la fonction du temps. Elle empêche l'échange
du refoulement et de la résistance et défait l'illusion de la simultanéité.

Par elle, les signifiants qui sont la marque des pulsions (les
signifiants et les noms) entrent en relation de réversibilité : c'est la
mort, dont la sophistique et une certaine dialectique ont fait un
schème de la pensée. Une certaine dialectique : celle qui fait résider la
vérité dans l'échange des déterminations signifiantes — plutôt que
des fonctions — sur le mode «blanc-bonnet, bonnet-blanc» dont la
pensée française tire de si grands effets. La dialectique, précisément, à

laquelle s'en prend Kant, autant qu'il est pris par elle, dans
l'Antinomie.

La mention de Kant nous invite à considérer qu'il existe aussi
d'autres modalités du temps. Si le vide, «nom propre de l'être» selon
Badiou est effectivement le contenu du temps, il ne faut pas pour
autant en négliger la série et Vordre. Sur la base des indications
d'A.Verdiglione et en réfléchissant aux problèmes d'une logique du
fantasme j'ai proposé16 d'identifier la notion d'opération à la série,
celle de relation à l'ordre du temps au sens de Kant. J'abandonne les
notions de dimension et de point, du moins dans ce temps fondateur
d'une logique de la psychanalyse, ou plutôt j'en propose la réduction
épistémologique dans le sens indiqué ci-après.

La logique de la psychanalyse — c'est une tautologie. La psyché
est de part en part logos. Ce qui fait de la psychanalyse (on pourrait
dire aussi bien, avec Novalis, logologie) une science rigoureuse, c'est,
pour nous passer encore cette lapalissade, outre sa rigueur, c'est-à-
dire sa prise en compte de la «psychose», sa scientificité. Ce sont
deux traits distincts. Le délire peut-être rigoureux s'il s'agit d'une
«folie raisonnante» au sens de la psychiatrie classique plutôt que

16. Tony Brächet, «Dialectique et psychanalyse», Cahiers du Collège
International de Philosophie, (1989).



184 ÉTUDES DE LETTRES

d'une paraphrénie, mais il n'est pas pour autant scientifique, même
s'il prend l'apparence du «délire des inventeurs».

La scientificité de la psychanalyse réside dans un algorithme.
Encore faut-il que cet algorithme ne soit pas de portée nulle, par
excès d'universalité par exemple — et l'universalité est toujours
excessive. Un analyste, psychiatre de surcroît, se voit proposer dans le
plus grand secret la communication exclusive de la «formule du
monde». Il ouvre le document et lit : «Zéro + Zéro Zéro». La recette
émane d'un obsessionnel borderline dont la spécialité est de faire
alternativement un pas en avant et un en arrière. Mais ce qui me frappe
dans cette formule, c'est qu'elle est mathématiquement correcte. Elle
ne fait que souligner l'absurdité de «l'équation», et par là de tout ma-
thème, en tant que toute équation peut justement, par changement de
membre, être égalée à zéro : par exemple celle du «tenseur universel»
d'Einstein qui est après tout lui aussi une «formule du monde». Ce

qui montre que l'annulation peut être détachée de la folie.
Cette analyse nous montre qu'une opération scientifique

quelconque (et l'annulation n'est-elle pas l'opération par excellence ou
l'opération dernière?) ne diffère pas essentiellement d'une relation
établie par l'écriture, ou, en général, par toute manifestation humaine
et signifiante, entre signifiants pris dans des fonctions distinctes. Pour
en revenir à notre obsessionnel-limite, nous avons supposé que l'un
des zéros est la métaphore de l'autre qui en est la métonymie autrement

dit que ces signifiants se situent sur des axes différents du
langage au sens de Lacan et Jakobson.

La différence, c'est que ces axes sont pour nous des axes, ou, si
l'on veut, des dimensions de la parole. Ce sont bien eux que décrit
l'algorithme de la psychanalyse qui n'est donc pas un algorithme
scientifique au sens strict (linguistique ou autre) mais plutôt l'algorithme

de la scientificité. Pour le dire autrement et de façon quelque
peu heideggerienne : l'essence de la science, c'est sa scientificité hors
de laquelle la science, y compris la psychanalyse comme science, fait
plutôt office de symptôme.

Or, l'algorithme de la scientificité ne s'écrit pas sans la science
elle-même. Les mathématiques font illusion à cet égard, puisque leur
rigueur peut dissimuler, comme dans notre exemple, un manque
absolu de scientificité. Cela nous donne à penser que la scientificité,
même si nous ne savons pas très bien ce que c'est, serait plutôt à

chercher en dehors des mathématiques. Nous nous inscrivons là tout à

fait en faux par rapport au projet d'A. Badiou de trouver dans une
axiomatique ensembliste, coiffée par le platonisme, les voies d'un
dépassement de Lacan.



LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 185

Puisque les mathématiques sont formalisation aboutie (la formalisation

de la formalisation si l'on y ajoute la logique et la théorie des

modèles), l'algorithme de la psychanalyse ne sera pas formel, et par
là il sera irréductible à un calcul. C'est le cas des algorithmes (non
topologiques) admis par les lacaniens sous le nom de «mathèmes».
Leur paradoxe est qu'ils sont censés soutenir la transmission «sans
reste» de la scientificité de la psychanalyse alors qu'ils se révèlent,
comme tels, plutôt intransmissibles. Entendons par là qu'ils ne
s'éclairent que du parcours d'une analyse.

Un peu de mathématique protège de l'imaginaire et beaucoup y
ramène, comme dans «l'imaginarisation du symbolique» dont procède
la topologie. Mais, pour nous, comme par exemple pour Sartre,
l'imaginaire n'est pas une dimension de la parole, plutôt un acte ou un
ensemble d'actes. L'imaginaire n'entre pas dans l'algorithme même si
celui-ci en fournit la condition de possibilité, fonctionnant ainsi, selon
une heureuse expression de François Laruelle, comme une «axioma-
tique transcendantale».

Cet algorithme, quel est-il? Il n'est donc pas formel. Il peut être
symbolique — ce qui signifie simplement qu'il peut s'écrire, ce qui
veut dire encore qu'il comporte, au sens de Lacan, la nécessité. Cette
nécessité est d'abord celle de la réversion des signifiants. Nous l'écrirons

avec Verdiglione : (ns)sn, en codant (n) pour nom.
Une fois effectuée (d'où le problème du temps, et des dimensions

qui sont finalement les dimensions du temps) cette réversion apparaît
comme contingente. L'algorithme comporte donc à la fois nécessité et
contingence ; mais il faut songer que, malgré leur opposition formelle
ces notions entrent aussi, chez Hegel, en rapport de réversion pour
constituer la «liberté». La liberté est l'intemporalité du temps, ce par
quoi il tient à un contenu.

La nécessité est l'écriture des relations ou de l'ordre du temps. La
contingence est Y absence d'écriture (donc l'impossible, tant pour
Lacan que pour son «maître» Kojève) ou la série du temps comme la
simple série du fantasme. La «schizoanalyse» de Deleuze Guattari
repose sur cette sérialité prise comme une relation ou un «rhizome».
Les relations y sont entendues comme relations sexuelles ou sociales
alors qu'elles sont en fait des relations signifiantes et parfaitement
«solipsistes». Il n'y a pas de «politique» de l'inconscient: une telle
politique ne pourrait que reposer sur une «mathématique» comme
celle que propose A. Badiou dans son projet platonicien.

La relation suit plutôt 1'«interprétant» au sens de Peirce et la nature
triadique du signe. D'où l'écriture que j'en propose : s(ns)n, où l'ex-



186 ÉTUDES DE LETTRES

pression (ns) «cœur des choses» (selon la belle expression de J.-L.
Nancy), reprise de la réversibilité fonctionnelle, correspond à la
«double inscription» lacanienne autant qu'à la «sémiose infinie» de la
pragmatique. Joël Dor17 nous raconte par exemple ce rêve de la seule
lettre «H» manifestant tant le désir de prise en charge hospitalière
d'un analysant mélancolique que celui de faire taire son analyste trop
bavard.

La séance, pour paraphraser Derrida, est toujours double : un temps
pour le refoulement, un temps pour la résistance. Quant à la fonction
vide, qui permet «l'analyse du transfert», elle est hors-temps parce
qu'elle est le temps. Il en résulte que le transfert ne s'analyse... que
hors de l'analyse, après plutôt. Le double tour de la demande vaut
l'accès au désir, quand l'analysant a reçu de l'Autre (et non de l'analyste)

son propre message sous forme inversée. Il peut alors passer à

«l'analyse des motivations» et de ce fait il est devenu l'analyste. Ce
dernier a disparu sans qu'il doit nul besoin de s'être identité à lui, ou
au symptôme ou à une quelconque sublimation.

De même l'inconscient ignore le temps parce qu'il est le temps. Le
temps n'a pas d'autre signification que l'inconscient. Hegel a
commencé à le voir, avec ses formules idéalistes reprises par Kojève,
autour d'un rêve de suppression du temps avec dénégation de
l'inconscient. C'est même ce qui permet à Kojève d'apercevoir mieux
que Lacan la résistance comme couverture du nom par le signifiant
((s)n). J'appelle ce dispositif, et l'angle qu'il forme avec le refoulement

((n)s) le contre-temps.
Le fantasme est une opération qui révertit à son tour (mais en

«simultanéité» avec elle) la «logique des relations»: n(sn)s, où les positions

«naturelles» du signifiant et du nom dans la sémiose se voient
interverties, tant dans que hors fonction. Signifiant et nom ne diffèrent

pas en soi, et on ne pourrait définir un nom que par tautologie.
Un nom propre est un signifiant commun, un commun est un signifiant

propre. Ce qui dispose entre autres de la question du «Nom-du-
Père» par laquelle Lacan s'efforce d'articuler la psychose.

Ce qui oppose opération et relation, fantasme et «nomination»
effective — ou écriture — c'est la «lecture» (au sens de : «tête de
lecture») que produit un «sujet» (au gré d'un consensus, car je n'ai pas
défini de sujet pour-soi) de la série quaternaire s, n, (s), (n) où l'on
reconnaîtrait sans peine et respectivement les SI, S2, a, S de Lacan,
matrice des «quatre discours» du maître, de l'universitaire, de l'analyste

17. Joël Dor, Introduction à la lecture de Lacan, Paris: Denoël, 1985.



LA PSYCHANALYSE COMME SCIENCE RIGOUREUSE 187

et de l'hystérique. Ici, la combinatoire nous importe moins que V

interprétation qu'en donne la «pragmatique transcendantale» du
consensus/dissensus social. La clinique est clinique du «différend»
au sens où celui qui prend les signifiants pour des noms (position
hystérique) «diffère» tant de celui qui les prend pour ce qu'il les croit être
(normalité linguistique comme cas-limite) que de celui qui procède à

l'opération inverse (position paranoïaque) et prend les noms pour des

signifiants.
Le fou que Lacan qualifiait d'homme libre est donc celui qui se

«trompe» de réversion, ajoutant à la fonctionnelle l'opérative. Ainsi
les sophistes accentuaient-ils les jokes du sens commun. La philosophie

généralise cette opérativité sous le nom de «réflexivité». Sur le
chemin de l'annulation mais n'y parvenant pas, la négativité
hégélienne chemine entre deux négations qui se comportent comme nom
et signifiant, l'écart empêchant la dialectique de dégénérer en calcul.

Une lecture mathématique de la psychanalyse centrerait l'algorithme

sur le seul concept de fonction pour en tirer, via le thème de la
constance, l'idée de structure — hystérique, paranoïaque, obsessionnelle

et schizoide essentiellement, avec les relais du fétichisme
comme paradigme des perversions et de la phobie comme paradigme
des névroses. Les variations que constituent le symptôme, l'impasse,
etc. seraient mises au compte de la logique opérative combinées avec
le fantasme de l'objet (c'est-à-dire avec la résistance au signifiant). La
«dynamique de la cure» consisterait à produire par l'intervention —
et l'analyste est celui qui intervient — le contre-effet invariant de ces
variations jusqu'à inscrire le symptôme comme symptôme, l'impasse
comme impasse, etc. «Savoir y faire avec son symptôme», le rendre
présentable en tant que style, c'est ce qu'on dénomme improprement
«sublimation» et qui ne constitue ni une structure distincte de celles
reconnues par la clinique, ni une adaptation à la structure d'«autrui»
sous le signe de la normalité.

Il n'y a pas de psychanalyse sans autonomie de la «structure»,
jusque dans sa dimension non structurale que lui confère la mouvance
de la fonction. La schizo-analyse pose la schize comme schize en tant
que projet, c'est-à-dire qu'elle demeure liée à la logique opérative.
Elle rencontre son contre-projet sous la forme de l'analyse
transactionnelle. Enfin, le lacanisme cherche à transformer la structure en
relation par l'écriture. Est nécessaire ce qui ne cesse de s'écrire. Mais
son concept de l'écriture est encore trop littéral (comme celui de
Derrida) et de plus verse dans le scientisme : on parle par exemple de
«l'écriture de Dirac» et on la traite comme la technique du mathème.
Ce n'est pas là ce que nous appelons écriture, mais paradoxale
visualisation graphique de la phone.



188 ÉTUDES DE LETTRES

La mathématisation de l'algorithme réduirait à la réversion ou
symétrie le jeu des fonctions alors que celles-ci expliquent celles-là (et
par là la mathématique elle-même, à l'exclusion des «relations
d'ordre») et elle étendrait cette idée à un concept d'inconscient
entièrement symétrique tel 1'«inconscient non refoulé» de Matte Blanco18.

Or, l'asymétrie des relations est le réel même de la psychanalyse, tandis

que la fonction est cas-limite et que l'opération n'est que la réversion

de ce réel à l'aide d'opérateurs eux-mêmes asymétriques. On ne
fera pas une symétrie avec deux asymétries mêmes relatives, pas plus
qu'une réversibilité avec deux irréversibles (l'ordre et la série) même
si l'un est mixte (le fantasme est mixte d'irréversible et de réversion).
Ce qui mène à rejeter tant la topologie que la «philosophie de la
différence» qui probablement la sous-tend avec le mythe ésotérique d'une
réversibilité générale.

Réversibilité, mathesis universalis, topologie constituent le mythe
de la psychanalyse : elles mènent droit à la «postpsychanalyse». Si la
psychanalyse veut se constituer en science rigoureuse, elle doit se
défaire de ces mythes comme aussi des fantasmes qui les sous-tendent,
au premier chef la simultanéité, à laquelle s'ajoutent très vite l'«in-
analysable», l'«éternité» religieuse et la «liberté» laïque.

Tony Brächet

18. Ignacio Matte Blanco, The Inconscious as Infinite Sets, London:
Duckworth, 1975.


	La psychanalyse comme science rigoureuse

