Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1996)
Heft: 1-2
Artikel: Le mot de Heidegger : "Le language est la maison de I'étre"
Autor: Albertelli, Guido
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MOT DE HEIDEGGER :
«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE»

J’écoute cela. A qui s’adresse-t-il ? De qui est-il question ?
qui parle ? qui écoute ? qui pourrait répondre & un tel lointain ?
Cela vient de si loin et cela ne vient méme pas, pourquoi
m’ignore-t-il 7 pourquoi cette ignorance est-elle & ma portée ?
pourquoi se fait-elle entendre ? Une parole ? et cependant non
pas une parole, & peine un murmure, a peine un frisson, moins
que le silence, moins que I’abime du vide: la plénitude du
vide, quelque chose qu’on ne peut faire taire, occupant tout
I’espace, I’ininterrompu et 1’incessant, un frisson et déja un
murmure, noN pas un murmure, mais une parole, et non pas
une parole quelconque, mais distincte, juste : & ma portée.

M. Blanchot

Cet article essaie de situer le tournant «linguistique» de Heidegger, qui,parti
d’une reprise de la «question de I’étre», en vient a placer le motif du langage au
premier plan. On suivra ainsi la pensée de Heidegger de Etre et temps a
Acheminement vers la parole, pour montrer comment elle fait du langage non
pas I’objet de sa réflexion (ce n’est donc pas une «philosophie du langage»),
mais I’envisage comme événement de ’ouverture de I’étre. Pour en rendre
compte, on développera I’hypothese de cette pensée de 1’ouverture comme «pen-
sée de I'immanence», et du langage comme «milieu» de cette immanence'.

1. Les références des textes de Heidegger cités le plus souvent seront don-
nées dans le texte, avec les abréviations suivantes: AP: Acheminement vers la
parole, Paris: Gallimard, 1976; B: Beitrdige zur Philosophie. Vom Ereignis,
Gesamtausgabe vol. 65, Frankfurt a. M.: Klostermann, 1989 ; ET: Etre et temps.
Les références renvoient a la pagination de I’édition allemande (Sein und Zeit,
Tiibingen: Niemeyer, 1927). La traduction utilisée est celle d’E. Martineau
(Paris: Authentica, 1985, hors commerce); LH: «Lettre sur I’humanisme», in
Questions III-1V, Paris: Gallimard, Tel, 1990; Z: Zollikoner Seminare, éd. M.
Boss, Frankfurt a. M. : Klostermann, 1987.



134 ETUDES DE LETTRES

Die Sprache spricht... Voila bien, sans doute, la moins acceptable
de toutes les réponses a la question qui parle ? La tautologie, ici,
contredit en effet de fagon éclatante ce dont on est au moins toujours
stir dés lors qu’il y a langage, a savoir qu’il y a quelqu’un (ou quelque
chose) d’autre qui parle : le langage ne parle pas, il est parlé. La phi-
losophie a ainsi d’emblée, et pour longtemps, assujetti le langage a
I’homme : zéon logon echon. 11 y a toujours un sujet qui parle, qui
s’exprime, ou un objet qui est exprimé, signifi€ — un «en-dehors», ou
«en-dessous» du langage, que le langage vient au mieux communi-
quer et au pire recouvrir. Par rapport a la pensée ou aux choses, le lan-
gage est ainsi toujours affecté d’une irréductible secondarité?.
Heidegger se distancie cependant toujours trés clairement de cette
conception du langage qui prend comme point de départ «I’activité de
parler», qui comprend le langage a partir du phénomeéne de 1’expres-
sion et finit par en faire un outil aux mains du sujet. Par contre, la po-
sition de Heidegger est au premier abord plus difficile & distinguer
d’une conception «herméneutique», qui envisage le langage a partir
du sens qui se communique, méme découplé d’un sujet qui parle
(nous nous y arréterons plus loin). On peut en effet accentuer «le lan-
gage parle», c’est-a-dire donne «quelque chose» a comprendre, a dé-
chiffrer, a interpréter (le point de départ est déplacé de ’activité de
parler a «ce qui est dit»). On essaiera néanmoins de montrer ici que
la pensée de Heidegger sur le langage ne peut se ramener a aucune
de ces deux théories, qui présupposent également qu’il y ait un «en-
dehors» du langage, une «transcendance» — que ce soit le sujet qui
parle ou le sens qui se communique ; on lira donc «die Sprache
spricht»3: C’est le langage qui parle — et rien d’autre: «La parole
elle-méme est: la parole — et rien en dehors de cela» (AP, p. 14).

Ces éléments tracent les grandes lignes de ce qu’on appellera «pen-
sée de I'immanence» — tentative de penser le «plan» «ol nous

2. Cette secondarité est indiquée par Platon de fagon paradigmatique a la fin
du Cratyle. Admettant la définition des noms comme «images de choses»,
Socrate conclut: «Est-ce de I’image qu’il faudra partir pour apprendre, en ’étu-
diant elle-méme, si la copie est bonne, et connaitre en méme temps la vérité dont
elle est I’'image ? Ou est-ce de la vérité, pour la connaitre en elle-méme, et voir a
la fois si son image a été convenablement exécutée ? [...] Contentons-nous de
convenir que ce n’est pas des noms qu’il faut partir, mais qu’il faut apprendre et
rechercher les choses en partant d’elles-mé&mes bien plutdt que des noms» (439
a-b). Cf. également Philebe, 38c sq. et Aristote, De interpretatione, 1.

3. Cf. AP, p. 22: «La parole est parlante. Cela veut dire aussi et d’abord: la
parole parle.»



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ETRE» 135

sommes» sans prendre appui sur quelque extérieur (transcendant) de
ce plan, fondement ou condition de possibilité sur quoi ou a partir de
quoi il pourrait étre posé (pensée non-métaphysique, donc, si tant est
que la métaphysique peut étre décrite comme cette pensée qui pose la
«réalité» et I’inscrit toujours, de quelque maniere, dans des rapports
de transcendance, d’extériorité). Pour Heidegger, il s’agira de penser
«I’étre», c’est-a-dire I’espace ouvert ou de I’étant vient en présence, a
partir de lui-méme, et c’est dans 1’horizon de ce projet que doit étre
située sa réflexion sur le langage. L’ «expérience» que Heidegger pro-
pose de faire avec le langage (cf. AP, p. 143) sera donc interprétée ici
comme expérience de I’immanence, dont le sens s’indique, sans qu’il
soit forcément clair pour I’instant, dans les tautologies récurrentes,
comme «die Sprache spricht», ou encore : «C’est la parole qui est pa-
role» (Sprache ist Sprache) — dont Heidegger dit qu’elle «ne nous
porte pas vers quelque chose d’autre, ou se fonderait la parole» (AP,
p. 15)*. Le langage est ainsi présenté comme une figure de 1’«incon-
tournable» (das Unumgdingliche)’: ce qu’on ne peut pas contourner,
c’est-a-dire éviter, et, surtout, ce dont on ne peut pas «faire le tour»
pour le cerner, pour le saisir de ’extérieur. — Cette perspective
s’éclairera sans doute si I’on prend les choses depuis le début.

Dans toute son ceuvre, depuis les premieres pages de Etre et temps,
Heidegger poursuit constamment la méditation de ce qu’il appelle la
«question de 1’étre»® (qui constitue pour lui la question méme de
toute la philosophie — et sa reprise se fonde d’ailleurs tout d’abord
[ET, §1] dans cette vénérabilité). Par 13, il ne veut cependant pas sim-
plement éclaircir une ancienne question devenue obscure. Son travail
s’inscrit en effet explicitement dans la perspective d’une «crise des

4. S’il n’est pas fondé, le langage n’en est pas pour autant fondement (Grund)
pour autre chose: «[La phrase:“c’est la parole qui est parole”] ne dit rien non plus
qui nous apprenne si la parole elle-méme est un fondement pour autre chose.»
L’immanence a le caractere de I’abime, de ce qui ne se laisse pas déterminer dans
un rapport de fondement a fondé: «La phrase:“c’est la parole qui est parole”
nous laisse en suspens au-dessus d’un abime (Abgrund), autant que nous serons
endurants a ne pas nous €éloigner de ce qu’elle dit.» (AP, p. 15-16)

5. Cf. «Science et méditation», in Essais et conférences, Paris: Gallimard,
1958, p. 70 sq.

6. C’est-a-dire, dans des termes que Heidegger emploiera plus tard, la ques-
tion de la «venue en présence de ce qui est présent» — ou encore: «qu’est ce que
le est 7».



136 ETUDES DE LETTRES

fondements» des sciences (ET, §3), auxquelles seule une «ontologie
fondamentale» pourra assurer une fondation; le projet est donc un
projet fondationnel, motivé par des soucis qui sont en définitive ceux
de toute la métaphysique — et on ne peut pas écarter le soupgon que
ce caractere traverse de part en part I’ceuvre de Heidegger (ce qui ne
va pas sans générer de fortes tensions internes, vu le caractéreab-
griindlich du «fondement» qui sera dégagé).

Dans cette répétition de la question de 1’étre, Heidegger se voit
renvoyé a ce qu’il appelle Dasein, ¢’est-a-dire a ce que nous sommes
nous-mémes en tant que nous avons toujours une certaine compréhen-
sion, certes la plupart du temps uniquement vague, «préontologique»
de I’étre : «la compréhension de 1’étre est la condition fondamentale
du Dasein comme tel» (Z, p. 236). La question de I’étre prend par
conséquent la forme d’une «analytique du Dasein», seul chemin vers
une ontologie fondamentale (on remarque d’emblée I’analogie avec le
geste de la Critique de la raison pure).

Réélaborant la critique de la subjectivité comme conscience hypo-
stasiée (res cogitans) déja présente chez Husserl dans le concept d’in-
tentionnalité, Heidegger pense le Dasein essentiellement comme
«étre-au-monde». C’est-a-dire que le Dasein n’est précis€ément pas
«quelque chose», un étant fermé sur soi, qui se trouve placé, acciden-
tellement, dans un monde «extérieur»’. Le Dasein n’est donc ni un
objet parmi d’autres, qui se présente dans le monde, ni un sujet
d’abord privé de monde, qui cherche ensuite a jeter des ponts «au de-

7. «[...] Iexister humain n’est fondamentalement jamais un objet présent
(vorhanden) quelque part, ni méme un objet fermé sur soi. Cet exister consiste
bien plut6t en de «pures» — non saisissables optiquement, tactilement — possi-
bilités d’entente (Vernehmensmaoglichkeiten) dirigées vers ce qui vient a sa ren-
contre en s’annongant (das ihm sich zusprechende Begegnende). Toutes les
représentations capsulaires de psyché, de sujet, de personne, de moi, de
conscience, qui ont cours jusqu’ici dans la psychologie et la psychopathologie,
doivent disparaitre, dans la perspective de la Daseinsanalyse, au profit d’une
tout autre compréhension. La nouvelle conception fondamentale de I’exister hu-
main qu’il faut prendre en considération doit étre appelée Da-sein ou étre-au-
monde. Dans cette expression, le Da de ce Da-sein ne désigne bien sir
précisément pas un lieu de I’espace situé a coté de I’observateur, comme on
I’entend vulgairement. L’exister comme Da-sein signifie bien plutot le garder
ouvert (Offenhalten) d’un domaine, a partir du pouvoir-entendre les significati-
vités des donnés (Bedeutsamkeiten der Gegebenheiten), qui s’adressent a lui
(zusprechen) a partir de son étre-éclairé (Gelichtetheit). Le Da-sein humain
n’est, en tant que domaine de pouvoir-entendre, jamais un étant simplement
présent (vorhanden). Il n’est au contraire absolument et en aucun cas quelque
chose a objectiver.» (Z, p. 3-4).




«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 137

hors» vers le monde. La conception heideggerienne de 1’étre-au-
monde est au contraire un effort, qui sera toujours poursuivi, pour se
débarrasser de cette problématique du «monde extérieur», et de la
distinction entre intérieur et extérieur qui la sous-tend. Le Dasein est
ainsi toujours déja rapport au monde, avant toute distinction entre
sujet et objet. Plus précisément, le monde n’est pas I’ensemble de
I’étant donné «en face» du Dasein, il n’est pas «en dehors» du
Dasein: «Le “monde”, au sens ontologique, n’est pas une détermina-
tion de [’étant que le Dasein n’est essentiellement pas, mais un ca-
ractére du Dasein lui-méme» (ET, p. 64). Cela ne signifie cependant
pas simplement une subjectivisation du monde, ni que Heidegger
met entre parentheses le «<monde extérieur». Au contraire, la distinc-
tion entre intérieur et extérieur est dépassée dans ce qui ressemble
plutot a une mise entre parentheéses du «monde intérieur»: «Parlant,
le Dasein s’exprime, non point parce qu’il est d’abord un “inté-
rieur” séparé de l’extérieur, mais parce que comprenant en tant
qu’étre-au-monde, il est déja “dehors”» (ET, p. 162. Je souligne). Le
Dasein n’est rien d’autre que I’espace ouvert désigné comme Da:
«Le Dasein est son ouverture (Erschlossenheit).» (ET, p. 133) Ainsi,
contre I’intériorité, I’intimité, de la subjectivité, Heidegger affirme le
caractere ek-statique du Dasein: «Si je traduis ek-sister par se tenir
dehors (hinaus-stehen), je le fais a partir de la position opposée a
celle de Descartes, contre sa représentation d’une res cogitans au
sens d’une immanence. Mais par le fait méme de cette opposition, je
reprends 1’ancien. Il serait plus correct de traduire “exister” par “sup-

porter, assumer un domaine ouvert” (ausstehen eines Offenheits-
bereiches).» (Z, p. 273-74)%

8. Heidegger insiste en de multiples endroits sur cette «pure extériorité» du
Dasein. P. ex.: «Le Dasein existe et lui seul existe; dés lors I’existence, c’est
étre install€ “en plein air et en plein vent” dans I’étre-ouvert du la: ek-sistence»
(ET, p. 133, apostille c). Ou encore: «Que signifie “existence” dans Etre et
temps 7 Le mot désigne un mode de I’€tre, a savoir I’€tre de cet étant qui se tient
ouvert pour I’ouverture de I’€tre, dans laquelle il se tient, tandis qu’il la sou-
tient. Ce soutenir est expérimenté sous le nom de “souci”. L’essence extatique
du Dasein est pensée a partir du souci, de méme qu’en retour le souci n’est ex-
périmenté d’une maniere suffisante que dans son essence extatique. Le soutenir
ainsi expérimenté est [’essence de I’ekstasis qui est ici a penser. C’est pourquoi
I’essence extatique de I’existence est encore comprise d’'une maniere insuffi-
sante, lorsqu’on la représente seulement comme “extase” (Hinausstehen) et que
I’on congoit le “ex” (Hinaus) comme “éloignement de” I’intérieur d’une imma-
nence de la conscience et de |’esprit; car, ainsi comprise, I’existence ne serait
toujours représentée qu’a partir de la “subjectivité” et de la “substance”,



138 ETUDES DE LETTRES

Toutefois, dans Etre et temps, cette thése que le Dasein est 1’ouver-
ture du monde (premiere ébauche d’une pensée de I’'immanence), est
avancée dans un cadre encore largement imprégné de subjectivisme.
Suivant une orientation transcendantaliste, sur le modele kantien
(médiatisé par Husserl), I’analyse cherche a dégager, en vue d’une
ontologie fondamentale, les conditions de possibilité (de la compré-
hension) de I’étre, de I’ouverture, dans la constitution a priori du
Dasein — transcendant(al): «C’est seulement si la compréhension
d’€étre est que de 1’étant devient accessible comme étant; c’est seule-
ment si est un étant ayant le mode d’étre du Dasein que la compré-
hension d’étre est possible en tant qu’étant.» (ET, p. 212)° 11 est donc
nécessaire d’exposer, rapidement, les résultats de cette «analytique
existentiale», pour indiquer, tout d’abord, la place du langage dans la
structure dégagée dans Etre et temps, et, surtout, pour mettre en évi-
dence les articulations du «tournant» et de la venue au premier plan
du langage dans une «pensée de 'immanence» plus radicalement af-
franchie du subjectivisme.

alors que le “ex” (Aus) reste a penser comme la dis-jonction (Auseinander) de
I’ouverture de I’étre lui-méme. La stasis de I’extatique repose, aussi étrange que
cela puisse paraitre, dans I’in-stance (Innestehen) dans le “ex” (Aus) et le “1a” du
décelement qui est comme tel 1I’étre lui-méme déployant son essence.» («Qu’est-
ce que la métaphysique ?», in Questions I-11, Paris : Gallimard, Tel, 1990, p. 34).
Ce sera une des affirmations centrales de la «Lettre sur I’humanisme» : «L.’es-
sence de I’homme repose dans son ek-sistence.» (LH, p. 105)

9. 11 arrivera d’ailleurs a Heidegger de reconnaitre, comme a contre-cceur,
lorsqu’il revient sur Etre et temps a plusieurs années de distance, cet héritage qui
y encombre la «pensée de I’étre» : «Ce que tente de faire le traité intitulé Etre et
temps, c’est de partir de la vérité de 1’étre — et non plus de la vérité de I’étant —
pour déterminer I’essence de I’homme en ne la demandant a rien d’autre qu’a sa
relation a 1’étre et pour concevoir en son tréfonds I’essence de I’homme, elle-
méme désignée comme Da-sein au sens clairement fixé a ce terme. [...] La rai-
son de la non-compréhension [de cette tentative] réside dans la tentative
elle-méme, qui, parce qu’elle est peut-&tre malgré tout quelque chose d’historia-
lement développé et n’est rien de “fabriqué”, provient de ce qui a eu lieu
jusqu’ici, mais lutte pour s’en détacher et nous fait ainsi nécessairement et
constamment retomber dans la voie de ce qui a eu lieu jusqu’ici, et I’appelle
méme a 1’aide, pour dire quelque chose de tout autre. Mais ce chemin s’inter-
rompt a un endroit décisif. Interruption qui s’explique du fait que, malgré tout, la
tentative faite dans cette voie court, contre sa volonté, le danger de n’aboutir
qu’a renforcer encore la subjectivité et a empécher pour ainsi dire elle-méme le
dépassement du point de non-retour ou plus exactement: la présentation ou elle
atteindrait ce a quoi elle tend par définition. Toute orientation vers 1I’“objecti-
visme” ou le “réalisme” demeure du “subjectivisme”; la question de I’€tre prend
place ailleurs que dans la relation sujet-objet» (Nietzsche, II, Paris: Gallimard,
1971, p. 155-56, tr. revue).



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 139

Heidegger commence son analyse de la «constitution existentiale
du la» (titre sous lequel sont regroupés les § 29 a 34 de Etre et
temps, qui nous retiendront ici) en mettant en évidence ce qu’il ap-
pelle I’ «étre-jeté» (Geworfenheit) du Dasein'®. Par cette expression,
Heidegger veut donner a entendre que l’ouverture est remise au
Dasein, ou plus exactement, que le Dasein est remis («passivement»)
a I'ouverture, il y est jeté (Geworfenheit); le Dasein est donc tou-
jours déja «situé» au sein de 1’étant. Cette «facticité» lui est ouverte
par I’ affection (Befindlichkeit) — qui est I’un des «existentiaux» ori-
ginaires, 1’une des manieres originaires d’«étre le la» (cf. ET, § 29).
L’affection signifie que le Dasein, de par sa structure propre (I’ana-
lyse suit toujours une orientation transcendantaliste), s’en trouve (be-
finden) toujours de telle ou telle maniere, et que le monde qu’il ouvre
est toujours «intoné» (bestimmt). Ce mode d’étre le 1a est méme pré-
senté comme le plus fondamental : «L’affection inclut existentiale-
ment une assignation ouvrante au monde a partir duquel de 1’étant
abordant peut faire encontre. En fait, nous devons, du point de vue
ontologique, confier fondamentalement la découverte primaire du
monde a la “simple tonalité”.» (ET, p. 137-38)

Pourtant, dans Etre et temps, ¢’est manifestement le comprendre qui
est le fondamental privilégié (méme si affection et parler (Rede) sont
déclarés «co-originaires» avec le comprendre!!): «I’étre du La [...] est
essentiellement comprendre» (ET, p. 144; cf. § 18, part. p. 85-86). En

10. C’est la certainement le trait par lequel il rompt nettement avec une philo-
sophie du sujet, ou tout commence avec la saisie de soi de la subjectivité, du
moi, dans la conscience. Dans Etre et temps, toutefois, 1’étre-jeté reste secon-
daire par rapport au comprendre (et au projet) — ce qui ne sera plus le cas apres
le tournant, qui consiste, au moins en premiere approximation, en une «inver-
sion» de ce rapport (opérant ainsi une inflexion du transcendantalisme vers 1’im-
manence).

11. Il y a dans ces passages une oscillation de 1’originaire, entre affection et
comprendre, que Heidegger s’efforce de stabiliser dans la «co-originarité» (de
I’affection, du comprendre et du parler). Cette oscillation résulte nécessairement
du fait que la question vers I’origine, que Heidegger semble ne jamais abandon-
ner, est dénuée de pertinence dans le cadre d’une pensée de I'immanence (telle
qu’elle se dessine ici), pensée de la pure extériorité ou rien ne permet d’assigner
une origine. Cette oscillation est étroitement en rapport avec la circularité de la
structure ontologique du Dasein (telle qu’elle est présentée au § 32, part. p. 152-
53). Or précisément cette circularité ou tout a toujours déja commencé («Toute
explicitation qui doit contribuer a de la compréhension doit avoir déja compris ce
qui est a expliciter» [ET, p. 152]) conduit d’emblée a renoncer a toutes les ques-
tions d’origine. — Heidegger avait certes avancé quelques explications, qui at-
testent cependant surtout d’un grand embarras: «Si nous nous enquérons



140 ETUDES DE LETTRES

effet, le Dasein, comme étre-au-monde, remis a 1’ouverture, assume
originairement celle-ci sur le mode du comprendre. Cette originarité
indique déja I'inscription de Etre et temps dans une métaphysique de
la primauté du sens'?, qui ressortira cependant plus nettement dans la
conception du langage qui en découle. Il faut par ailleurs relever com-
ment a la «passivité» de I’€tre-jeté semble répondre une certaine «acti-
vité» du comprendre — et ce d’autant plus que Heidegger détermine la
structure du comprendre comme projet, ouvrant ainsi la possibilité du
malentendu qui reconduit le comprendre, et donc I’ouverture, a une
«performance humaine» '3

La priorité accordée au comprendre, et, corrélativement, au sens
(ou inversément), retentit nécessairement sur la conception du lan-
gage : en méme temps que I’affirmation de la «co-originarité» de I’ af-
fection, du comprendre et du parler (Rede), Etre et temps opére
pourtant une secondarisation du langage. Le Heidegger de 1927 appa-
rait en fait encore sous ’emprise de ce qu’il dénoncera plus tard
comme une «habitude endurcie» par vingt-cinq siecles de philoso-
phie : «au lieu de penser la parole a partir d’elle-méme, la déplacer
aussitdt pour la glisser parmi les phénomenes de 1’expression» (AP, p.
22). Ainsi, par exemple, la formule énigmatique par laquelle est pré-
sentée 1’«origine» du langage, «aux significations s’attachent des
mots (den Bedeutungen wachsen Worte zu)» (ET, p. 161), atteste,
malgré la précision que 1I’auteur prend soin d’ajouter («ce qui ne veut

thématiquement de 1’&tre-a, assurément ce ne peut étre avec le dessein d’annuler
I’originarité du phénomene en le dérivant d’autres phénomenes, autrement dit de
le soumettre a une analyse inadéquate au sens d’une dissolution. Néanmoins,
I’indérivabilité d’un phénomene originaire n’exclut nullement qu’il ne soit
constitué par une multiplicité de caracteres d’étre. Que de tels caracteres se mon-
trent, et ils seront alors existentialement co-originaires. Le phénomene de la co-
originarité des moments constitutifs a souvent échappé a I’ontologie, en raison
d’une tendance méthodiquement non réfrénée a faire provenir tout et n’importe
quoi d’un “fondement originel” simple.» (ET, p. 131)

12. Bien que I’analyse suive une infinité de détours pour essayer de s’en arra-
cher — c’est ici sans doute un des passages de Etre ef temps ou se marque parti-
culierement I’inadéquation de I’ orientation générale donnée a la question avec ce
que le traité cherche a penser.

13. Malentendu que Etre et temps, en raison de sa fagon méme de poser le
probléme, ne parvient jamais a réduire completement — comme Heidegger le re-
connait lui-méme : «L’inconvénient de cet angle d’attaque, c’est qu’il laisse trop
ouverte la possibilité d’entendre le projet comme une performance humaine ; des
lors il n’y a plus qu’a voir le projet comme structure de la subjectivité.»
(«Séminaire du Thor (1969)», in Questions I1I-1V, Paris : Gallimard, Tel, 1990,
p. 423-24).



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 141

pourtant pas dire que des choses-mots soient pourvues de significa-
tion»), d’une priorité du comprendre, et donc du sens (de la significa-
tion) — qui n’est qu’apres-coup exprimé en paroles.

Le langage repose donc sur le sens, et c’est la compréhension qui
en constitue la condition de possibilité : «Parler et entendre se fondent
(griinden) dans le comprendre» (ET, p. 164). Certes, il ne s’agit pas
ici d’expression au sens «classique» (bien que Heidegger, a la suite de
Husserl, recoure au terme Ausdruck); le langage ne vient pas extério-
riser I'intériorité du Dasein, qui est tout entier extériorité, toujours
déja dehors — étre-au-monde. Le langage, le parler (le langage est ici
aussi déterminé a partir de ’activité de parler), vient plutét articuler
I’ouverture du monde, cette extériorité que le Dasein déploie, est,
dans le comprendre. Néanmoins, cette conception releve toujours,
fondamentalement, de celle, devenue canonique, d’Aristote — non
pas tant, cependant, dans la détermination du signe comme «lieu-te-
nant» de la chose, que, plus généralement, dans le rapport du langage
a un autre que lui, extérieur, qui le précede et le fonde en sa possibi-
lité'* — bien qu’elle s’expose évidemment en des termes (ceux de
I’analytique existentiale) tout autres : «la significativité elle-méme,
avec laquelle le Dasein est a chaque fois déja familier, abrite en elle la
condition ontologique de possibilité permettant que le Dasein com-
préhensif, en tant qu’il est également explicitatif, puisse ouvrir
quelque chose comme des “significations” qui, de leur c6té, fondent a
nouveau I’étre possible du mot et de la langue». (ET, p. 87)1°

14. Le langage vient articuler comme «aprés-coup» |’ouverture constituée par
ailleurs: «l’ouverture pleine — constituée par le comprendre, 1’affection et
I’échéance — du 1a regoit du parler son articulation» (ET, p. 243); la co-origina-
rité€ du langage dans la constitution de I’ouverture semble complétement effacée.

15. On trouve ailleurs une formulation moins embarrassée par la terminologie
de E'tre et temps : «Pourquoi avons-nous, comme étres humains, quelque chose a
dire, a la différence des animaux, si dire signifie: laisser voir, rendre manifeste ?
Sur quoi se fonde le dire? si vous percevez quelque chose comme quelque
chose, par exemple cette chose comme un verre, comme étant tel, il doit étre évi-
dent (offenkundig) pour vous que quelque chose est. L’€tre humain a donc
quelque chose a dire parce que le dire comme laisser voir est un laisser voir de
I’étant comme d’un étant tel ou tel. L’€tre humain se tient donc dans la manifes-
teté de I’étre, dans le dévoilement (Unverborgenheit) de I’advenant. C’est la la
raison (Grund) de la possibilité, et méme de la nécessité, de la nécessité essen-
tielle du dire ; du fait, donc, que I’homme parle.» (Z, p. 117)



142 ETUDES DE LETTRES

La premiere formulation d’une «pensée de I’immanence» sous la
forme de la répétition de la question de 1’étre au travers d’une analy-
tique du Dasein est donc restée empétrée dans 1’orientation transcen-
dantale du questionnement!®, qui I’a conduite a chercher les
conditions de possibilité de I’ouverture que le Dasein a a étre dans la
structure d’étre du Dasein lui-méme. Ces conditions de possibilité
constituent donc toujours un élément d’extériorité (ou d’intériorité)
— de transcendance. Le projet de penser 1’existentialité du Dasein,
caractérisée ici comme «immanence ‘“dans” I’extériorité» est ainsi
rendu impossible par la «méthode» méme, transcendantale, par la-
quelle il s’agissait de la penser. C’est pourquoi Heidegger opérera ce
qu’il appelle un «tournant»: alors que Etre et temps cherchait la possi-
bilité de la compréhension de I’€tre dans le comprendre (qui était au
premier plan: «c’est seulement parce que le Dasein est en tant que
constitué par I’ouverture, c’est-a-dire le comprendre, que peut en gé-
néral étre compris quelque chose comme 1’étre — que la compréhen-
sion d’étre est possible» [ET, p. 230]), cette possibilité du comprendre
sera désormais cherchée, plus radicalement, dans la donation «préa-
lable» de 1’étre qui se donne a comprendre : «Si au Dasein n’était pas
envoyé (geschickt) I’étre, 1l n’y aurait pas non plus de compréhension
d’étres» (£, p. 271)

Pour I’essentiel, Etre et temps fait donc trop de place a la question
de la constitution, devenue centrale pour Husserl apres les Recherches
logiques et qui entraine inévitablement la phénoménologie vers une
philosophie transcendantale (idéalisme transcendantal). Le tournant
consistera précisément a écarter cette thématique transcendantaliste
au profit de la donation'”: pour qu’il y ait compréhension, il ne faut

16. «Orientation transcendantale du questionnement» est en réalité une sorte
de pléonasme. En dernier recours, Heidegger renoncera ainsi au questionnement
lui-mé&me (pourtant d’abord présenté comme la «piété de la pensée»...): «la pen-
sée est avant tout une écoute, c’est-a-dire un se-laisser-dire, et non une interroga-
tion». (AP, p. 164)

17. C’est ainsi, par exemple, qu’une phrase de Etre et temps qui pourrait tout
aussi bien attester du transcendantalisme que nous relevons («Cela dit, c’est seu-
lement aussi longtemps que le Dasein est, autrement dit aussi longtemps qu’est
la possibilité ontique de la compréhension d’étre, qu’“il y a” de I’étre.» [ET, p.
212)]) est relue dans la «Lettre sur I’humanisme» en omettant dans un premier
temps toute la premiere partie et en mettant tout ’accent sur le «il y a» — es
gibt. Et Heidegger précise: «Le “es” (ce) qui ici “gibr” (donne) est I’étre lui-
méme. Le “gibr” désigne toutefois 1’essence de I’étre, essence qui donne, qui ac-
corde sa vérité.» (LH, p. 92)



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 143

pas avant tout que «quelqu’un» comprenne, il faut au préalable que
«quelque chose» parle. La pensée tourne donc d’un certain «transcen-
dantalisme» — «L’étant est indépendamment de 1’expérience, de la
connaissance et de la saisie par lesquelles il est ouvert, découvert et
déterminé. Mais I’étre n’“est” que dans la compréhension de I’étant &
I’étre duquel appartient quelque chose comme la compréhension de
I’étre» (ET, p. 183) — a la rectification: «Mais ce comprendre
comme entendre [Horen]. Cela ne signifie cependant jamais : I’*“étre”
n’est que “subjectif”’, mais I’étre (comme étre de 1’étant) comme dif-
térence [Differenz] “dans” le Dasein comme le jeté du (jet) [das
Geworfene des (Wurfs)]» (apostille a ce passage. Je souligne). Ainsi,
alors que I’accent mis sur le projet induisait le malentendu «huma-
niste» (reproché a Sartre, et qui nécessitera la mise au point qu’est la
Lettre sur I’humanisme), selon lequel ’homme, comme sujet, serait
I’auteur de ses propres projets, avec le tournant 1’accent est déplacé
sur ce qui dans Efre et temps s’appelait Geworfenheit. Le probléme
n’est dés lors plus celui de la constitution «a priori» du Dasein, mais
celui de ce (Wurf) par lequel le Dasein est jeté «dans» 1’ouverture,
c’est-a-dire remis 2 lui-méme comme Dasein'® — (Wurf) qui sera
compris comme le parler du langage, la Geworfenheit étant réinter-
prétée comme 1’entente, toujours déja, de ce parler'.

C’est sur ce terrain que se noue la thématique de 1’ Ereignis. Tel est
en effet le nom, qu’il faudrait traduire par «événement» et «appro-
priement», de ce (Wurf) — qui n’est plus le projet du Dasein, mais
celui de I’étre?® — par lequel le Dasein est jeté «dans» 1’ouverture de
I’étre, et donc constitué comme Dasein. En ce sens, I’étre «s’appro-
prie» le Dasein: «’essence de 1’homme est déterminée a partir de
I’estre [Seyn]» (B, p. 503). L’analyse de la compréhension de 1’étre,
qui reste au point de départ, renverse completement les termes de Etre
et temps: «.homme comprend ’estre (cp. Etre et temps); il est le

18. «En tant qu’ek-sistant, ’homme assume |’étre-le-1a (Da-sein), lorsque
pour “le souci” il regoit le la comme 1’éclaircie de I’étre. Mais cet étre-le-1a dé-
ploie lui-mé&me son essence comme ce qui est “jeté”. Il déploie son essence dans
la projection (Wurf) de I’€tre, de cet étre dont le destin est de destiner.» (LH, p.
84)

19. Le lien entre langage et Geworfenheit est expressément souligné par
Heidegger : «Pour le langage, la Geworfenheit est essentielle.» (ET, p. 161, apos-
tille)

20. «Ce qui jette dans le projeter n’est pas I’homme, mais I’Etre lui-méme qui
destine I’homme a I’ek-sistence de I’étre-le-l1a comme a son essence.» (LH, p.

96)



144 ETUDES DE LETTRES

lieu-tenant [Statthalter] du projet de I’estre.... L’homme appartient a
I’estre en tant que celui qui est approprié [Ereignete] par 1’estre lui-
méme pour la fondation de sa vérité [Wahrheitsgriindung: fondation
du domaine ouvert du “1a”]» (B, p. 500). Mais I’étre n’est pas pour
autant hypostasié et placé en position de transcendantal. L’ approprie-
ment a en effet le caractére d’un événement, en ce sens qu’il n’est pas
précédé par ses «conditions de possibilités» (ce qui jette — 1’étre — et
ce qui est jeté — le Dasein): 1'étre lui-méme est «approprié» par
I’Ereignis: «Peut-on dire [...] «Sein ist durch das Ereignis ereignet ?»
Réponse : oui?'.» L’Ereignis est ce qui toujours précéde, sans étre lui-
méme précédé par quoi que ce soit a quoi il pourrait étre reconduit, a
partir de quoi il pourrait étre déduit ou compris : «Ce qui approprie,
c’est I’appropriement méme — et rien en dehors. [...] I n’y a rien a
quoi I’appropriement pourrait encore faire remonter, et d’ou, en plus,
il pourrait étre expliqué.» (AP, p. 246) Appropriant ’'un a 1’autre
I’étre et le Dasein, il est la pure donation de I’ouverture. L’ Ereignis
n’a pas lieu, mais donne lieu. Des lors, si ce (Wurf) peut bien dans
une certaine mesure étre interprété comme une radicalisation de la
Geworfenheit, ce rapport entre ’homme et 1’étre préceéde les termes
qu’il rapporte I’un a I’autre — si ’homme «appartient a 1’€tre», ce
dernier, quant a lui, «n’est pas sans sa relation au Dasein»** —, qui ne
sont donc jamais dans un rapport (d’extériorité) d’agent a patient.
Dans I’ Ereignis, la donation a la forme d’un «se donner», précédant
tout donateur et donataire, et laissant donc dans 1’indécision la ques-
tion de Iactif et du passif??.

Ce tournant, dans lequel Heidegger prend plus radicalement le che-
min d’une pensée de I’immanence, tourne la pensée vers la «question
du langage»: le langage devient en effet en quelque sorte le «milieu»
de I’'immanence. C’est le langage qui constitue cette «pure extério-
rité» a laquelle le Dasein est toujours déja exposé : «Le langage est

21. «Séminaire du Thor (1969)», p. 453.

22. Ibid., p. 458.

23. S’agissant de cette indécision entre actif et passif, Derrida recourt, a pro-
pos de la «différance», a la voix moyenne, a «une certaine non-transitivité», qui
dit «une opération qui n’est pas une opération, qui ne se laisse penser ni comme
passion ni comme action d’un sujet sur un objet, ni a partir d’un agent ni a partir
d’un patient, ni a partir ni en vue d’aucun de ces termes» («La différance»,
Marges, Paris: Minuit, 1972, p. 9). — C’est pourquoi, s’agissant de I’imma-
nence, on peut remplacer «penser» (et particulierement «questionner») par «faire
I’expérience» (Heidegger recourt a cette expression justement a propos du lan-
gage, voir AP, p. 143), qui fait entendre ce qu’il y a ici d’a la fois passif et actif,
ou de ni passif ni actif, avant toute passivité et activité.



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ETRE» 14.5

[...] la maison de I’Etre en laquelle I’homme habite et de la sorte ek-
siste.» (LH, p. 91). Le projet de I’étre, I’événement sans précédent (et
donc aussi sans origine) de 1’ouverture dans 1’appropriement du
Dasein et de I’étre, est constitué, dit maintenant Heidegger, par un
appel, une parole adressée (Anspruch):
Ou et comment a lieu le dévoilement, s’il n’est pas le fait de
I’homme ? Nous n’avons pas a aller chercher bien loin. Il est seule-
ment nécessaire de percevoir sans prévention ce qui a toujours ré-
clamé I’homme dans une parole a lui adressée (in Anspruch
genommen), et cela d’une fagon si décidée qu’il ne peut jamais étre
homme, si ce n’est comme celui auquel une telle parole s adresse?*.

C’est ainsi que Heidegger (re)détermine rétrospectivement le pro-
jet de Etre et temps non plus a partir de la compréhension (de I’étre
par le Dasein), mais de ’interpellation (du Dasein par 1’€tre): «Etre
et temps entreprend. .. d’ouvrir I’écoute pour la parole (Wort) de I’étre
— d’étre interpellé par I’€tre (sich vom Sein in Anspruch nehmen zu
lassen). 11 s’ agit, pour étre le La, d’étre interpellé par 1’étre?.» Jouant
sur le rapprochement entre gehdren et horen, Heidegger reprend, en
le renversant, le rapport traditionnel entre 1’homme et le langage :
’homme n’est pas un «animal qui a le langage», mais appartenant a
I’étre, il n’est ce qu’il est (Dasein) que par I’écoute (Horen) d’une in-
terpellation, de la parole que lui adresse 1’étre?®.

Le langage n’est donc plus subordonné a la compréhension, mais
passe au premier plan comme ce qui précisément «rend possible» la
compréhension, ce par quoi I’homme est celui qui comprend 1’é&tre.
La primauté du sens, ou de facon générale d’un «transcendant» qui
viendrait en quelque maniere fonder, du dehors, le langage, est donc
abandonnée. Ce renversement est treés clairement marqué dans une
apostille au passage de Etre et temps sur la fondation de «I’étre pos-
sible du mot et de la langue» (ET, p. 87; cf. ci-dessus), qui rectifie
fermement cette thése, déclarée «non-vraie» (Unwahr): «Le langage
n’est pas appuyé sur quelque chose (aufgestockt), mais il est le dé-
ploiement (Wesen) originel de la vérité comme Da.» Des lors, le lan-
gage ne sera plus essentiellement expression d’un sens, instrument de

24. «La question de la technique», in Essais et conférences, p. 25.

25. «Séminaire du Thor (1969)», p. 433-34.

26. On pourrait adapter a la formule «Dasein hat Sprache» (ET p. 165), qui
répete d’une certaine maniere le zoon logon echon, la remarque que Heidegger
s’adresse a propos de I’expression «avoir un monde»: «Ist da iiberhaupt mit
Recht von “Welt” die Rede ? Nur Umgebung ! Dieser “Gebe” entspricht die
“Habe”. Da-sein “hat” niemals Welt.» (ET, p. 58, apostille a).



146 ETUDES DE LETTRES

communication, outil au pouvoir d’un sujet qui comprend et (s’)ex-
prime, ni méme articulation de ce qui est ouvert dans la compréhen-
sion ; langage «originaire» en ce sens qu’il ne suppose rien en-dehors
de lui, il constitue 1’ouverture méme du dehors, du «monde», qui
n’est donc plus fondée transcendantalement dans le Dasein: «Le lan-
gage n’est pas seulement un instrument que 1’homme possede a coté
de beaucoup d’autres ; le langage est ce qui, en général, et avant tout,
garantit la possibilité de se trouver au milieu de I'ouverture de
I’étant?”.» |

L’ouverture, le Da, dont les conditions de possibilité étaient aupara-
vant cherchées dans la constitution existentiale du Dasein, est
maintenant pensée comme don d’une parole adressée®. Ce parler
«originaire» (mais le mot, on le verra, est aussi trompeur que possible,
s’il doit donner a croire a une «précédence» du langage), qui ouvre
I’espace pour toute venue en présence (accordant donc 1’'un a 1’autre
Dasein et étre), est ce que Heidegger appelle die Sage, la dite. Jouant
d’un rapprochement entre «sagen» et «zeigen», Heidegger interpréte
en effet le langage comme la monstration «originaire», qui sous-tend
et rend possible toute autre monstration ; ce qui se produit dans le lan-
gage comme dite, c’est le «se laisser montrer» (la «venue en présence»
de I’étant): «Ce qui se déploie dans la parole est la dite en tant que
monstre (Das Wesende der Sprache ist die Sage als die Zeige).» (AP,
p. 240) La dite est I’ouverture que Etre et temps se donnait déja pour
tdche de penser, mais pensée maintenant a partir d’elle-méme comme
donation du laisser apparaitre: «La dite — ce qui, donnant a voir,
laisse apparaitre 1’étant en son il est.» (AP, p. 223)

«Langage» est donc le nom de I’ouverture «dans» I’immanence de
laquelle nous nous trouvons toujours déja; il recoit par conséquent
chez Heidegger un sens beaucoup plus large que la simple détermina-
tion a partir de I’activité de parler:

L’étre humain parle. Nous parlons éveillés; nous parlons en réve.
Nous parlons sans cesse, méme quand nous ne proférons aucune

parole, et que nous ne faisons qu’écouter et lire; nous parlons
méme si, n’écoutant plus vraiment, ni ne lisant, nous nous adon-

27. «Holderlin et I’essence de la poésie», Approche de Hélderlin, Paris:
Gallimard, 1962, p. 47-48.

28. Jean GREISCH propose a partir de la de lire Acheminement vers la parole
«comme un essai sur le don qui trouve la seule réplique possible a ce que la mé-
taphysique de I’expression voulait dire» (La Parole heureuse, Paris:
Beauchesne, 1987, p. 388).



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 147

nons a un travail, ou bien nous nous abandonnons 2 ne rien faire.
Constamment nous parlons, d’'une maniere ou d’une autre. Nous
parlons parce que parler nous est naturel. Cela ne provient pas
d’une volonté de parler qui serait antérieure a la parole. On dit que
I’homme possede la parole par nature. L’enseignement traditionnel
veut que I’homme soit, a la différence de la plante et de la béte, le
vivant capable de parole. Cette affirmation ne signifie pas seule-
ment qu’a coté d’autres facultés, I'homme possede aussi celle de
parler. Elle veut dire que c’est bien la parole qui rend I’homme ca-

pable d’étre le vivant qu’il est en tant qu”homme.
(AP, p. 13)

L’activité de parler, I’énonciation, ne constitue le langage que dans
un sens restreint. Le langage que nous parlons repose en effet dans
1’écoute d’une parole a nous adressée®®: «parler est avant tout écouter.
[...] Nous parlons non seulement la parole nous parlons a partir de la
parole» (AP, p. 241). Le langage nous parle avant que nous (le) par-
lions : «Le parler humain, le parler des mortels, ne repose pas en lui-
méme. Le parler des mortels repose dans I’appartenance au parler de
la parole.» (AP, p. 34) Le laisser apparaitre, comme dite, intervient en
effet sur le mode d’une interpellation qui requiert ’homme, dont le
parler ne peut étre compris ni a partir de I’activité de parler, ni méme
a partir de la compréhension, mais uniquement a partir de ce don qui
exige une réponse, une «correspondance» (Entsprechen): «Parler,
c’est dire (sagen) = montrer (zeigen) = laisser voir = communiquer et
entendre de facon correspondante (entsprechend héren), se soumettre
a une interpellation (Anspruch), a une interpellation qui nous est
adressée (zugesagten Anspruch) et lui obéir (fiigen), lui corres-
pondre.» (Z, p. 269)

Cette thématique de 1’appel et de la correspondance ouvre cepen-
dant la possibilité d’un malentendu a propos de I’herméneutique, qui
consiste a voir ici (comme partout) un message communiqué, a dé-

29. Ce «renversement» (qui est aussi celui de «das Wesen der Sprache» a «die
Sprache des Wesens» [cf. AP, p. 165]) est a vrai dire déja esquissé dans Etre et
temps, ou on lit p. ex.: «L’entendre (Horen) est constitutif du parler (Reden)» (p.
163) — mais, a mon sens, toujours «recouvert» sous la primauté du comprendre :
«Le Dasein entend parce qu’il comprend.» (ibid.) Pour une analyse détaillée de
ce point central du «tournant», voir Arion L. KELKEL, La Légende de |’étre.
Langage et poésie chez Heidegger, «Une «révolution» du logos. Parler, c’est en-
tendre», Paris: Vrin, 1980, p. 307 sq.



148 ETUDES DE LETTRES

chiffrer, a décrypter — et donc un sens qui circule entre les termes
qu’un envoi rapporte I’un a I’autre. Ainsi, tel herméneute, partant de
la définition de I’herméneutique par Heidegger®® comme «la mise au
jour qui porte a la connaissance pour autant qu’elle est en état de pré-
ter oreille a une annonce» (AP, p. 115), conduit subrepticement son
commentaire vers une conclusion ot toute la question de I’entendre
(horen) est rabattue sur le comprendre, comme dans Etre et temps:
«Dans les termes les plus clairs du monde, I’herméneutique se borne
a signifier la transmission d’un message qui en appelle a une entente
ou une écoute correspondante. [...] Qu’est-ce que le langage sinon la
communication d’un message qui invite a une écoute compréhen-
sive 2°!» Les termes «les plus clairs du monde» — ce sont ceux de la
conception traditionnelle du langage (du signe) comme expression et
communication du sens...

Mais Heidegger, précisément, n’en reste pas a cette conception-la
du signe. L’interpellation qui nous est adressée, «I’annonce ou le mes-
sage» (termes ambigus dont se sert Heidegger), le langage lui-méme,
ne sont plus pensés a partir de I’expression ou de la communication,
mais, comme on 1’a vu pour la dite, a partir de la monstration, de
I’ouverture de I’ouverture : «Le langage n’est pas compris ici comme
un moyen de communication, mais comme 1’ouverture (Offenbarkeit)
originelle, gardée par I’homme de différentes facons, de ce qui est
(von solchem, das ist).» (Z, p. 183) Dans le méme mouvement, le
concept traditionnel de signification est remplacé par celui de «faire-
signe» (Wink): «la parole est faire-signe (Wink) et non signe au sens
de la simple signification [Bezeichnung: indication, désignation]»
(AP, p. 113). Comme donation, monstration, et non plus signification,
renvoi, le Wink est le «signe» pensé au plan de 1’ Ereignis, dans I’im-
manence. On se bornera ici a le caractériser par ce trait (qui devrait
servir de fil conducteur pour toute analyse ultérieure): Heidegger
cherche, par le faire-signe qui montre, a saisir la signification en s’en
tenant au plan de I'immanence, donc sans la reconduire a quelque
chose d’extérieur au langage (réalité, sens ou sujet). Le langage est
I’Ereignis («L Ereignis est disant» [AP, p. 251]), qui rapporte ’un a
I’autre étre et Dasein — et est en ce sens le «support» du rapport her-
méneutique dans lequel se tiennent Dasein et €tre —, sans toutefois

30. Ce n’est cependant qu’avec beaucoup de résistances que Heidegger re-
prend, dans Acheminement vers la parole (cf. p. 94 sq. et p. 114 sq.) le terme
«herméneutique», qu’il a abandonné apres Etre et temps (cf. AP, p. 97).

31. Jean GRONDIN, L’Universalité de I’herméneutique, Paris: P.U.F., 1993, p.
155.



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ETRE» 149

que ce rapport soit un rapport de communication qui fait circuler du
sens entre un destinateur et un destinataire identifiables en dehors du
rapport méme.

A cet égard, des formulations comme «I’homme est “jeté€” par
I’étre lui-méme dans la vérité de I’étre» (LH, p. 88), qui semble réin-
troduire un rapport d’actif a passif que I’ Ereignis doit justement dé-
jouer, ou encore «comment |I’étre aborde I’homme et comment il le
revendique» (LH, p. 86), «revendication de 1’étre sur I’homme» (LH,
p. 75), qui semblent faire de I’étre le sujet du langage, sont chargées
d’ambiguité®2, Il y a plutét, comme on I’a vu, une «simultanéité»
entre étre et Dasein. La primauté de I’étre, dans le rapport de 1’appel a
la réponse, n’est qu’apparente ; I’ouverture n’est ouverte (Ereignis)
que dans le rapport de co-appartenance de 1’appel (de I’étre) et de
I’entente (du Dasein):

La présence (I’ «étre») est, comme présence, a chaque fois présence
a I’étre-de-I’homme (zum Menschenwesen) dans la mesure ou la
présence est une injonction (Geheiss) qui a chaque fois appelle
I’étre-de-I’homme. L’€étre-de-1’homme est, en tant que tel, écoutant
(horend) parce qu’il appartient (gehdrt) a I’appel qui I’appelle, a la
présence. Cela qui est toujours le méme, cette co-appartenance
(Zusammengehdren) de 1’appel et de I’écoute, ne serait-ce pas
I’ «étrex» 733

Sur ce point, on peut dire que 1I’herméneutique fait une certaine ex-
périence de I’immanence lorsqu’elle est confrontée a la difficulté du
«cercle herméneutique». La pensée de I’ Ereignis est cependant une
maniere de radicaliser cette expérience en faisant en quelque sorte
tourner le cercle sur lui-méme a une vitesse infinie, de sorte que la
distinction de I’avant et de I’aprés (la distinction des termes de la

32. Elles ne constituent a vrai dire qu’une inversion, certes significative, de la
position de Etre et temps: la «revendication de I’&tre sur I’homme» vient a la
place de la «compréhension de I’étre par le Dasein» — mais de cette fagon, on
conserve encore la transcendance...

33. «Contribution a la question de I’étre», in Questions I-II, p. 229 (tr. revue).
Les remarques de Heidegger qui suivent immédiatement soulignent précisément
la difficulté de penser ce rapport: «Nous devrions donc abandonner le mot:
I’“étre”, source d’isolement et de scission, aussi décidément que ce nom:
I’*homme”. Si la question de la relation entre eux s’est dévoilée comme insuffi-
sante, c’est que jamais elle ne parvient dans le domaine de ce qu’elle voudrait
mettre en question. En vérité nous ne pouvons donc pas méme dire que |I’“étre”
et I’“homme” “soient” la méme chose, en ce sens qu’ils se co-appartiendraient ;
car en disant les choses ainsi, nous les laissons toujours a nouveau €tre 1’un et
I’autre pour soi.» (Ibid.)



150 ETUDES DE LETTRES

«communication»), qui met en marche le cercle, se disloque et fait
place 2 la pure immanence, sans avant ni aprés34.

Le langage n’est donc pas sans autre langage de 1’étre ; tout au plus
écrira-t-on langage «de» I’étre — et il arrive a Heidegger de recourir
a ces guillemets (voir B, p. 3: «Wort “des” Seyns») —, dans le double
sens du génitif (Heidegger y insiste 2 maintes reprises a propos de
tournures de ce genre): I’étre est autant le «sujet» du langage que son
«objet» («sujet» et «objet» étant évidemment des termes impropres,
puisque déja pris dans des rapports d’extériorité) — comme dans les
expressions «traits du visage» ou «grondement du tonnerre»: le vi-
sage ne consiste que dans les traits, le tonnerre n’est rien d’autre que
le grondement. L’€tre est toujours, constitutivement, «en retrait»
(bleibt aus) — c’est-a-dire en retrait de la présence, autre que 1’étant :
I’étre (n’est) rien; il n’«est» que «dans» la relation herméneutique,
portée par le langage, qui approprie 1’'un a I’autre étre et Dasein. Il ne
se tient donc pas en dehors du langage (tel le signifié transcendantal
que 1’herméneutique présuppose toujours), dont il commanderait le
déploiement. Le langage ne renvoie a aucune présence, et ne s’inscrit
pas dans I’ordre d’une onto-théologie. Le Wink ne se laisse donc en
aucune maniere entendre a partir de la détermination traditionnelle du
signe, mais pourrait étre analysé a partir des notions de trace,
(archi)écriture, texte, etc., telles qu’elles sont élaborées par Derrida.

Pourtant, bien que d’une certaine maniere tout son travail I’indique
(dans les themes de la différence ontologique, du retrait ou demeurer-

34. Le langage n’est pas non plus placé par Heidegger dans la position d’un
nouveau transcendantal, condition de possibilité de la venue en présence de
I’étant et de la compréhension de 1’étre (ou de la compréhension des hommes
entre eux). Il n’y a pas de transcendance du langage, et des formules comme
«c’est le mot seul qui accorde la venue en présence, c’est-a-dire I’étre — en quoi
quelque chose peut faire apparition comme étant» (AP, p. 212, voir aussi AP, p.
171-72), commentant le vers de Trakl «Kein Ding sei wo das Wort gebricht»,
doivent étre lues dans le registre de la co-appartenance (immanence de
I’Ereignis): «la présence des dieux et I’apparition du monde, loin d’étre la
simple conséquence de |’avenement du langage, en sont contemporaines»
(«Holderlin et I’essence de la poésie», p. 50). L’ Ereignis est ainsi, d’une part, ce
qui «regne dans la Dite» (AP, p. 247), mais la Dite, d’autre part, «repose dans
I’Ereignis» (AP, p. 250).

35. Comme le suggere J. Greisch: «La notion de monstration s’inscrit ici dans
un champ sémantique décrivant des opérations de tragage ou d’inscription: trace,
marque, gravure, dessin, graphe. Toutes ces caractéristiques pourraient étre in-
terprétées dans le sens que Jacques Derrida donne au concept de I’archi-écriture»
(La Parole heureuse, p. 390). — A la série des graphies alternatives pour
«I’étre», 1l faudrait encore adjoindre celle-ci: lettre...



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 151

manquant [Ausbleiben] de 1’étre, etc.), Heidegger ne prend pas cette
direction — et Derrida dénoncera précisément chez lui le privilege
malgré tout toujours accordé a la voix et a la présence (nous revien-
drons dans la conclusion sur cette «nostalgie» de la présence). Il faut
toutefois relever une ébauche qui va dans le sens d’une pensée de la
trace lorsque, a propos de I’interpellation de 1’étre, la rhétorique de
I’appel céde le pas a celle de la promesse (Versprechen). Dans un pas-
sage du Nietzsche, Heidegger parle ainsi de 1’étre qui appelle, qui «se
déclare» (zuspricht) pour I’homme, tout en demeurant en retrait,
«manquant», sans venir donc jamais a la présence, comme de «la pro-
messe de lui-méme» (das Versprechen seiner selbst), «en tant que la-
quelle I’étre lui-méme “est”»%. La promesse soustrait en effet le don
(motif qui commande, on I’a dit, toute cette réflexion de Heidegger
sur le langage) a la présence : la promesse est le don «déja pas en-
core», déja accompli et toujours différé, «passé a venir» (Blanchot)
— don qui se précede lui-méme en son accomplissement sans qu’on
puisse jamais en étre le contemporain. De plus, sich versprechen si-
gnifie également «commettre un lapsus, dire une chose a la place
d’une autre». Encore une fois, donc, le langage n’est pas langage de
I’étre ; «lapsus», il ne renvoie a rien qui le parle : quand 1’€tre inter-
pelle, le langage a déja parlé — et cette parole elle-méme n’est pas
«originaire», puisqu’elle se déborde toujours dans une parole autre
qu’ «elle-méme».

Ce débordement, cet exceés du langage qui nous a toujours déja
parlé sans qu’il nous soit possible de revenir en-dega, qui dispose
donc de nous, ou nous dispose, bien plutét que nous n’en disposons,
est donc ce a partir de quoi la pensée regoit sa possibilité, sans pour
autant qu’elle puisse en retour penser sur cet exces qui n’est jamais
présent en son identité. Le langage est I’ «incontournable» au double
sens de sa nécessité (son «inévitabilité» ou «inéluctabilité») et de
I’'impossibilité de le saisir, le cerner, le définir, ou le concevoir.

Plus lourd pese autre chose: savoir s’il y a jamais un parler sur la
parole. ... Parler sur la parole fait presque inévitablement d’elle un
objet. — Et son déploiement, alors, s’évanouit. Nous nous sommes
placés sur la parole, nous disposant au-dessus d’elle, au lieu d’écou-
ter a partir d’elle.
(AP, p. 136)

Comme nous autres les hommes, pour €tre ceux que nous sommes,
restons engagés dans le déploiement de la parole, et de ce fait ne

36. Nietzsche, vol. 11, Paris: Gallimard, 1971, p. 296.



152 ETUDES DE LETTRES

pouvons jamais sortir de lui afin de I’embrasser du regard depuis
quelque autre lieu, nous n’apercevons le déploiement de la parole
que dans la mesure ou nous sommes sidérés, pris en vue (ange-
blickt) par lui-méme, étant remis en propre (vereignet) en lui

(AP, p. 254-55)

C’est pourquoi la pensée de Heidegger n’est pas une philosophie
(théorie) du langage: elle n’en parle jamais de I’extérieur. Elle ne
peut pas poser la question de I’essence du langage, parce que le lan-
gage est, toujours déja, présupposé (ou plus exactement parce que le
langage n’est pas un €tant, et n’est donc jamais posé comme 1’objet
d’une question). Le langage est le plan de I’'immanence, transcendan-
tal réel (et non posé, «antérieur» a toute position) de toute philosophie
— et comme tel non-philosophable :

Maintenant, a quoi cela tient-il que, néanmoins, le déploiement de
la parole (Wesen der Sprache), partout, ne se porte pas a la parole
en tant que parole du déploiement (Sprache des Wesens), nous ne
pouvons seulement qu’en avoir soupgon. Plus d’une raison parle en
faveur du fait que c’est précisément le déploiement de la parole qui
lui interdit de venir & la parole — a cette parole en laquelle nous
formulons des énoncés sur la parole. Si la parole interdit en ce sens
partout son déploiement, alors cet interdit fait partie du déploiement
de la parole. Ainsi, la parole ne se contient-elle pas seulement 1a ol
nous la parlons a la facon coutumiere; cette retenue est déterminée
par ceci que la parole se retient et se contient (an sich hdlt) avec son
origine [retenant et réservant son origine], et ainsi refuse de dire son
déploiement a notre maniére habituelle de penser qui est la repré-

tation.
sentation (AP, p. 170)

Dans cette reconnaissance du caracteére incontournable du langage,
de la cloture que constitue cette précédence qui implique 1’'impossibi-
lité de la saisie de I’extérieur et de la constitution en totalité limitée,
exigée par la représentation et le discours de 1’essence, on trouve une
analogie certaine avec le Wittgenstein des Investigations, qui souligne
I’'impossibilité de conduire I’élucidation du langage jusqu’a un plan
qui lui serait extérieur®’, qui serait son fondement ou sa condition de
possibilité (non pas, cependant, comme a I’époque du Tractatus, en

37. On rapprochera ainsi, par exemple, telle remarque de Heidegger au début
de AP («Se borner a la répétition : la parole est parole, comment cela peut-il nous
mener plus loin ? Mais il ne s’agit pas d’aller plus loin.» [AP, p. 14]) de la fin du



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 153

raison des limites qui enferment le langage?, mais parce que la clo-
ture ne consiste qu'en ceci qu’il n’y a pas de dehors). Chez
Wittgenstein, toutefois, ce plan sans bords est aussi dénué de centre
ou d’origine, de foyer; il s’agit d’un plan ouvert, ou simple surface,
en ce sens qu’il ne recouvre aucun secret caché (cf. Investigations,
91-92) — si bien que la description (des jeux de langage multiples)
doit remplacer 1’explication (de l’essence unique). Alors que
Heidegger, réinscrivant la cloture de I’immanence dans I’ordre de
’intériorité, cherche a déterminer (nostalgiquement) la précédence en
termes d’identité et d’unité : «Nous aimerions seulement tenter d’arri-
ver une fois la méme (eigens dorthin) ou déja nous avons séjour»
(AP, p. 14) — projet qui aurait sans doute passé aux yeux de
Wittgenstein pour une tentative de trouver «le vrai artichaut» en dé-
pouillant les feuilles (Investigations, 164)... Comme le prisonnier de
la caverne, mais sans sortie, Heidegger accomplit un mouvement de
conversion de la facticité toujours déchue — le «toujours déja» du
langage — a ce qui apparait comme la pureté du transcendantal : mal-
gré I’ «interdit» souligné dans le passage cité ci-dessus, il s’agit, en-
core, de penser «le parler a I’état pur» (AP, p. 18)*.

premier paragraphe des Investigation: «Imaginez maintenant I’usage suivant du
langage : j’envoie quelqu’un faire des achats. Je lui donne un billet sur lequel se
trouvent les signes: cinq pommes rouges. Il porte le bulletin au fournisseur;
celui-ci ouvre un tiroir sur lequel se trouve le signe “pommes”: puis il cherche
sur un tableau le mot “rouge” et le trouve vis-a-vis d’un modele de couleur: a
présent il énonce la série des nombres cardinaux — je suppose qu’il les sait par
ceceur — jusqu’au mot “cinq” et a chaque mot numéral il prend une pomme dans
le tiroir, qui a la couleur du modeéle. — — C’est ainsi et de fagon analogue que
I’on opere avec des mots. — Mais comment sait-il ou il doit vérifier le mot
“rouge” et ce qu’il lui faut faire du mot “cinq” ? — — Eh bien, je suppose qu’il
agit de la fagon que j’ai décrite. Il y a une limite méme aux explications.»
(Ludwig WITTGENSTEIN, Investigations philosophiques, Paris: Gallimard, 1961,
§ 1).

38. Cette doctrine des limites du langage, affirmée par exemple dans un pas-
sage a propos de Heidegger («Sur Heidegger», dans Wittgenstein et le cercle de
Vienne, Mauvezin: T.E.R., 1991, p. 38), est explicitement abandonnée : «Préci-
pitation contre les bornes du langage ? Le langage n’est pas une cage.» (Ludwig
WITTGENSTEIN, Lecons et conversations, Paris : Gallimard, 1971, p. 158).

39. Heidegger reste toujours pris dans la problématique du Verfallen («dévale-
ment», «échéance»), qui (comme d’ailleurs dans toute la métaphysique) accom-
pagne la réflexion sur le langage dés Etre et temps. Le Verfallen semble parfois
presque assumé comme une dimension originaire (et non accidentelle), ou au
moins co-originaire, d’un Dasein toujours déja, «constitutivement», livré a 1’in-
authentique («Le Dasein, parce qu’il est essentiellement échéant (verfallen), est,



154 ETUDES DE LETTRES

La conversion du philosophe consistera ici a se relever d’une cer-
taine errance pour suivre ce qui, comme promesse, derriére nous,
nous précede : «Nous n’aimerions penser que la parole elle-méme ;
nous voudrions seulement aller a sa suite» (AP, p. 14). Mais il y a
peut-&tre 1a une compréhension précipitée de la précédence — de
notre situation d’immanence, de notre «postalité» (comme destina-
taires d’un envoi sans expéditeur ni adresse...) —, qui voudrait croire
qu’étre précédé signifie nécessairement qu’on va trouver devant soi
un guide qu’on pourra suivre (nachgehen)... Nous sommes toujours
précédés : c’est pourquoi, pour Heidegger, notre pensée est toujours
«nachdenken», et notre parler «nachsagen»: «Dans le parler en tant
qu’écoute de la parole, nous répétons, nous redisons, i.e. nous disons
a sa suite (sagen wir nach) la dite entendue.» (AP, p. 242)*° Le lan-
gage, en tant qu’il nous préceéde, nous invite a le suivre dans le che-
min qu’il ouvre (voir AP, p. 243-44). Mais en méme temps, le
langage, comme promesse, reste inatteignable, toujours différé, et ap-
parait ainsi toujours plus rapide que celui qui le poursuit: «La diffi-
culté tiendrait peut-étre a ce que la langue parle trop vite. D’ou la
tentative d’aller en Acheminement vers la parole*'.» Et la patience du

s

selon sa constitution d’étre, dans la “non-vérité€”» [ET, p. 222]), mais n’est en dé-
finitive jamais découplé de la question de I’authenticité (qui en constitue le motif
fondamental) — comme [|’atteste par exemple le rapprochement, par ailleurs
abusif, entre Ereignis et eigen, «propre», ou encore le motif eschatologique ou
proprement sotériologique de Heidegger («Mais la ou il y a danger, la aussi croit
ce qui sauve»): si le Verfallen est originaire et constitutif, la question du salut est
vaine... — A cela s’oppose I’affirmation nietzschéenne : «“Le monde est parfait”
— voila comment parle I’instinct des plus spirituels, I’instinct d’approbation —
“I’imperfection, toute espece d’au-dessus-de-nous, la distance, le pathos de la
distance, le Tchandala lui-méme est encore compris dans cette perfection”.»
(L’Antéchrist, p. 57)

40. On peut indiquer dans cet éloge de la suite, qu'on affollera bient6t en
fuite, un motif de la fascination pour la figure du guide, pour la Fiihrung... —
Cf. p. ex.: «Le peuple allemand est appelé par le Fiihrer a voter; mais le Fiihrer
ne sollicite rien du peuple, il donne bien plut6t au peuple la possibilité la plus di-
recte de la décision libre et supréme : le peuple entier veut-il sa propre existence
(Dasein), ou bien ne la veut-il pas ? Le peuple va choisir demain rien moins que
son avenir.» («Discours prononcé a Leipzig le samedi 11 novembre 1933», in
Ecrits politiques, Paris: Gallimard, 1995, p. 121) C’est l1a ou se nouent les
themes du Fiihrer et de I’appel comme convocation a la décision authentique (et
non comme promesse qui voue a I’errance) que se trouve sans doute aussi «la
vérité interne et la grandeur du mouvement»...

41. «Séminaire du Thor (1969)», p. 454. De méme encore quand Heidegger
qualifie la Dite d’«indicible» : I’adjectif trahit précisément le désir nostalgique de
dire...



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L’ETRE» 155

cheminement n’y fait rien : il est nécessaire que le langage parle trop
vite, ¢’est-a-dire qu’on ne puisse méme pas le suivre — 1’exces de vi-
tesse (qui est en fait la vitesse infinie du «toujours déja») signifiant
que, comme promesse, le langage nous a toujours déja envoyés en
avant, mis en chemin, et qu’il est donc toujours nécessairement der-
riere nous... Peut-étre y a-t-il méme ici une interdiction de se retour-
ner, comme celle faite a Orphée, sous peine de perdre ce qui est
donné. Le désir de sécurité, de présence, doit céder le pas a une cer-
taine «confiance».

A ce sujet, les rabbins proposent une typologie des rapports a la
promesse dans les figures d’ Abraham, Jacob et Moise : Abraham est
celui qui ne veut avancer que la main dans la main avec Dieu ; Jacob,
lui, marche devant Dieu, mais se retourne de temps en temps pour
voir si ce dernier le suit; Moise, enfin, ne se retourne pas, a aucun
moment, sachant bien que Dieu ne peut pas faire autrement que le
suivre... Quant a Heidegger, c’est comme s’il refusait d’avancer dans
le désert. Il s’arréte et se retourne, désireux de voir en face celui qui
I’envoie. Si la pensée de Heidegger conduit ainsi parfois dans une
certaine proximité avec le judaisme (ce qui a rendu possible des
greffes fécondes...), son (premier et) dernier mot est cependant tou-
jours grec. Son expérience de I’immanence, comme expérience de
I’ouverture, de 1’appel, du don, de I’envoi, de la promesse, de ce qui
se rassemble comme dite, est expérience de I’ouverture d’un chemin;;
mais la marche sur ce chemin ressemble plus au voyage d’Ulysse
pour rentrer chez lui qu’a celui d’Abraham gquittant sa patrie a
I’appel d’une promesse. Dans la précédence du «toujours déja», le
mouvement de Heidegger est toujours un mouvement de retour —
zuriick: «Le cheminement qui recule (Der Weg zuriick), seul, nous
meéne de I’avant» (AP, p. 97)*2.

Mais dans la situation postale que nous avons reconnue — «dans»
I’'immanence ot il y a toujours de la précédence, mais sans précédent,

42. Cf.: «La pérégrination vers ce qui est digne de question n’est pas une
aventure, mais un retour au pays natal.» («Science et méditation», p. 76 [tr.
revue]) — L’effort de Heidegger est ainsi toujours un effort (certes compliqué,
par rapport a la «métaphysique») vers I’origine : «... il ne s’agit plus que de ceci:
apercevoir en sa provenance méme, |’apparaitre comme déploiement de la venue
en présence» (AP, p. 125). — Cette question de I’origine est toujours susceptible
de réintroduire des éléments de transcendance (de méme que certaines réson-
nances de I’ Ereignis comme é-vénement). La situation d’immanence, que la pen-
sée de Heidegger contribue par ailleurs fortement a éclairer, doit étre caractérisée
comme une situation de «I’entre-deux», ot il n’y a plus de questions d’origine.



156 ETUDES DE LETTRES

sans origine, sans donc qu’on puisse jamais en sortir, s’en arracher :
«Impossible pour nous d’embrasser le déploiement de la parole ; car
nous autres, qui ne pouvons dire qu’en disant a la suite de la dite,
nous appartenons nous-mémes a la dite, ayant place en elle» (AP, p.
254) —, sommes-nous bien siirs de toujours nous y reconnaitre entre
avant et apres, devant et derriere, en particulier lorsque nous décidons
de nous retourner et de nous mettre en route a la suite de ce qui pré-
cede ? Posture inconfortable : le langage, comme 1’incontournable,
nous précede peut-étre toujours sans que nous puissions jamais le si-
tuer dans un quelconque «avant». Il se pourrait que dans cet «a la
suite de» nous ayons déja, inévitablement, dépassé ce qui nous pré-
cede, et que le chemin derriere ce qui nous conduit soit en fait la voie
d’une fuite éperdue, a notre insu, ol cela méme que nous croyons
poursuivre a toutes les peines a nous accompagner, derriére nous —
ce qui précede, c’est-a-dire ce qui nous envoie, ne marche pas devant,
mais derriére...
Es-tu slire, mon amour, de bien entendre ce que poster veut dire ? Il
te double tout le temps (je ne peux plus écrire ce mot «doubler»
sans penser a nous, a nous en deux voitures je veux dire, en particu-
lier a ce jour o m’ayant doublé dans un embouteillage sans t’en
apercevoir — ou bien je m’étais arrété pour I’essence, j’ai oublié —
tu ne savais plus que je te suivais, tu me croyais devant et tu accélé-
rais, je n’arrivais plus a te rejoindre. Nous avions tous les deux le
pied au plancher. Tous nous les laissions sur place mais jamais 1’ac-

cident ne fut plus probable.
J. Derrida

Guido ALBERTELLI



	Le mot de Heidegger : "Le language est la maison de l'être"

