
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Le mot de Heidegger : "Le language est la maison de l'être"

Autor: Albertelli, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MOT DE HEIDEGGER :

«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE»

J'écoute cela. A qui s'adresse-t-il De qui est-il question
qui parle qui écoute qui pourrait répondre à un tel lointain
Cela vient de si loin et cela ne vient même pas, pourquoi
m'ignore-t-il pourquoi cette ignorance est-elle à ma portée?
pourquoi se fait-elle entendre Une parole et cependant non

pas une parole, à peine un murmure, à peine un frisson, moins

que le silence, moins que l'abîme du vide: la plénitude du

vide, quelque chose qu'on ne peut faire taire, occupant tout
l'espace, l'ininterrompu et l'incessant, un frisson et déjà un

murmure, non pas un murmure, mais une parole, et non pas
une parole quelconque, mais distincte, juste : à ma portée.

M. Blanchot

Cet article essaie de situer le tournant «linguistique» de Heidegger, qui,parti
d'une reprise de la «question de l'être», en vient à placer le motif du langage au
premier plan. On suivra ainsi la pensée de Heidegger de Etre et temps à

Acheminement vers la parole, pour montrer comment elle fait du langage non
pas l'objet de sa réflexion (ce n'est donc pas une «philosophie du langage»),
mais l'envisage comme événement de l'ouverture de l'être. Pour en rendre
compte, on développera l'hypothèse de cette pensée de l'ouverture comme «pensée

de l'immanence», et du langage comme «milieu» de cette immanence1.

1. Les références des textes de Heidegger cités le plus souvent seront données

dans le texte, avec les abréviations suivantes : AP : Acheminement vers la
parole, Paris: Gallimard, 1976; B: Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis,
Gesamtausgabe vol. 65, Frankfurt a. M. : Klostermann, 1989 ; ET: Etre et temps.
Les références renvoient à la pagination de l'édition allemande (Sein und Zeit,
Tübingen: Niemeyer, 1927). La traduction utilisée est celle d'E. Martineau
(Paris: Authentica, 1985, hors commerce); LH: «Lettre sur l'humanisme», in
Questions III-IV, Paris: Gallimard, Tel, 1990; Z: Zollikoner Seminare, éd. M.
Boss, Frankfurt a. M. : Klostermann, 1987.



134 ÉTUDES DE LETTRES

Die Sprache spricht... Voilà bien, sans doute, la moins acceptable
de toutes les réponses à la question qui parle La tautologie, ici,
contredit en effet de façon éclatante ce dont on est au moins toujours
sûr dès lors qu'il y a langage, à savoir qu'il y a quelqu'un (ou quelque
chose) d'autre qui parle : le langage ne parle pas, il est parlé. La
philosophie a ainsi d'emblée, et pour longtemps, assujetti le langage à

l'homme : zôon logon echon. Il y a toujours un sujet qui parle, qui
s'exprime, ou un objet qui est exprimé, signifié — un «en-dehors», ou
«en-dessous» du langage, que le langage vient au mieux communiquer

et au pire recouvrir. Par rapport à la pensée ou aux choses, le
langage est ainsi toujours affecté d'une irréductible secondarité2.

Heidegger se distancie cependant toujours très clairement de cette
conception du langage qui prend comme point de départ «l'activité de

parler», qui comprend le langage à partir du phénomène de l'expression

et finit par en faire un outil aux mains du sujet. Par contre, la
position de Heidegger est au premier abord plus difficile à distinguer
d'une conception «herméneutique», qui envisage le langage à partir
du sens qui se communique, même découplé d'un sujet qui parle
(nous nous y arrêterons plus loin). On peut en effet accentuer «le
langage parle», c'est-à-dire donne «quelque chose» à comprendre, à

déchiffrer, à interpréter (le point de départ est déplacé de l'activité de

parler à «ce qui est dit»). On essaiera néanmoins de montrer ici que
la pensée de Heidegger sur le langage ne peut se ramener à aucune
de ces deux théories, qui présupposent également qu'il y ait un «en-
dehors» du langage, une «transcendance» — que ce soit le sujet qui
parle ou le sens qui se communique ; on lira donc «die Sprache
spricht»3: c'est le langage qui parle — et rien d'autre: «La parole
elle-même est : la parole — et rien en dehors de cela» (AP, p. 14).

Ces éléments tracent les grandes lignes de ce qu'on appellera «pensée

de l'immanence» — tentative de penser le «plan» «où nous

2. Cette secondarité est indiquée par Platon de façon paradigmatique à la fin
du Cratyle. Admettant la définition des noms comme «images de choses»,
Socrate conclut: «Est-ce de l'image qu'il faudra partir pour apprendre, en l'étudiant

elle-même, si la copie est bonne, et connaître en même temps la vérité dont
elle est l'image? Ou est-ce de la vérité, pour la connaître en elle-même, et voir à

la fois si son image a été convenablement exécutée? [...] Contentons-nous de
convenir que ce n'est pas des noms qu'il faut partir, mais qu'il faut apprendre et
rechercher les choses en partant d'elles-mêmes bien plutôt que des noms» (439
a-b). Cf. également Philèbe, 38c sq. et Aristote, De interpretatione, 1.

3. Cf. AP, p. 22 : «La parole est parlante. Cela veut dire aussi et d'abord : la
parole parle.»



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 135

sommes» sans prendre appui sur quelque extérieur (transcendant) de

ce plan, fondement ou condition de possibilité sur quoi ou à partir de

quoi il pourrait être posé (pensée non-métaphysique, donc, si tant est

que la métaphysique peut être décrite comme cette pensée qui pose la
«réalité» et l'inscrit toujours, de quelque manière, dans des rapports
de transcendance, d'extériorité). Pour Heidegger, il s'agira de penser
«l'être», c'est-à-dire l'espace ouvert où de l'étant vient en présence, à

partir de lui-même, et c'est dans l'horizon de ce projet que doit être
située sa réflexion sur le langage. L'«expérience» que Heidegger
propose de faire avec le langage (cf. AP, p. 143) sera donc interprétée ici
comme expérience de l'immanence, dont le sens s'indique, sans qu'il
soit forcément clair pour l'instant, dans les tautologies récurrentes,
comme «die Sprache spricht», ou encore : «C'est la parole qui est
parole» (Sprache ist Sprache) — dont Heidegger dit qu'elle «ne nous
porte pas vers quelque chose d'autre, où se fonderait la parole» {AP,
p. 15)4. Le langage est ainsi présenté comme une figure de
1'«incontournable» {das Unumgängliche)5: ce qu'on ne peut pas contourner,
c'est-à-dire éviter, et, surtout, ce dont on ne peut pas «faire le tour»
pour le cerner, pour le saisir de l'extérieur. — Cette perspective
s'éclairera sans doute si l'on prend les choses depuis le début.

Dans toute son œuvre, depuis les premières pages de Etre et temps,
Heidegger poursuit constamment la méditation de ce qu'il appelle la
«question de l'être»6 (qui constitue pour lui la question même de

toute la philosophie — et sa reprise se fonde d'ailleurs tout d'abord
[ET, §1] dans cette vénérabilité). Par là, il ne veut cependant pas
simplement éclaircir une ancienne question devenue obscure. Son travail
s'inscrit en effet explicitement dans la perspective d'une «crise des

4. S'il n'est pas fondé, le langage n'en est pas pour autant fondement (Grund)
pour autre chose: «[La phrase :"c'est la parole qui est parole"] ne dit rien non plus
qui nous apprenne si la parole elle-même est un fondement pour autre chose.»
L'immanence a le caractère de l'abîme, de ce qui ne se laisse pas déterminer dans

un rapport de fondement à fondé: «La phrase:"c'est la parole qui est parole"
nous laisse en suspens au-dessus d'un abîme (Abgrund), autant que nous serons
endurants à ne pas nous éloigner de ce qu'elle dit.» (AP, p. 15-16)

5. Cf. «Science et méditation», in Essais et conférences, Paris: Gallimard,
1958, p. 70 sq.

6. C'est-à-dire, dans des termes que Heidegger emploiera plus tard, la question

de la «venue en présence de ce qui est présent» — ou encore : «qu'est ce que
le estl».



136 ÉTUDES DE LETTRES

fondements» des sciences {ET, §3), auxquelles seule une «ontologie
fondamentale» pourra assurer une fondation ; le projet est donc un
projet fondationnel, motivé par des soucis qui sont en définitive ceux
de toute la métaphysique — et on ne peut pas écarter le soupçon que
ce caractère traverse de part en part l'œuvre de Heidegger (ce qui ne
va pas sans générer de fortes tensions internes, vu le caractèreaè-
griindlich du «fondement» qui sera dégagé).

Dans cette répétition de la question de l'être, Heidegger se voit
renvoyé à ce qu'il appelle Dasein, c'est-à-dire à ce que nous sommes
nous-mêmes en tant que nous avons toujours une certaine compréhension,

certes la plupart du temps uniquement vague, «préontologique»
de l'être : «la compréhension de l'être est la condition fondamentale
du Dasein comme tel» (Z, p. 236). La question de l'être prend par
conséquent la forme d'une «analytique du Dasein», seul chemin vers
une ontologie fondamentale (on remarque d'emblée l'analogie avec le

geste de la Critique de la raison pure).
Réélaborant la critique de la subjectivité comme conscience hypo-

stasiée {res cogitans) déjà présente chez Husserl dans le concept d'in-
tentionnalité, Heidegger pense le Dasein essentiellement comme
«être-au-monde». C'est-à-dire que le Dasein n'est précisément pas
«quelque chose», un étant fermé sur soi, qui se trouve placé,
accidentellement, dans un monde «extérieur»7. Le Dasein n'est donc ni un
objet parmi d'autres, qui se présente dans le monde, ni un sujet
d'abord privé de monde, qui cherche ensuite à jeter des ponts «au de-

7. «[...] l'exister humain n'est fondamentalement jamais un objet présent
{vorhanden) quelque part, ni même un objet fermé sur soi. Cet exister consiste
bien plutôt en de «pures» — non saisissables optiquement, tactilement —
possibilités d'entente {Vernehmensmöglichkeiten) dirigées vers ce qui vient à sa
rencontre en s'annonçant (das ihm sich zusprechende Begegnende). Toutes les
représentations capsulaires de psyché, de sujet, de personne, de moi, de
conscience, qui ont cours jusqu'ici dans la psychologie et la psychopathologie,
doivent disparaître, dans la perspective de la Daseinsanalyse, au profit d'une
tout autre compréhension. La nouvelle conception fondamentale de l'exister
humain qu'il faut prendre en considération doit être appelée Da-sein ou être-au-
monde. Dans cette expression, le Da de ce Da-sein ne désigne bien sûr
précisément pas un lieu de l'espace situé à côté de l'observateur, comme on
l'entend vulgairement. L'exister comme Da-sein signifie bien plutôt le garder
ouvert (Offenhalten) d'un domaine, à partir du pouvoir-entendre les significati-
vités des donnés (Bedeutsamkeiten der Gegebenheiten), qui s'adressent à lui
{zusprechen) à partir de son être-éclairé {Gelichtetheit). Le Da-sein humain
n'est, en tant que domaine de pouvoir-entendre, jamais un étant simplement
présent (vorhanden). Il n'est au contraire absolument et en aucun cas quelque
chose à objectiver.» (Z, p. 3-4).



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 137

hors» vers le monde. La conception heideggerienne de l'être-au-
monde est au contraire un effort, qui sera toujours poursuivi, pour se
débarrasser de cette problématique du «monde extérieur», et de la
distinction entre intérieur et extérieur qui la sous-tend. Le Dasein est
ainsi toujours déjà rapport au monde, avant toute distinction entre
sujet et objet. Plus précisément, le monde n'est pas l'ensemble de
l'étant donné «en face» du Dasein, il n'est pas «en dehors» du
Dasein: «Le "monde", au sens ontologique, n'est pas une détermination

de /'étant que le Dasein «'est essentiellement pas, mais un
caractère du Dasein lui-même» (ET, p. 64). Cela ne signifie cependant
pas simplement une subjectivisation du monde, ni que Heidegger
met entre parenthèses le «monde extérieur». Au contraire, la distinction

entre intérieur et extérieur est dépassée dans ce qui ressemble
plutôt à une mise entre parenthèses du «monde intérieur»: «Parlant,
le Dasein s'exprime, non point parce qu'il est d'abord un
"intérieur" séparé de l'extérieur, mais parce que comprenant en tant
qu'être-au-monde, il est déjà "dehors"» (ET, p. 162. Je souligne). Le
Dasein n'est rien d'autre que l'espace ouvert désigné comme Da:
«Le Dasein est son ouverture (Erschlossenheit).» (ET, p. 133) Ainsi,
contre l'intériorité, l'intimité, de la subjectivité, Heidegger affirme le
caractère ek-statique du Dasein: «Si je traduis ek-sister par se tenir
dehors (hinaus-stehen), je le fais à partir de la position opposée à

celle de Descartes, contre sa représentation d'une res cogitans au
sens d'une immanence. Mais par le fait même de cette opposition, je
reprends l'ancien. Il serait plus correct de traduire "exister" par
"supporter, assumer un domaine ouvert" (ausstehen eines
Offenheitsbereiches).» (Z, p. 273-74)8

8. Heidegger insiste en de multiples endroits sur cette «pure extériorité» du
Dasein. P. ex.: «Le Dasein existe et lui seul existe; dès lors l'existence, c'est
être installé "en plein air et en plein vent" dans l'être-ouvert du là: ek-sistence»
(ET, p. 133, apostille c). Ou encore: «Que signifie "existence" dans Etre et
temps? Le mot désigne un mode de l'être, à savoir l'être de cet étant qui se tient
ouvert pour l'ouverture de l'être, dans laquelle il se tient, tandis qu'il la
soutient. Ce soutenir est expérimenté sous le nom de "souci". L'essence extatique
du Dasein est pensée à partir du souci, de même qu'en retour le souci n'est
expérimenté d'une manière suffisante que dans son essence extatique. Le soutenir
ainsi expérimenté est l'essence de Yekstasis qui est ici à penser. C'est pourquoi
l'essence extatique de l'existence est encore comprise d'une manière insuffisante,

lorsqu'on la représente seulement comme "extase" (Hinausstehen) et que
l'on conçoit le "ex" (Hinaus) comme "éloignement de" l'intérieur d'une immanence

de la conscience et de l'esprit; car, ainsi comprise, l'existence ne serait
toujours représentée qu'à partir de la "subjectivité" et de la "substance",



138 ÉTUDES DE LETTRES

Toutefois, dans Etre et temps, cette thèse que le Dasein est l'ouverture

du monde (première ébauche d'une pensée de l'immanence), est
avancée dans un cadre encore largement imprégné de subjectivisme.
Suivant une orientation transcendantaliste, sur le modèle kantien
(médiatisé par Husserl), l'analyse cherche à dégager, en vue d'une
ontologie fondamentale, les conditions de possibilité (de la
compréhension) de l'être, de l'ouverture, dans la constitution a priori du
Dasein — transcendant(al): «C'est seulement si la compréhension
d'être est que de l'étant devient accessible comme étant; c'est seulement

si est un étant ayant le mode d'être du Dasein que la compréhension

d'être est possible en tant qu'étant.» {ET, p. 212)9 II est donc
nécessaire d'exposer, rapidement, les résultats de cette «analytique
existentiale», pour indiquer, tout d'abord, la place du langage dans la
structure dégagée dans Etre et temps, et, surtout, pour mettre en
évidence les articulations du «tournant» et de la venue au premier plan
du langage dans une «pensée de l'immanence» plus radicalement
affranchie du subjectivisme.

alors que le "ex" {Aus) reste à penser comme la dis-jonction (Auseinander) de
l'ouverture de l'être lui-même. La stasis de l'extatique repose, aussi étrange que
cela puisse paraître, dans l'in-stance (Innestehen) dans le "ex" {Aus) et le "là" du
décèlement qui est comme tel l'être lui-même déployant son essence.» («Qu'est-
ce que la métaphysique?», in Questions /-//, Paris : Gallimard, Tel, 1990, p. 34).
Ce sera une des affirmations centrales de la «Lettre sur l'humanisme»: «L'essence

de l'homme repose dans son ek-sistence.» {LH, p. 105)
9. Il arrivera d'ailleurs à Heidegger de reconnaître, comme à contre-cœur,

lorsqu'il revient sur Etre et temps à plusieurs années de distance, cet héritage qui
y encombre la «pensée de l'être» : «Ce que tente de faire le traité intitulé Etre et
temps, c'est de partir de la vérité de l'être — et non plus de la vérité de l'étant —
pour déterminer l'essence de l'homme en ne la demandant à rien d'autre qu'à sa
relation à l'être et pour concevoir en son tréfonds l'essence de l'homme, elle-
même désignée comme Da-sein au sens clairement fixé à ce terme. [...] La
raison de la non-compréhension [de cette tentative] réside dans la tentative
elle-même, qui, parce qu'elle est peut-être malgré tout quelque chose d'historia-
lement développé et n'est rien de "fabriqué", provient de ce qui a eu lieu
jusqu'ici, mais lutte pour s'en détacher et nous fait ainsi nécessairement et
constamment retomber dans la voie de ce qui a eu lieu jusqu'ici, et l'appelle
même à l'aide, pour dire quelque chose de tout autre. Mais ce chemin s'interrompt

à un endroit décisif. Interruption qui s'explique du fait que, malgré tout, la
tentative faite dans cette voie court, contre sa volonté, le danger de n'aboutir
qu'à renforcer encore la subjectivité et à empêcher pour ainsi dire elle-même le

dépassement du point de non-retour ou plus exactement: la présentation où elle
atteindrait ce à quoi elle tend par définition. Toute orientation vers l'"objecti-
visme" ou le "réalisme" demeure du "subjectivisme" ; la question de l'être prend
place ailleurs que dans la relation sujet-objet» (Nietzsche, II, Paris: Gallimard,
1971, p. 155-56, tr. revue).



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 139

Heidegger commence son analyse de la «constitution existentiale
du là» (titre sous lequel sont regroupés les § 29 à 34 de Etre et
temps, qui nous retiendront ici) en mettant en évidence ce qu'il
appelle l'«être-jeté» (Geworfenheit) du Daseinl0. Par cette expression,
Heidegger veut donner à entendre que l'ouverture est remise au
Dasein, ou plus exactement, que le Dasein est remis («passivement»)
à l'ouverture, il y est jeté (Geworfenheit); le Dasein est donc
toujours déjà «situé» au sein de l'étant. Cette «facticité» lui est ouverte
par l'affection (Befindlichkeit) — qui est l'un des «existentiaux»
originaires, l'une des manières originaires d'«être le là» (cf. ET, § 29).
L'affection signifie que le Dasein, de par sa structure propre (l'analyse

suit toujours une orientation transcendantaliste), s'en trouve
(befinden) toujours de telle ou telle manière, et que le monde qu'il ouvre
est toujours «intoné» (bestimmt). Ce mode d'être le là est même
présenté comme le plus fondamental : «L'affection inclut existentiale-
ment une assignation ouvrante au monde à partir duquel de l'étant
abordant peut faire encontre. En fait, nous devons, du point de vue
ontologique, confier fondamentalement la découverte primaire du
monde à la "simple tonalité".» (ET, p. 137-38)

Pourtant, dans Etre et temps, c'est manifestement le comprendre qui
est le fondamental privilégié (même si affection et parler (Rede) sont
déclarés «co-originaires» avec le comprendre11): «l'être du Là [...] est
essentiellement comprendre» (ET, p. 144; cf. § 18, part. p. 85-86). En

10. C'est là certainement le trait par lequel il rompt nettement avec une
philosophie du sujet, où tout commence avec la saisie de soi de la subjectivité, du
moi, dans la conscience. Dans Etre et temps, toutefois, l'être-jeté reste secondaire

par rapport au comprendre (et au projet) — ce qui ne sera plus le cas après
le tournant, qui consiste, au moins en première approximation, en une «inversion»

de ce rapport (opérant ainsi une inflexion du transcendantalisme vers
l'immanence).

11. Il y a dans ces passages une oscillation de l'originaire, entre affection et
comprendre, que Heidegger s'efforce de stabiliser dans la «co-originarité» (de
l'affection, du comprendre et du parler). Cette oscillation résulte nécessairement
du fait que la question vers l'origine, que Heidegger semble ne jamais abandonner,

est dénuée de pertinence dans le cadre d'une pensée de l'immanence (telle
qu'elle se dessine ici), pensée de la pure extériorité où rien ne permet d'assigner
une origine. Cette oscillation est étroitement en rapport avec la circularité de la
structure ontologique du Dasein (telle qu'elle est présentée au § 32, part. p. 152-
53). Or précisément cette circularité où tout a toujours déjà commencé («Toute
explicitation qui doit contribuer à de la compréhension doit avoir déjà compris ce
qui est à expliciter» [ET, p. 152]) conduit d'emblée à renoncer à toutes les questions

d'origine. — Heidegger avait certes avancé quelques explications, qui
attestent cependant surtout d'un grand embarras: «Si nous nous enquérons



140 ÉTUDES DE LETTRES

effet, le Dasein, comme être-au-monde, remis à l'ouverture, assume
originairement celle-ci sur le mode du comprendre. Cette originarité
indique déjà l'inscription de Etre et temps dans une métaphysique de
la primauté du sens12, qui ressortira cependant plus nettement dans la
conception du langage qui en découle. Il faut par ailleurs relever comment

à la «passivité» de l'être-jeté semble répondre une certaine «activité»

du comprendre — et ce d'autant plus que Heidegger détermine la
structure du comprendre comme projet, ouvrant ainsi la possibilité du
malentendu qui reconduit le comprendre, et donc l'ouverture, à une
«performance humaine»13.

La priorité accordée au comprendre, et, corrélativement, au sens
(ou inversément), retentit nécessairement sur la conception du
langage : en même temps que l'affirmation de la «co-originarité» de
l'affection, du comprendre et du parler {Rede), Etre et temps opère
pourtant une secondarisation du langage. Le Heidegger de 1927 apparaît

en fait encore sous l'emprise de ce qu'il dénoncera plus tard
comme une «habitude endurcie» par vingt-cinq siècles de philosophie

: «au lieu de penser la parole à partir d'elle-même, la déplacer
aussitôt pour la glisser parmi les phénomènes de l'expression» (AP, p.
22). Ainsi, par exemple, la formule énigmatique par laquelle est
présentée l'«origine» du langage, «aux significations s'attachent des

mots {den Bedeutungen wachsen Worte zu)» {ET, p. 161), atteste,
malgré la précision que l'auteur prend soin d'ajouter («ce qui ne veut

thématiquement de Têtre-à, assurément ce ne peut être avec le dessein d'annuler
F originarité du phénomène en le dérivant d'autres phénomènes, autrement dit de
le soumettre à une analyse inadéquate au sens d'une dissolution. Néanmoins,
l'indérivabilité d'un phénomène originaire n'exclut nullement qu'il ne soit
constitué par une multiplicité de caractères d'être. Que de tels caractères se
montrent, et ils seront alors existentialement co-originaires. Le phénomène de la co-
originarité des moments constitutifs a souvent échappé à l'ontologie, en raison
d'une tendance méthodiquement non réfrénée à faire provenir tout et n'importe
quoi d'un "fondement originel" simple.» {ET, p. 131)

12. Bien que l'analyse suive une infinité de détours pour essayer de s'en arracher

— c'est ici sans doute un des passages de Etre et temps où se marque
particulièrement l'inadéquation de l'orientation générale donnée à la question avec ce
que le traité cherche à penser.

13. Malentendu que Etre et temps, en raison de sa façon même de poser le
problème, ne parvient jamais à réduire complètement — comme Heidegger le
reconnaît lui-même : «L'inconvénient de cet angle d'attaque, c'est qu'il laisse trop
ouverte la possibilité d'entendre le projet comme une performance humaine ; dès
lors il n'y a plus qu'à voir le projet comme structure de la subjectivité.»
(«Séminaire du Thor (1969)», in Questions III-IV, Paris : Gallimard, Tel, 1990,

p. 423-24).



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 141

pourtant pas dire que des choses-mots soient pourvues de signification»),

d'une priorité du comprendre, et donc du sens (de la signification)

— qui n'est qu'après-coup exprimé en paroles.
Le langage repose donc sur le sens, et c'est la compréhension qui

en constitue la condition de possibilité : «Parler et entendre se fondent
(gründen) dans le comprendre» (ET, p. 164). Certes, il ne s'agit pas
ici d'expression au sens «classique» (bien que Heidegger, à la suite de

Husserl, recoure au terme Ausdruck)-, le langage ne vient pas extérioriser

l'intériorité du Dasein, qui est tout entier extériorité, toujours
déjà dehors — être-au-monde. Le langage, le parler (le langage est ici
aussi déterminé à partir de l'activité de parler), vient plutôt articuler
l'ouverture du monde, cette extériorité que le Dasein déploie, est,
dans le comprendre. Néanmoins, cette conception relève toujours,
fondamentalement, de celle, devenue canonique, d'Aristote — non
pas tant, cependant, dans la détermination du signe comme «lieu-tenant»

de la chose, que, plus généralement, dans le rapport du langage
à un autre que lui, extérieur, qui le précède et le fonde en sa possibilité14

— bien qu'elle s'expose évidemment en des termes (ceux de

l'analytique existentiale) tout autres : «la significativité elle-même,
avec laquelle le Dasein est à chaque fois déjà familier, abrite en elle la
condition ontologique de possibilité permettant que le Dasein com-
préhensif, en tant qu'il est également explicitatif, puisse ouvrir
quelque chose comme des "significations" qui, de leur côté, fondent à

nouveau l'être possible du mot et de la langue». (ET, p. 87)15

14. Le langage vient articuler comme «après-coup» l'ouverture constituée par
ailleurs: «l'ouverture pleine — constituée par le comprendre, l'affection et
l'échéance — du là reçoit du parler son articulation» (ET, p. 243) ; la co-origina-
rité du langage dans la constitution de l'ouverture semble complètement effacée.

15. On trouve ailleurs une formulation moins embarrassée par la terminologie
de Etre et temps : «Pourquoi avons-nous, comme êtres humains, quelque chose à

dire, à la différence des animaux, si dire signifie: laisser voir, rendre manifeste?
Sur quoi se fonde le dire? si vous percevez quelque chose comme quelque
chose, par exemple cette chose comme un verre, comme étant tel, il doit être
évident (offenkundig) pour vous que quelque chose est. L'être humain a donc
quelque chose à dire parce que le dire comme laisser voir est un laisser voir de
l'étant comme d'un étant tel ou tel. L'être humain se tient donc dans la manifes-
teté de l'être, dans le dévoilement (Unverborgenheit) de l'advenant. C'est là la
raison (Grund) de la possibilité, et même de la nécessité, de la nécessité essentielle

du dire ; du fait, donc, que l'homme parle.» (Z, p. 117)



142 ÉTUDES DE LETTRES

La première formulation d'une «pensée de l'immanence» sous la
forme de la répétition de la question de l'être au travers d'une analytique

du Dasein est donc restée empêtrée dans l'orientation transcen-
dantale du questionnement16, qui l'a conduite à chercher les
conditions de possibilité de l'ouverture que le Dasein a à être dans la
structure d'être du Dasein lui-même. Ces conditions de possibilité
constituent donc toujours un élément d'extériorité (ou d'intériorité)
— de transcendance. Le projet de penser l'existentialité du Dasein,
caractérisée ici comme «immanence "dans" l'extériorité» est ainsi
rendu impossible par la «méthode» même, transcendantale, par
laquelle il s'agissait de la penser. C'est pourquoi Heidegger opérera ce
qu'il appelle un «tournant»: alors que Etre et temps cherchait la possibilité

de la compréhension de l'être dans le comprendre (qui était au
premier plan : «c'est seulement parce que le Dasein est en tant que
constitué par l'ouverture, c'est-à-dire le comprendre, que peut en
général être compris quelque chose comme l'être — que la compréhension

d'être est possible» [ET, p. 230]), cette possibilité du comprendre
sera désormais cherchée, plus radicalement, dans la donation «préalable»

de l'être qui se donne à comprendre : «Si au Dasein n'était pas
envoyé (geschickt) l'être, il n'y aurait pas non plus de compréhension
d'être.» (Z, p. 277)

Pour l'essentiel, Etre et temps fait donc trop de place à la question
de la constitution, devenue centrale pour Husserl après les Recherches
logiques et qui entraîne inévitablement la phénoménologie vers une
philosophie transcendantale (idéalisme transcendantal). Le tournant
consistera précisément à écarter cette thématique transcendantaliste
au proht de la donation17: pour qu'il y ait compréhension, il ne faut

16. «Orientation transcendantale du questionnement» est en réalité une sorte
de pléonasme. En dernier recours, Heidegger renoncera ainsi au questionnement
lui-même (pourtant d'abord présenté comme la «piété de la pensée»...) : «la pensée

est avant tout une écoute, c'est-à-dire un se-laisser-dire, et non une interrogation».

(AP, p. 164)
17. C'est ainsi, par exemple, qu'une phrase de Etre et temps qui pourrait tout

aussi bien attester du transcendantalisme que nous relevons («Cela dit, c'est
seulement aussi longtemps que le Dasein est, autrement dit aussi longtemps qu'est
la possibilité ontique de la compréhension d'être, qu'"il y a" de l'être.» [ET, p.
212)]) est relue dans la «Lettre sur l'humanisme» en omettant dans un premier
temps toute la première partie et en mettant tout l'accent sur le «il y a» — es

gibt. Et Heidegger précise: «Le "es" (ce) qui ici "gibt" (donne) est l'être lui-
même. Le "gibt" désigne toutefois l'essence de l'être, essence qui donne, qui
accorde sa vérité.» (LH, p. 92)



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 143

pas avant tout que «quelqu'un» comprenne, il faut au préalable que
«quelque chose» parle. La pensée tourne donc d'un certain «transcen-
dantalisme» — «L'étant est indépendamment de l'expérience, de la
connaissance et de la saisie par lesquelles il est ouvert, découvert et
déterminé. Mais l'être n'"est" que dans la compréhension de l'étant à

l'être duquel appartient quelque chose comme la compréhension de
l'être» (ET, p. 183) — à la rectification: «Mais ce comprendre
comme entendre [Hören], Cela ne signifie cependant jamais : l'"être"
n'est que "subjectif', mais l'être (comme être de l'étant) comme
différence [Differenz] "dans" le Dasein comme le jeté du (jet) [das
Geworfene des (Wurfs)]» (apostille à ce passage. Je souligne). Ainsi,
alors que l'accent mis sur le projet induisait le malentendu «humaniste»

(reproché à Sartre, et qui nécessitera la mise au point qu'est la
Lettre sur l'humanisme), selon lequel l'homme, comme sujet, serait
l'auteur de ses propres projets, avec le tournant l'accent est déplacé
sur ce qui dans Etre et temps s'appelait Geworfenheit. Le problème
n'est dès lors plus celui de la constitution «a priori» du Dasein, mais
celui de ce (Wurf) par lequel le Dasein est jeté «dans» l'ouverture,
c'est-à-dire remis à lui-même comme Dasein18 — (Wurf) qui sera
compris comme le parler du langage, la Geworfenheit étant réinterprétée

comme l'entente, toujours déjà, de ce parler19.
C'est sur ce terrain que se noue la thématique de Y Ereignis. Tel est

en effet le nom, qu'il faudrait traduire par «événement» et «appro-
priement», de ce (Wurf) — qui n'est plus le projet du Dasein, mais
celui de l'être20 — par lequel le Dasein est jeté «dans» l'ouverture de

l'être, et donc constitué comme Dasein. En ce sens, l'être «s'approprie»

le Dasein: «l'essence de l'homme est déterminée à partir de
l'estre [Seyn]» (B, p. 503). L'analyse de la compréhension de l'être,
qui reste au point de départ, renverse complètement les termes de Etre
et temps: «L'homme comprend l'estre (cp. Etre et temps)-, il est le

18. «En tant qu'ek-sistant, l'homme assume l'être-le-là (Da-sein), lorsque
pour "le souci" il reçoit le là comme l'éclaircie de l'être. Mais cet être-le-là
déploie lui-même son essence comme ce qui est "jeté". Il déploie son essence dans
la projection (Wurf) de l'être, de cet être dont le destin est de destiner.» (LH, p.
84)

19. Le lien entre langage et Geworfenheit est expressément souligné par
Heidegger : «Pour le langage, la Geworfenheit est essentielle.» (ET, p. 161, apostille)

20. «Ce qui jette dans le projeter n'est pas l'homme, mais l'Etre lui-même qui
destine l'homme à l'ek-sistence de l'être-le-là comme à son essence.» (LH, p.
96)



144 ÉTUDES DE LETTRES

lieu-tenant [Statthalter] du projet de l'estre.... L'homme appartient à

l'estre en tant que celui qui est approprié [Ereignete] par l'estre lui-
même pour la fondation de sa vérité [Wahrheitsgründung: fondation
du domaine ouvert du "là"]» (B, p. 500). Mais l'être n'est pas pour
autant hypostasié et placé en position de transcendantal. L'approprie-
ment a en effet le caractère d'un événement, en ce sens qu'il n'est pas
précédé par ses «conditions de possibilités» (ce qui jette - l'être - et
ce qui est jeté — le Dasein): l'être lui-même est «approprié» par
YEreignis". «Peut-on dire [...] «Sein ist durch das Ereignis ereignet ?»

Réponse : oui21.» L'Ereignis est ce qui toujours précède, sans être lui-
même précédé par quoi que ce soit à quoi il pourrait être reconduit, à

partir de quoi il pourrait être déduit ou compris : «Ce qui approprie,
c'est l'appropriement même — et rien en dehors. [...] Il n'y a rien à

quoi l'appropriement pourrait encore faire remonter, et d'où, en plus,
il pourrait être expliqué.» (AP, p. 246) Appropriant l'un à l'autre
l'être et le Dasein, il est la pure donation de l'ouverture. L'Ereignis
n'a pas lieu, mais donne lieu. Dès lors, si ce (Wurf) peut bien dans
une certaine mesure être interprété comme une radicalisation de la
Geworfenheit, ce rapport entre l'homme et l'être précède les termes
qu'il rapporte l'un à l'autre — si l'homme «appartient à l'être», ce
dernier, quant à lui, «n'est pas sans sa relation au Dasein»12 —, qui ne
sont donc jamais dans un rapport (d'extériorité) d'agent à patient.
Dans Y Ereignis, la donation a la forme d'un «se donner», précédant
tout donateur et donataire, et laissant donc dans l'indécision la question

de l'actif et du passif23.
Ce tournant, dans lequel Heidegger prend plus radicalement le chemin

d'une pensée de l'immanence, tourne la pensée vers la «question
du langage»: le langage devient en effet en quelque sorte le «milieu»
de l'immanence. C'est le langage qui constitue cette «pure extériorité»

à laquelle le Dasein est toujours déjà exposé : «Le langage est

21. «Séminaire du Thor (1969)», p. 453.
22. Ibid., p. 458.
23. S'agissant de cette indécision entre actif et passif, Derrida recourt, à propos

de la «différance», à la voix moyenne, à «une certaine non-transitivité», qui
dit «une opération qui n'est pas une opération, qui ne se laisse penser ni comme
passion ni comme action d'un sujet sur un objet, ni à partir d'un agent ni à partir
d'un patient, ni à partir ni en vue d'aucun de ces termes» («La différance»,
Marges, Paris: Minuit, 1972, p. 9). — C'est pourquoi, s'agissant de l'immanence,

on peut remplacer «penser» (et particulièrement «questionner») par «faire
l'expérience» (Heidegger recourt à cette expression justement à propos du

langage, voir 4P, p. 143), qui fait entendre ce qu'il y a ici d'à la fois passif et actif,
ou de ni passif ni actif, avant toute passivité et activité.



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 145

[...] la maison de l'Etre en laquelle l'homme habite et de la sorte ek-
siste.» (LH, p. 91). Le projet de l'être, l'événement sans précédent (et
donc aussi sans origine) de l'ouverture dans l'appropriement du
Dasein et de l'être, est constitué, dit maintenant Heidegger, par un
appel, une parole adressée {Anspruch):

Où et comment a lieu le dévoilement, s'il n'est pas le fait de
l'homme Nous n'avons pas à aller chercher bien loin. Il est seulement

nécessaire de percevoir sans prévention ce qui a toujours
réclamé l'homme dans une parole à lui adressée (in Anspruch
genommen), et cela d'une façon si décidée qu'il ne peut jamais être
homme, si ce n'est comme celui auquel une telle parole s'adresse24.

C'est ainsi que Heidegger (re)détermine rétrospectivement le projet
de Etre et temps non plus à partir de la compréhension (de l'être

par le Dasein), mais de Y interpellation (du Dasein par l'être): «Etre
et temps entreprend... d'ouvrir l'écoute pour la parole (Wort) de l'être
— d'être interpellé par l'être (sich vom Sein in Anspruch nehmen zu
lassen). Il s'agit, pour être le Là, d'être interpellé par l'être25.» Jouant
sur le rapprochement entre gehören et hören, Heidegger reprend, en
le renversant, le rapport traditionnel entre l'homme et le langage :

l'homme n'est pas un «animal qui a le langage», mais appartenant à

l'être, il n'est ce qu'il est (Dasein) que par l'écoute (Hören) d'une
interpellation, de la parole que lui adresse l'être26.

Le langage n'est donc plus subordonné à la compréhension, mais

passe au premier plan comme ce qui précisément «rend possible» la
compréhension, ce par quoi l'homme est celui qui comprend l'être.
La primauté du sens, ou de façon générale d'un «transcendant» qui
viendrait en quelque manière fonder, du dehors, le langage, est donc
abandonnée. Ce renversement est très clairement marqué dans une
apostille au passage de Etre et temps sur la fondation de «l'être
possible du mot et de la langue» (ET, p. 87 ; cf. ci-dessus), qui rectifie
fermement cette thèse, déclarée «non-vraie» (Unwahr): «Le langage
n'est pas appuyé sur quelque chose (aufgestockt), mais il est le
déploiement (Wesen) originel de la vérité comme Da.» Dès lors, le
langage ne sera plus essentiellement expression d'un sens, instrument de

24. «La question de la technique», in Essais et conférences, p. 25.
25. «Séminaire du Thor (1969)», p. 433-34.
26. On pourrait adapter à la formule «Dasein hat Sprache» (ET p. 165), qui

répète d'une certaine manière le zôon logon echon, la remarque que Heidegger
s'adresse à propos de l'expression «avoir un monde»: «Ist da überhaupt mit
Recht von "Welt" die Rede Nur Umgebung Dieser "Gebe" entspricht die
"Habe". Da-sein "hat" niemals Welt.» (ET, p. 58, apostille a).



146 ÉTUDES DE LETTRES

communication, outil au pouvoir d'un sujet qui comprend et (s')ex-
prime, ni même articulation de ce qui est ouvert dans la compréhension

; langage «originaire» en ce sens qu'il ne suppose rien en-dehors
de lui, il constitue l'ouverture même du dehors, du «monde», qui
n'est donc plus fondée transcendantalement dans le Dasein: «Le
langage n'est pas seulement un instrument que l'homme possède à côté
de beaucoup d'autres ; le langage est ce qui, en général, et avant tout,
garantit la possibilité de se trouver au milieu de l'ouverture de
l'étant27.»

L'ouverture, le Da, dont les conditions de possibilité étaient auparavant

cherchées dans la constitution existentiale du Dasein, est
maintenant pensée comme don d'une parole adressée2*. Ce parler
«originaire» (mais le mot, on le verra, est aussi trompeur que possible,
s'il doit donner à croire à une «précédence» du langage), qui ouvre
l'espace pour toute venue en présence (accordant donc l'un à l'autre
Dasein et être), est ce que Heidegger appelle die Sage, la dite. Jouant
d'un rapprochement entre «sagen» et «zeigen», Heidegger interprète
en effet le langage comme la monstration «originaire», qui sous-tend
et rend possible toute autre monstration ; ce qui se produit dans le
langage comme dite, c'est le «se laisser montrer» (la «venue en présence»
de l'étant): «Ce qui se déploie dans la parole est la dite en tant que
monstre (Das Wesende der Sprache ist die Sage als die Zeige).» (AP,
p. 240) La dite est l'ouverture que Etre et temps se donnait déjà pour
tâche de penser, mais pensée maintenant à partir d'elle-même comme
donation du laisser apparaître : «La dite — ce qui, donnant à voir,
laisse apparaître l'étant en son il est.» (AP, p. 223)

«Langage» est donc le nom de l'ouverture «dans» l'immanence de

laquelle nous nous trouvons toujours déjà ; il reçoit par conséquent
chez Heidegger un sens beaucoup plus large que la simple détermination

à partir de l'activité de parler :

L'être humain parle. Nous parlons éveillés; nous parlons en rêve.
Nous parlons sans cesse, même quand nous ne proférons aucune
parole, et que nous ne faisons qu'écouter et lire; nous parlons
même si, n'écoutant plus vraiment, ni ne lisant, nous nous adon-

27. «Hölderlin et l'essence de la poésie», Approche de Hölderlin, Paris:
Gallimard, 1962, p. 47-48.

28. Jean Greisch propose à partir de là de lire Acheminement vers la parole
«comme un essai sur le don qui trouve la seule réplique possible à ce que la
métaphysique de l'expression voulait dire» (La Parole heureuse, Paris:
Beauchesne, 1987, p. 388).



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 147

nons à un travail, ou bien nous nous abandonnons à ne rien faire.
Constamment nous parlons, d'une manière ou d'une autre. Nous
parlons parce que parler nous est naturel. Cela ne provient pas
d'une volonté de parler qui serait antérieure à la parole. On dit que
l'homme possède la parole par nature. L'enseignement traditionnel
veut que l'homme soit, à la différence de la plante et de la bête, le
vivant capable de parole. Cette affirmation ne signifie pas seulement

qu'à côté d'autres facultés, l'homme possède aussi celle de

parler. Elle veut dire que c'est bien la parole qui rend l'homme
capable d'être le vivant qu'il est en tant qu'homme.

(AP, p. 13)

L'activité de parler, l'énonciation, ne constitue le langage que dans
un sens restreint. Le langage que nous parlons repose en effet dans
l'écoute d'une parole à nous adressée29: «parler est avant tout écouter.

[...] Nous parlons non seulement la parole nous parlons à partir de la
parole» (AP, p. 241). Le langage nous parle avant que nous (le)
parlions : «Le parler humain, le parler des mortels, ne repose pas en lui-
même. Le parler des mortels repose dans l'appartenance au parler de
la parole.» (AP, p. 34) Le laisser apparaître, comme dite, intervient en
effet sur le mode d'une interpellation qui requiert l'homme, dont le
parler ne peut être compris ni à partir de l'activité de parler, ni même
à partir de la compréhension, mais uniquement à partir de ce don qui
exige une réponse, une «correspondance» (Entsprechen)-. «Parler,
c'est dire (sagen) montrer (zeigen) laisser voir communiquer et
entendre de façon correspondante (entsprechend hören), se soumettre
à une interpellation (Anspruch), à une interpellation qui nous est
adressée (zugesagten Anspruch) et lui obéir (fügen), lui
correspondre.» (Z, p. 269)

Cette thématique de l'appel et de la correspondance ouvre cependant

la possibilité d'un malentendu à propos de l'herméneutique, qui
consiste à voir ici (comme partout) un message communiqué, à dé-

29. Ce «renversement» (qui est aussi celui de «das Wesen der Sprache» à «die
Sprache des Wesens» [cf. AP, p. 165]) est à vrai dire déjà esquissé dans Etre et
temps, où on lit p. ex. : «L'entendre (Hören) est constitutif du parler (Reden)» (p.
163) — mais, à mon sens, toujours «recouvert» sous la primauté du comprendre :

«Le Dasein entend parce qu'il comprend.» (ibid.) Pour une analyse détaillée de
ce point central du «tournant», voir Arion L. Kelkel, La Légende de l'être.
Langage et poésie chez Heidegger, «Une «révolution» du logos. Parler, c'est
entendre», Paris: Vrin, 1980, p. 307 sq.



148 ÉTUDES DE LETTRES

chiffrer, à décrypter — et donc un sens qui circule entre les termes
qu'un envoi rapporte l'un à l'autre. Ainsi, tel herméneute, partant de
la définition de l'herméneutique par Heidegger30 comme «la mise au

jour qui porte à la connaissance pour autant qu'elle est en état de prêter

oreille à une annonce» (AP, p. 115), conduit subrepticement son
commentaire vers une conclusion où toute la question de l'entendre
(jhören) est rabattue sur le comprendre, comme dans Etre et temps:
«Dans les termes les plus clairs du monde, l'herméneutique se borne
à signifier la transmission d'un message qui en appelle à une entente
ou une écoute correspondante. [...] Qu'est-ce que le langage sinon la
communication d'un message qui invite à une écoute comprehensive

?31» Les termes «les plus clairs du monde» — ce sont ceux de la
conception traditionnelle du langage (du signe) comme expression et
communication du sens...

Mais Heidegger, précisément, n'en reste pas à cette conception-là
du signe. L'interpellation qui nous est adressée, «l'annonce ou le
message» (termes ambigus dont se sert Heidegger), le langage lui-même,
ne sont plus pensés à partir de l'expression ou de la communication,
mais, comme on l'a vu pour la dite, à partir de la monstration, de
l'ouverture de l'ouverture : «Le langage n'est pas compris ici comme
un moyen de communication, mais comme l'ouverture (Offenbarkeit)
originelle, gardée par l'homme de différentes façons, de ce qui est
(von solchem, das ist).» (Z, p. 183) Dans le même mouvement, le
concept traditionnel de signification est remplacé par celui de «faire-
signe» (Wink): «la parole est faire-signe (Wink) et non signe au sens
de la simple signification [Bezeichnung: indication, désignation]»
(AP, p. 113). Comme donation, monstration, et non plus signification,
renvoi, le Wink est le «signe» pensé au plan de VEreignis, dans
l'immanence. On se bornera ici à le caractériser par ce trait (qui devrait
servir de fil conducteur pour toute analyse ultérieure): Heidegger
cherche, par le faire-signe qui montre, à saisir la signification en s'en
tenant au plan de l'immanence, donc sans la reconduire à quelque
chose d'extérieur au langage (réalité, sens ou sujet). Le langage est
VEreignis («L'Ereignis est disant» [AP, p. 251]), qui rapporte l'un à

l'autre être et Dasein — et est en ce sens le «support» du rapport
herméneutique dans lequel se tiennent Dasein et être —, sans toutefois

30. Ce n'est cependant qu'avec beaucoup de résistances que Heidegger
reprend, dans Acheminement vers la parole (cf. p. 94 sq. et p. 114 sq.) le terme
«herméneutique», qu'il a abandonné après Etre et temps (cf. AP, p. 97).

31. Jean Grondin, L'Universalité de l'herméneutique, Paris: P.U.F., 1993, p.
155.



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 149

que ce rapport soit un rapport de communication qui fait circuler du
sens entre un destinateur et un destinataire identifiables en dehors du

rapport même.
A cet égard, des formulations comme «l'homme est "jeté" par

l'être lui-même dans la vérité de l'être» {LH, p. 88), qui semble
réintroduire un rapport d'actif à passif que VEreignis doit justement
déjouer, ou encore «comment l'être aborde l'homme et comment il le
revendique» (LH, p. 86), «revendication de l'être sur l'homme» {LH,
p. 75), qui semblent faire de l'être le sujet du langage, sont chargées
d'ambiguïté32. Il y a plutôt, comme on l'a vu, une «simultanéité»
entre être et Dasein. La primauté de l'être, dans le rapport de l'appel à

la réponse, n'est qu'apparente; l'ouverture n'est ouverte (Ereignis)
que dans le rapport de co-appartenance de l'appel (de l'être) et de
l'entente (du Dasein):

La présence (F «être») est, comme présence, à chaque fois présence
à l'être-de-l'homme {zum Menschenwesen) dans la mesure où la
présence est une injonction (Geheiss) qui à chaque fois appelle
l'être-de-l'homme. L'être-de-l'homme est, en tant que tel, écoutant
{hörend) parce qu'il appartient (gehört) à l'appel qui l'appelle, à la

présence. Cela qui est toujours le même, cette co-appartenance
{Zusammengehören) de l'appel et de l'écoute, ne serait-ce pas
F «être» ?33

Sur ce point, on peut dire que l'herméneutique fait une certaine
expérience de l'immanence lorsqu'elle est confrontée à la difficulté du
«cercle herméneutique». La pensée de Y Ereignis est cependant une
manière de radicaliser cette expérience en faisant en quelque sorte
tourner le cercle sur lui-même à une vitesse infinie, de sorte que la
distinction de l'avant et de F après (la distinction des termes de la

32. Elles ne constituent à vrai dire qu'une inversion, certes significative, de la
position de Etre et temps: la «revendication de l'être sur l'homme» vient à la
place de la «compréhension de l'être par le Dasein» — mais de cette façon, on
conserve encore la transcendance...

33. «Contribution à la question de l'être», in Questions /-//, p. 229 (tr. revue).
Les remarques de Heidegger qui suivent immédiatement soulignent précisément
la difficulté de penser ce rapport: «Nous devrions donc abandonner le mot:
l'"être", source d'isolement et de scission, aussi décidément que ce nom:
l'"homme". Si la question de la relation entre eux s'est dévoilée comme insuffisante,

c'est que jamais elle ne parvient dans le domaine de ce qu'elle voudrait
mettre en question. En vérité nous ne pouvons donc pas même dire que l'"être"
et l'"homme" "soient" la même chose, en ce sens qu'ils se co-appartiendraient;
car en disant les choses ainsi, nous les laissons toujours à nouveau être l'un et
l'autre pour soi.» (Ibid.)



150 ÉTUDES DE LETTRES

«communication»), qui met en marche le cercle, se disloque et fait
place à la pure immanence, sans avant ni après34.

Le langage n'est donc pas sans autre langage de l'être ; tout au plus
écrira-t-on langage «de» l'être — et il arrive à Heidegger de recourir
à ces guillemets (voir B, p. 3 : «Wort "des" Seyns») —, dans le double
sens du génitif (Heidegger y insiste à maintes reprises à propos de
tournures de ce genre): l'être est autant le «sujet» du langage que son
«objet» («sujet» et «objet» étant évidemment des termes impropres,
puisque déjà pris dans des rapports d'extériorité) — comme dans les
expressions «traits du visage» ou «grondement du tonnerre»: le
visage ne consiste que dans les traits, le tonnerre n'est rien d'autre que
le grondement. L'être est toujours, constitutivement, «en retrait»
(bleibt aus) — c'est-à-dire en retrait de la présence, autre que l'étant :

l'être (n'est) rien-, il n'«est» que «dans» la relation herméneutique,
portée par le langage, qui approprie l'un à l'autre être et Dasein. Il ne
se tient donc pas en dehors du langage (tel le signifié transcendantal

que l'herméneutique présuppose toujours), dont il commanderait le

déploiement. Le langage ne renvoie à aucune présence, et ne s'inscrit
pas dans l'ordre d'une onto-théologie. Le Wink ne se laisse donc en
aucune manière entendre à partir de la détermination traditionnelle du

signe, mais pourrait être analysé à partir des notions de trace,
(archi)écriture, texte, etc., telles qu'elles sont élaborées par Derrida35.

Pourtant, bien que d'une certaine manière tout son travail l'indique
(dans les thèmes de la différence ontologique, du retrait ou demeurer-

34. Le langage n'est pas non plus placé par Heidegger dans la position d'un
nouveau transcendantal, condition de possibilité de la venue en présence de
l'étant et de la compréhension de l'être (ou de la compréhension des hommes
entre eux). Il n'y a pas de transcendance du langage, et des formules comme
«c'est le mot seul qui accorde la venue en présence, c'est-à-dire l'être — en quoi
quelque chose peut faire apparition comme étant» (AP, p. 212, voir aussi AP, p.
171-72), commentant le vers de Trakl «Kein Ding sei wo das Wort gebricht»,
doivent être lues dans le registre de la co-appartenance(immanence de

VEreignis): «la présence des dieux et l'apparition du monde, loin d'être la
simple conséquence de l'avènement du langage, en sont contemporaines»
(«Hölderlin et l'essence de la poésie», p. 50). L'Ereignis est ainsi, d'une part, ce
qui «règne dans la Dite» (AP, p. 247), mais la Dite, d'autre part, «repose dans

TEreignis» (AP, p. 250).
35. Comme le suggère J. Greisch : «La notion de monstration s'inscrit ici dans

un champ sémantique décrivant des opérations de traçage ou d'inscription : trace,

marque, gravure, dessin, graphe. Toutes ces caractéristiques pourraient être
interprétées dans le sens que Jacques Derrida donne au concept de l'archi-écriture»
(La Parole heureuse, p. 390). — A la série des graphies alternatives pour
«l'être», il faudrait encore adjoindre celle-ci : lettre...



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 151

manquant [Ausbleiben] de l'être, etc.), Heidegger ne prend pas cette
direction — et Derrida dénoncera précisément chez lui le privilège
malgré tout toujours accordé à la voix et à la présence (nous reviendrons

dans la conclusion sur cette «nostalgie» de la présence). Il faut
toutefois relever une ébauche qui va dans le sens d'une pensée de la
trace lorsque, à propos de l'interpellation de l'être, la rhétorique de

l'appel cède le pas à celle de la promesse (Versprechen). Dans un
passage du Nietzsche, Heidegger parle ainsi de l'être qui appelle, qui «se
déclare» (zuspricht) pour l'homme, tout en demeurant en retrait,
«manquant», sans venir donc jamais à la présence, comme de «la
promesse de lui-même» (das Versprechen seiner selbst), «en tant que
laquelle l'être lui-même "est"»36. La promesse soustrait en effet le don
(motif qui commande, on l'a dit, toute cette réflexion de Heidegger
sur le langage) à la présence : la promesse est le don «déjà pas
encore», déjà accompli et toujours différé, «passé à venir» (Blanchot)
—- don qui se précède lui-même en son accomplissement sans qu'on
puisse jamais en être le contemporain. De plus, sich versprechen
signifie également «commettre un lapsus, dire une chose à la place
d'une autre». Encore une fois, donc, le langage n'est pas langage de
l'être ; «lapsus», il ne renvoie à rien qui le parle : quand l'être
interpelle, le langage a déjà parlé — et cette parole elle-même n'est pas
«originaire», puisqu'elle se déborde toujours dans une parole autre
qu'«elle-même».

Ce débordement, cet excès du langage qui nous a toujours déjà
parlé sans qu'il nous soit possible de revenir en-deça, qui dispose
donc de nous, ou nous dispose, bien plutôt que nous n'en disposons,
est donc ce à partir de quoi la pensée reçoit sa possibilité, sans pour
autant qu'elle puisse en retour penser sur cet excès qui n'est jamais
présent en son identité. Le langage est 1'«incontournable» au double
sens de sa nécessité (son «inévitabilité» ou «inéluctabilité») et de

l'impossibilité de le saisir, le cerner, le définir, ou le concevoir.

Plus lourd pèse autre chose: savoir s'il y a jamais un parler sur la

parole. Parler sur la parole fait presque inévitablement d'elle un
objet. — Et son déploiement, alors, s'évanouit. Nous nous sommes
placés sur la parole, nous disposant au-dessus d'elle, au lieu d'écouter

à partir d'elle.
(AP, p. 136)

Comme nous autres les hommes, pour être ceux que nous sommes,
restons engagés dans le déploiement de la parole, et de ce fait ne

36. Nietzsche, vol. II, Paris: Gallimard, 1971, p. 296.



152 ÉTUDES DE LETTRES

pouvons jamais sortir de lui afin de l'embrasser du regard depuis
quelque autre lieu, nous n'apercevons le déploiement de la parole
que dans la mesure où nous sommes sidérés, pris en vue (angeblickt)

par lui-même, étant remis en propre (vereignet) en lui
(AP, p. 254-55)

C'est pourquoi la pensée de Heidegger n'est pas une philosophie
(théorie) du langage : elle n'en parle jamais de l'extérieur. Elle ne

peut pas poser la question de Y essence du langage, parce que le
langage est, toujours déjà, présupposé (ou plus exactement parce que le
langage n'est pas un étant, et n'est donc jamais posé comme l'objet
d'une question). Le langage est le plan de l'immanence, transcendan-
tal réel (et non posé, «antérieur» à toute position) de toute philosophie
— et comme tel non-philosophable :

Maintenant, à quoi cela tient-il que, néanmoins, le déploiement de
la parole Wesen der Sprache), partout, ne se porte pas à la parole
en tant que parole du déploiement (Sprache des Wesens), nous ne

pouvons seulement qu'en avoir soupçon. Plus d'une raison parle en
faveur du fait que c'est précisément le déploiement de la parole qui
lui interdit de venir à la parole — à cette parole en laquelle nous
formulons des énoncés sur la parole. Si la parole interdit en ce sens

partout son déploiement, alors cet interdit fait partie du déploiement
de la parole. Ainsi, la parole ne se contient-elle pas seulement là où
nous la parlons à la façon coutumière; cette retenue est déterminée

par ceci que la parole se retient et se contient (an sich hält) avec son
origine [retenant et réservant son origine], et ainsi refuse de dire son
déploiement à notre manière habituelle de penser qui est la
représentation. „(AP, p. 170)

Dans cette reconnaissance du caractère incontournable du langage,
de la clôture que constitue cette précédence qui implique l'impossibilité

de la saisie de l'extérieur et de la constitution en totalité limitée,
exigée par la représentation et le discours de l'essence, on trouve une
analogie certaine avec le Wittgenstein des Investigations, qui souligne
l'impossibilité de conduire l'élucidation du langage jusqu'à un plan
qui lui serait extérieur37, qui serait son fondement ou sa condition de

possibilité (non pas, cependant, comme à l'époque du Tractatus, en

37. On rapprochera ainsi, par exemple, telle remarque de Heidegger au début
de AP («Se borner à la répétition : la parole est parole, comment cela peut-il nous
mener plus loin Mais il ne s'agit pas d'aller plus loin.» [AP, p. 14]) de la fin du



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 153

raison des limites qui enferment le langage38, mais parce que la
clôture ne consiste qu'en ceci qu'il n'y a pas de dehors). Chez
Wittgenstein, toutefois, ce plan sans bords est aussi dénué de centre
ou d'origine, de foyer; il s'agit d'un plan ouvert, ou simple surface,
en ce sens qu'il ne recouvre aucun secret caché (cf. Investigations,
91-92) — si bien que la description (des jeux de langage multiples)
doit remplacer l'explication (de l'essence unique). Alors que
Heidegger, réinscrivant la clôture de l'immanence dans l'ordre de

l'intériorité, cherche à déterminer (nostalgiquement) la précédence en
termes d'identité et d'unité : «Nous aimerions seulement tenter d'arriver

une fois là même (eigens dorthin) où déjà nous avons séjour»
(.AP, p. 14) — projet qui aurait sans doute passé aux yeux de

Wittgenstein pour une tentative de trouver «le vrai artichaut» en
dépouillant les feuilles (Investigations, 164)... Comme le prisonnier de
la caverne, mais sans sortie, Heidegger accomplit un mouvement de
conversion de la facticité toujours déchue — le «toujours déjà» du

langage — à ce qui apparaît comme la pureté du transcendantal : malgré

1'«interdit» souligné dans le passage cité ci-dessus, il s'agit,
encore, de penser «le parler à l'état pur» (AP, p. 18)39.

premier paragraphe des Investigation : «Imaginez maintenant l'usage suivant du
langage : j'envoie quelqu'un faire des achats. Je lui donne un billet sur lequel se
trouvent les signes: cinq pommes rouges. Il porte le bulletin au fournisseur;
celui-ci ouvre un tiroir sur lequel se trouve le signe "pommes": puis il cherche
sur un tableau le mot "rouge" et le trouve vis-à-vis d'un modèle de couleur: à

présent il énonce la série des nombres cardinaux —je suppose qu'il les sait par
cœur — jusqu'au mot "cinq" et à chaque mot numéral il prend une pomme dans
le tiroir, qui a la couleur du modèle. C'est ainsi et de façon analogue que
l'on opère avec des mots. — Mais comment sait-il où il doit vérifier le mot
"rouge" et ce qu'il lui faut faire du mot "cinq"? Eh bien, je suppose qu'il
agit de la façon que j'ai décrite. Il y a une limite même aux explications.»
(Ludwig Wittgenstein, Investigations philosophiques, Paris: Gallimard, 1961,
§ !)•

38. Cette doctrine des limites du langage, affirmée par exemple dans un
passage à propos de Heidegger («Sur Heidegger», dans Wittgenstein et le cercle de
Vienne, Mauvezin: T.E.R., 1991, p. 38), est explicitement abandonnée:
«Précipitation contre les bornes du langage? Le langage n'est pas une cage.» (Ludwig
Wittgenstein, Leçons et conversations, Paris: Gallimard, 1971, p. 158).

39. Heidegger reste toujours pris dans la problématique du Verfallen («dévale-
ment», «échéance»), qui (comme d'ailleurs dans toute la métaphysique) accompagne

la réflexion sur le langage dès Etre et temps. Le Verfallen semble parfois
presque assumé comme une dimension originaire (et non accidentelle), ou au
moins co-originaire, d'un Dasein toujours déjà, «constitutivement», livré à 1

'inauthentique («Le Dasein, parce qu'il est essentiellement échéant (verfallen), est,



154 ÉTUDES DE LETTRES

La conversion du philosophe consistera ici à se relever d'une
certaine errance pour suivre ce qui, comme promesse, derrière nous,
nous précède: «Nous n'aimerions penser que la parole elle-même;
nous voudrions seulement aller à sa suite» (AP, p. 14). Mais il y a

peut-être là une compréhension précipitée de la précédence — de
notre situation d'immanence, de notre «postalité» (comme destinataires

d'un envoi sans expéditeur ni adresse...) —, qui voudrait croire
qu'être précédé signifie nécessairement qu'on va trouver devant soi
un guide qu'on pourra suivre (nachgehen)... Nous sommes toujours
précédés : c'est pourquoi, pour Heidegger, notre pensée est toujours
«nachdenken», et notre parler «nachsagen»: «Dans le parler en tant
qu'écoute de la parole, nous répétons, nous redisons, i.e. nous disons
à sa suite (sagen wir nach) la dite entendue.» (AP, p. 242)40 Le
langage, en tant qu'il nous précède, nous invite à le suivre dans le chemin

qu'il ouvre (voir AP, p. 243-44). Mais en même temps, le
langage, comme promesse, reste inatteignable, toujours différé, et
apparaît ainsi toujours plus rapide que celui qui le poursuit : «La
difficulté tiendrait peut-être à ce que la langue parle trop vite. D'où la
tentative d'aller en Acheminement vers la parole4'.» Et la patience du

selon sa constitution d'être, dans la "non-vérité"» [ET, p. 222]), mais n'est en
définitive jamais découplé de la question de l'authenticité (qui en constitue le motif
fondamental) — comme l'atteste par exemple le rapprochement, par ailleurs
abusif, entre Ereignis et eigen, «propre», ou encore le motif eschatologique ou
proprement sotériologique de Heidegger («Mais là où il y a danger, là aussi croît
ce qui sauve») : si le Verfallen est originaire et constitutif, la question du salut est
vaine... — A cela s'oppose l'affirmation nietzschéenne : «"Le monde est parfait"
— voilà comment parle l'instinct des plus spirituels, l'instinct d'approbation —
"l'imperfection, toute espèce d'au-dessus-de-n ou s, la distance, le pathos de la
distance, le Tchandala lui-même est encore compris dans cette perfection".»
(L'Antéchrist, p. 57)

40. On peut indiquer dans cet éloge de la suite, qu'on affollera bientôt en
fuite, un motif de la fascination pour la figure du guide, pour la Führung... —
Cf. p. ex. : «Le peuple allemand est appelé par le Führer à voter; mais le Führer
ne sollicite rien du peuple, il donne bien plutôt au peuple la possibilité la plus
directe de la décision libre et suprême : le peuple entier veut-il sa propre existence
(Dasein), ou bien ne la veut-il pas Le peuple va choisir demain rien moins que
son avenir.» («Discours prononcé à Leipzig le samedi 11 novembre 1933», in
Ecrits politiques, Paris: Gallimard, 1995, p. 121) C'est là où se nouent les
thèmes du Führerei de l'appel comme convocation à la décision authentique (et
non comme promesse qui voue à l'errance) que se trouve sans doute aussi «la
vérité interne et la grandeur du mouvement»...

41. «Séminaire du Thor (1969)», p. 454. De même encore quand Heidegger
qualifie la Dite d'«indicible» : l'adjectif trahit précisément le désir nostalgique de

dire...



«LE LANGAGE EST LA MAISON DE L'ÊTRE» 155

cheminement n'y fait rien : il est nécessaire que le langage parle trop
vite, c'est-à-dire qu'on ne puisse même pas le suivre — l'excès de
vitesse (qui est en fait la vitesse infinie du «toujours déjà») signifiant
que, comme promesse, le langage nous a toujours déjà envoyés en
avant, mis en chemin, et qu'il est donc toujours nécessairement
derrière nous... Peut-être y a-t-il même ici une interdiction de se retourner,

comme celle faite à Orphée, sous peine de perdre ce qui est
donné. Le désir de sécurité, de présence, doit céder le pas à une
certaine «confiance».

A ce sujet, les rabbins proposent une typologie des rapports à la
promesse dans les figures d'Abraham, Jacob et Moïse : Abraham est
celui qui ne veut avancer que la main dans la main avec Dieu ; Jacob,
lui, marche devant Dieu, mais se retourne de temps en temps pour
voir si ce dernier le suit ; Moïse, enfin, ne se retourne pas, à aucun
moment, sachant bien que Dieu ne peut pas faire autrement que le
suivre... Quant à Heidegger, c'est comme s'il refusait d'avancer dans
le désert. Il s'arrête et se retourne, désireux de voir en face celui qui
l'envoie. Si la pensée de Heidegger conduit ainsi parfois dans une
certaine proximité avec le judaïsme (ce qui a rendu possible des

greffes fécondes...), son (premier et) dernier mot est cependant
toujours grec. Son expérience de l'immanence, comme expérience de
l'ouverture, de l'appel, du don, de l'envoi, de la promesse, de ce qui
se rassemble comme dite, est expérience de l'ouverture d'un chemin ;

mais la marche sur ce chemin ressemble plus au voyage d'Ulysse
pour rentrer chez lui qu'à celui d'Abraham quittant sa patrie à

l'appel d'une promesse. Dans la précédence du «toujours déjà», le
mouvement de Heidegger est toujours un mouvement de retour —
zurück: «Le cheminement qui recule (Der Weg zurück), seul, nous
mène de l'avant» (AP, p. 97)42.

Mais dans la situation postale que nous avons reconnue — «dans»
l'immanence où il y a toujours de la précédence, mais sans précédent,

42. Cf. : «La pérégrination vers ce qui est digne de question n'est pas une
aventure, mais un retour au pays natal.» («Science et méditation», p. 76 [tr.
revue]) — L'effort de Heidegger est ainsi toujours un effort (certes compliqué,
par rapport à la «métaphysique») vers l'origine : «... il ne s'agit plus que de ceci :

apercevoir en sa provenance même, l'apparaître comme déploiement de la venue
en présence» (AP, p. 125). — Cette question de l'origine est toujours susceptible
de réintroduire des éléments de transcendance (de même que certaines réson-
nances de \'Ereignis comme é-vénement). La situation d'immanence, que la pensée

de Heidegger contribue par ailleurs fortement à éclairer, doit être caractérisée
comme une situation de «Tentre-deux», où il n'y a plus de questions d'origine.



156 ÉTUDES DE LETTRES

sans origine, sans donc qu'on puisse jamais en sortir, s'en arracher:
«Impossible pour nous d'embrasser le déploiement de la parole ; car
nous autres, qui ne pouvons dire qu'en disant à la suite de la dite,
nous appartenons nous-mêmes à la dite, ayant place en elle» (AP, p.
254) —, sommes-nous bien sûrs de toujours nous y reconnaître entre
avant et après, devant et derrière, en particulier lorsque nous décidons
de nous retourner et de nous mettre en route à la suite de ce qui
précède? Posture inconfortable: le langage, comme l'incontournable,
nous précède peut-être toujours sans que nous puissions jamais le
situer dans un quelconque «avant». Il se pourrait que dans cet «à la
suite de» nous ayons déjà, inévitablement, dépassé ce qui nous
précède, et que le chemin derrière ce qui nous conduit soit en fait la voie
d'une fuite éperdue, à notre insu, où cela même que nous croyons
poursuivre a toutes les peines à nous accompagner, derrière nous —
ce qui précède, c'est-à-dire ce qui nous envoie, ne marche pas devant,
mais derrière...

Es-tu sûre, mon amour, de bien entendre ce que poster veut dire Il
te double tout le temps (je ne peux plus écrire ce mot «doubler»
sans penser à nous, à nous en deux voitures je veux dire, en particulier

à ce jour où m'ayant doublé dans un embouteillage sans t'en
apercevoir — ou bien je m'étais arrêté pour l'essence, j'ai oublié —
tu ne savais plus que je te suivais, tu me croyais devant et tu accélérais,

je n'arrivais plus à te rejoindre. Nous avions tous les deux le
pied au plancher. Tous nous les laissions surplace mais jamais
l'accident ne fut plus probable.

J. Derrida

Guido Albertelli


	Le mot de Heidegger : "Le language est la maison de l'être"

