
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Charles Sanders Peirce : "la pensée-signe"

Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHARLES SANDERS PEIRCE

«LA PENSÉE-SIGNE»

Nous soulignons ici quelques aspects essentiels de l'œuvre considérable de
Charles Sanders Peirce, fondateur du pragmatisme : sa théorie des signes, et les

problèmes de la croyance et de la vérité. En conclusion, nous examinons les
relations entre sa théorie des signes et sa métaphysique réaliste.

C'est sous le titre La Pensée-signe qu'est paru aux éditions
Jacqueline Chambon un ouvrage important de Claudine Engel-
Tiercelin consacré à Charles Sanders Peirce. On peut aussi lire un
autre ouvrage de Mme Tiercelin intitulé : C. S. Peirce et le pragmatisme,

aux Presses Universitaires de France.
Charles Sanders Peirce (1839-1914), fils de Benjamin Peirce,

mathématicien à Cambridge (Etats-Unis) est, avec William James et
John Dewey, l'un des philosophes de l'école du pragmatisme, dont il
est le fondateur. Le champ des intérêts et des activités de Peirce est
très étendu. De la chimie à la pensée médiévale, des mathématiques et
de la logique à la psychologie, à l'épistémologie et à l'ontologie,
Peirce touche à presque tous les domaines du savoir.

Cependant, aucun éclectisme éparpillé chez lui : son intérêt
premier fut «d'ouvrir à une nouvelle conception de l'enquête scientifique,

de la signification et de la connaissance, au service d'une
métaphysique scientifique et réaliste, fortement inspirée de Duns
Scot1».

Nous nous proposons ici le but modeste d'attirer l'attention sur
deux aspects de la pensée de Peirce : l'usage de la notion de «signe»,
utilisée dans un sens très étendu, et les problèmes de la croyance et de

la vérité2.

1. Claudine Tiercelin, C. S. Peirce et le pragmatisme, Paris: P.U.F., 1993,
4e de couverture.

2. Pour les principaux textes de Peirce dans l'original anglais, voir: The
Collected Papers ofCharles Sanders Peirce, 8 vol., Cambridge (Mass.), Harvard



6 ÉTUDES DE LETTRES

En conclusion nous voudrions souligner l'actualité de la pensée de
Peirce en examinant les relations entre sa sémiotique et sa métaphysique

réaliste.
L'usage que fait Peirce de la notion de signe peut surprendre : pour

lui, il n'y a rien qui ne soit signe. Une telle extension de ce terme
pourrait faire croire que la pensée de Peirce ne comporte aucune
réalité extérieure et qu'il s'agit d'un idéalisme radical (tel qu'on l'a
attribué, à tort, à Berkeley). Il n'en est rien. Nous y reviendrons en
conclusion.

La raison pour laquelle Peirce demeure un réaliste convaincu est à

chercher dans sa critique de l'intuition et du cartésianisme. Pour
Peirce, il n'y a pas d'un côté l'esprit et de l'autre une réalité que l'esprit

pourrait saisir par une intuition directe qui la lui livrerait sans
secret, substance ou atomes ultimes.

Peirce nie que l'homme possède aucune des quatre facultés
suivantes :

1. Nous n'avons aucun pouvoir d'introspection, mais toute notre
connaissance du monde intérieur est dérivée par un raisonnement
hypothétique de notre connaissance des faits extérieurs.

2. Nous n'avons aucun pouvoir d'intuition, mais toute notre connaissance

est logiquement déterminée par des connaissances
antérieures.

3. Nous n'avons pas le pouvoir de penser sans signes.
4. Nous n'avons pas de conception de l'absolument inconnaissable.

(5.265)3

Si nous ne pouvons penser sans signes, ce n'est pas que la réalité
nous soit masquée par les signes. Peirce nie que nous ayons une
conception de la «chose en soi» et donc n'admet pas la distinction
kantienne entre phénomène et chose en soi. Notons que, par ailleurs,
Peirce est influencé par Kant, qu'il tient en haute estime. Il s'en inspirera

dans sa liste de catégories.
La raison qui rend nécessaire l'usage des signes, c'est, d'une part,

le caractère inépuisable et indéterminé de la réalité, qui est tout entière
signes, et d'autre part la nature des rapports entre pensée et réalité :

U.P., vol. I-VI, éd. Ch. Hartshorne et P. Weiss (1931-35); vol. VII-VIII, éd. A.
Burks (1958); Writings ofC. S. Peirce: a Chronological Edition, Bloomington:
Indiana U.P., 5 volumes parus en 1993. 30 volumes sont annoncés. Signalons en
traduction : Textes anti-cartésiens (articles de 1868) et les deux articles de 1878,
tr. et intr. J. Chenu, Paris : Aubier, 1984.

3. Ces chiffres renvoient à la numérotation des Collected Papers. Ici : vol. 5,
§ 265.



CHARLES SANDERS PEIRCE 7

cette nature est ternaire ; il n'y a pas seulement la perception
face à son objet, mais à cette dualité se joint nécessairement une
instance tierce d'intelligibilité du rapport entre la perception et son
objet.

Peirce aura cette conception originale de considérer ce qui interprète

le rapport au monde comme n'étant pas limité aux concepts
que l'homme se forme de ce rapport, mais devant être étendu à

toutes choses. Les catégories nous diront que le processus de semio-
sis comporte en tous ses éléments un aspect de tiercéité, un aspect
qui constitue le caractère d'intelligibilité, de règle ou de loi dans
toute opposition ou dualité.

Ainsi, tout est signe, mais nous sommes assez loin de la dialectique
hégélienne du concept. En effet, Peirce critique Hegel pour n'avoir
pas souligné l'irréductibilité catégorielle de l'opposition ou seconda-
rité, c'est-à-dire la rupture de l'intelligibilité par une factualité qui ne
se laisse pas réduire au concept, factualité brute différente, me
semble-t-il, de la négativité hégélienne.

La primarité, elle, est l'élément du virtuel ou, si l'on veut, de

l'imaginaire, domaine catégoriellement distinct du «choc» de l'existence

brute que représente la secondarité, l'opposition.
Tout est signe ou tout peut l'être : «Tout cet univers est imprégné

de signes, sinon composé exclusivement de signes.» (5.448, n°2)
Platon avait dit : la pensée est un dialogue de l'âme avec elle-même.
Pour Peirce, le sujet de la pensée est lui-même dialogue : «Nous
devrions dire que nous sommes en pensée et non que les pensées sont en
nous.» (5.289) Cela ne signifie pas qu'il n'y a que des pensées sans
sujet, mais revient à la thèse disant que nous n'avons pas la faculté
d'intuition. Nous n'avons pas davantage un accès immédiat, intuitif, à

nous-mêmes que nous n'en avons un au monde extérieur. Peirce n'en
affirme pas moins la réalité aussi bien de nous-mêmes que du monde.

La pensée de Peirce se distingue de l'empirisme issu de Hume par
une ontologie où l'on ne trouve pas d'impressions ou d'idées simples,
mais un horizon toujours constitué de signes, toujours empreint de

vague et d'indétermination : la réalité elle-même est inexacte. Mais
cette pensée se distingue d'autre part d'un transcendantalisme issu de

Kant. Certes, la sémiotique de Peirce est née de la logique et l'on
pourrait y chercher une logique transcendantale ; mais on ne la trouvera

pas. Nous nous en convaincrons en évoquant la méthode prag-
matiste et la question de la croyance.

La méthode de l'enquête scientifique obéira à la maxime pragma-
tiste, qui s'énonce ainsi :



8 ÉTUDES DE LETTRES

Considérer quels sont les effets pratiques que nous pensons pouvoir
être produits par l'objet de notre conception. La conception de tous
ces effets est la conception complète de l'objet4.

Peirce dira : «Le sens d'une chose consiste simplement dans les
habitudes qu'elle implique.» (5.400) Soulignons d'abord qu'une lecture
attentive de la maxime pragmatiste nous écartera d'une interprétation
purement utilitaire de la maxime. L'une des formules de W. James

peut être égarante: «Est vrai ce qui marche [works].» Il s'agit chez
Peirce de nos conceptions et des effets possibles de l'objet de notre
conception. La méthode de détermination des croyances n'est donc

pas dirigée par un principe simpliste d'efficacité. Elle est une méthode
d'orientation de l'intellect face aux possibilités du monde réel. La
méthode va servir à déhnir une opération centrale du travail scientifique

que Peirce appelle Y abduction. Celle-ci consiste à imaginer par
l'intelligence des hypothèses susceptibles d'expliquer des faits
surprenants (faits relevant de la secondarité). Il s'agit en effet, d'abord,
de comprendre. La façon de guider la croyance dans un chemin
rationnel n'est donc pas livrée aux hasards d'une collection empirique
des faits, mais elle n'est pas non plus commandée par une logique
transcendantale constitutive des conditions de possibilité de la
connaissance des objets. Nous ne trouvons pas non plus chez Peirce
l'idée d'une phénoménologie comme science des sciences5, appuyée
sur une connaissance nécessaire des conditions du savoir.

La croyance orientée par la maxime pragmatiste doit cependant
conduire à la vérité une communauté scientifique qui devrait finalement

s'accorder sur des croyances inébranlables.
Peut-on craindre chez Peirce de voir traitées comme identiques une

croyance inébranlable par le doute et une croyance vraie Une telle

4. La formulation anglaise, un peu différente, doit être mentionnée:
«Consider what effects, that might conceivably have practical bearings, we
conceive the object of our conception to have. Then our conception of these
effects is the whole of our conception of the object.» (5.402)

5. Il y a bien, dans le projet global de l'œuvre, chez Peirce, une phénoménologie,

c'est-à-dire une «analyse des types de constituants de notre pensée et de

notre vie» (8.295), à côté d'une science normative et d'une métaphysique. Et
certes la phénoménologie sera la discipline sur laquelle reposeront science
normative et métaphysique. Appelée à partir de 1904 phanéroscopie, ou examen de

ce qui apparaît, la phénoménologie comprendra «fa totalité effective de tout ce

qui, en quelque façon ou quelque sens que ce soit, est présent à l'esprit, tout à

fait indépendamment de la question de savoir si cela correspond ou non à une
chose réelle.» (1.284) On voit ici la ressemblance, mais la grande différence avec
le projet husserlien. Sur ce point, voir La Pensée-signe, p. 19 sq.



CHARLES SANDERS PEIRCE 9

formulation est, on le devine, sujette à caution. N'y a-t-il pas des gens
qui croient fermement des choses fausses ou douteuses

Mais Peirce ne pense pas ici en termes de croyances individuelles.
La méthode scientifique concerne les chercheurs, et ceux-ci, s'ils
s'accordaient en fin de compte sur des vérités, l'auraient fait de la
façon la plus critique. En outre, et principalement, Peirce parle très
souvent d'une «fin» de l'enquête au conditionnel.

Peirce n'offre pas de théorie de la vérité de pure cohérence ni de

pure correspondance, ni du reste un mélange des deux. Ce qui
importe, ce n'est pas une vérité que l'on atteindra à force de connaître
davantage de faits, ni une vérité cohérence sans rapport aux faits telle
qu'on la trouve chez Frege. Il s'agit de la vérité que l'on atteindroit, si
l'enquête devait se poursuivre indéfiniment.

Une telle conception de la connaissance n'a rien de prophétique ;

elle ne saurait non plus être qualifiée de «scientiste»; elle correspond
aux catégories de Peirce, où la secondarité peut se manifester à tout
moment et rompre la projection totalisante, la tentation d'un «idéal»
scientifique.

Enfin, il serait peut-être permis de se demander si la méthode de

Peirce, sa vision à la fois réaliste, anti-intuitive et sémiotique de part
en part de la connaissance, ne nous dirigeraient pas vers une philosophie

non-anthropocentrique, une pensée des mondes multiples où
nous aurions laissé derrière nous aussi bien une opposition dualiste de
la conscience et du monde qu'un monisme réducteur. C'est ce point
que nous voudrions développer en conclusion.

Comment Peirce peut-il soutenir à la fois que tout est signe et qu'il
existe une réalité indépendante de nos croyances, ou tout au moins
des croyances personnelles de chacun, car le rapport est étroit entre la
réalité et les croyances de la communauté critique des chercheurs.

Il faut revenir pour cela à l'image, critiquée par Peirce, d'un sujet
face à une réalité saisie intuitivement. On serait tenté de penser que le
refus de cette image conduise Peirce à admettre une théorie du genre
du «veil of perception» et donc à contredire le réalisme. En effet, si ce

qui se trouve face à moi est toujours un signe, une indication d'autre
chose, si ma propre réalité d'interprète des signes en est un, je pourrais
être tenté de voir dans la pensée de Peirce un vaste jeu de miroirs qui
ne renvoient jamais à une réalité extérieure à ces signes omniprésents.

Or, il faut s'y prendre tout autrement si l'on veut comprendre à la
fois la sémiotique, les catégories, le réalisme et l'affirmation de
l'indétermination essentielle de la réalité.
1. Commençons par le vague. Avoir affaire à des signes, loin de
constituer un obstacle à la saisie du réel, nous permet de ne jamais



10 ÉTUDES DE LETTRES

nous heurter au mur d'une «réalité totale et définitive» qui bloquerait
la recherche. Une telle «réalité» ne serait que la projection naïve des

croyances de telle ou telle personne qui penserait pouvoir mieux saisir

la réalité en se passant de signes. Mais les signes sont là, au
contraire, pour affirmer la réalité comme transformation réelle6, réalité

qui est indéterminée non par défaut d'exactitude, mais par la
nature même de la transformation.
2. Les catégories vont éclairer cela. Le dualisme plante un sujet
devant un objet et — pensons à Schopenhauer — affirme une
différence radicale entre eux : le sujet connaît; l'objet est connu. Jamais
un objet ne peut contenir un sujet. Or, les catégories de Peirce vont
montrer que la relation au monde n'est jamais duale de cette façon.
«Un signe ne dénote donc jamais son objet, directement ou dyadi-
quement : il ne dénote son objet que parce qu'il y a un autre signe
(pas nécessairement un esprit) qui l'interprète comme le faisant7.»
Le processus de semiosis, la transformation réelle, est donc tel que
la pensée et l'objet sont toujours liés par une relation de signification,

laquelle n'est jamais absolue, mais toujours à nouveau imbriquée

dans la continuité du processus.
3. On pourrait penser qu'ainsi l'on n'atteint jamais la réalité, mais,
en vérité, pour Peirce, la réalité est d'emblée atteinte ; seulement, si

quelqu'un se figure qu'il atteindra une réalité plus «profonde», plus
intuitive, s'il tente de s'exempter du processus et de se camper
devant une réalité fixe et inchangeable, il n'aura fait que nier le caractère

inépuisable de la réalité. Il n'aura pas vu, en outre, que la
compréhension, la Tiercéité, n'est pas quelque chose que nous
chercherions en vain à atteindre, mais se trouve donnée au départ du

processus, dans l'indétermination du réel, dans la généralité qui
habite le réel.

Aux yeux de Peirce, celui qui ne comprend pas que l'indétermination
de la réalité, loin d'être un obstacle, est une condition nécessaire

de l'enquête, en restera aux méthodes non-scientifiques de fixer la

croyance : la méthode de ténacité qui, s'attachant obstinément à une

croyance, refuse de jamais en changer; celle d'autorité où l'endoctrinement

rend le doute impraticable ; ou enfin la méthode a priori, où

6. Je me sers de cette expression qui n'est pas, que je sache, utilisée par
Peirce.

7. C. Tiercelin, C. S. Peirce et le pragmatisme, p. 57.



CHARLES SANDERS PEIRCE 11

l'on adopte un système harmonieux de croyances qui supprime lui
aussi les remises en question8.

La méthode scientifique, la seule qui rend possible la recherche
critique de la vérité, est donc la seule qui n'isole pas la pensée du monde
réel, en garantissant que la réalité soit toujours comprise comme plus
vaste, plus riche, que n'importe quel système de pensée qui voudrait
se donner comme définitif. En ce sens, la Tiercéité n'appartient pas en

propre à l'homme ; elle est inhérente au réel. Rien n'empêche donc de

penser que l'intelligence n'appartient pas qu'à l'homme, et que la réalité

puisse se révéler pensée par d'autres systèmes que celui de notre
rationalité humaine, dans une multiplicité de mondes9.

Jean-Pierre Leyvraz

8. Peirce ne pense pas que les hommes cessent jamais de suivre ces
méthodes primitives et entre autres la méthode d'autorité, qui guidera toujours les
masses humaines.

9. On pourrait penser ici à l'hypothèse des mondes multiples (Everett) pour
interpréter les paradoxes de la mesure dans la mécanique quantique.




	Charles Sanders Peirce : "la pensée-signe"

