
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1995)

Heft: 4

Artikel: L'indicible de l'holocauste : une modélisation problématique

Autor: Rinn, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INDICIBLE DE L'HOLOCAUSTE :

UNE MODÉLISATION PROBLÉMATIQUE

Une modélisation de l'indicible de l'Holocauste est problématique à deux
niveaux élémentaires: 1. L'indicible, non-lieu de l'humain, n'est abordable que
dans une continuité sémantique floue. 2. L'Holocauste, dénotant ça, là-bas, est
un non-lieu humain qui ne trouve qu'en lui-même sa signification. Dès lors, toute
approche méthodologique concernant l'indicible de ça, là bas s'effectuera ex
negativa. Dans la première partie on dresse l'état des non-lieux de l'historiographie.

A partir de là, la deuxième partie localise, paradoxalement, ces non-lieux
dans la réalité représentée des récits littéraires. La troisième partie soumet à une
réflexion critique différentes méthodes d'analyse linguistique susceptibles de
constituer une modélisation de l'indicible de ça, là-bas. Le signe linguistique est
conçu, à titre d'hypothèse, comme trace, comme lieu de mémoire.

Introduction : Les non-lieux de l'humain

A un niveau élémentaire, et dans l'acception judéo-chrétienne,
le déterminé, l'indicible, désigne une présence absente traduite
dans la Bible, entre autres, par le «JE SUIS QUI JE SERAI» (Ex
3,14). L'indicible est-il donc insignifiable, un non-lieu de
l'humain, puisque nous ne pouvons pas dire les signes du monde
Concevoir cette question même suppose que l'on néglige le sens
prototypique de l'indicible en faveur d'une continuité sémantique
floue1.

En ce qui concerne le déterminant, l'Holocauste, à cause de la
charge métaphorique de ce xénisme2, on le remplacera, à titre
provisoire, par ça, là-bas3, qui dénote le néant en tant que non-lieu

1. cf. Georges Kleiber, La Sémantique du prototype, Paris: Presses
Universitaires de France, 1990, p. 51-69.

2. James E. Young, Beschreiben des Holocaust. Darstellung und Folgen der
Interpretation, Frankfurt a.M.: Jüdischer Verlag, 1992, p. 141-49.

3. Nous nous référons, entre autres, à Elie Wiesel, La Ville de la chance,
Paris: Éditions du Seuil, 1962. ou Le Cinquième Fils, Paris : Grasset, 1983.



178 ÉTUDES DE LETTRES

humain. Aussi, à première vue, ça, là-bas, signifie-t-il, en signe
d'équivalence, ce qu'il signifie.

L'indicible de ce qu'on appellera dorénavant ça, là-bas est
ainsi la négation de l'humain, car le lieu de l'homme, la parole,
est aussi non-lieu, sa tombe, seul signe présent de la perte
humaine. Par contre ça, là-bas dénote le vide, précisément le signe
zéro4. L'annulation de la civilisation juive d'Europe, c'est, sur le
plan symbolique, l'annulation d'une présence autre, d'un signe
négatif. Ça, là-bas, conçu comme un signe positif dans sa conception

primitive, c'est la Kultur de la peur — du différend. Ça, là-
bas est la réponse totale, «la Solution finale» à toute question. Il
nous reste cependant le signe même de cette différence anéantie
qui est trace, qui est «mémoire».

1. L'Historiographie

Les lieux matériels de ça, là-bas ont été assignés et continuent
à être assignés par l'historiographie. La facticité de l'événement
est établie et reconstituée depuis bien longtemps. Selon l'idée
d'une prise de décision au sommet de la hiérarchie du IIIe Reich
par Hitler, c'était à la bureaucratie de prendre en charge les étapes
successives de ça, là-bas: la définition des victimes, leur
expropriation, leur concentration, leur déportation, leur annihilation5.

Mais dès que l'on quitte l'héritage légué par les S.S., donc les

sources, seul critère valable pour l'historien, s'ouvre l'horizon
infini de la question. Ce sont donc les non-lieux de l'historiographie
qu'il s'agit de relever. Ils sont à regrouper dans trois catégories
distinctes que l'on peut nommer, provisoirement, le regard dia-
chronique, synchronique et rétrospectif.

1.1. Le regard diachronique

Dans cette perspective, les historiens cherchent à attribuer un
rôle décisif à certaines causes historiquement antérieures aux
événements en question.

1.1.1. C'est d'abord l'argument de l'antisémitisme traditionnel,
basé sur la religion chrétienne, ainsi que sur certaines théories des

4. cf. Brian Rotman, Signifying nothing, The Semiotics ofZero, New York :

St. Martin's Press, 1987.
5. Raul Hilberg, Die Vernichtung der europäischen Juden, Frankfurt a.M.:

Fischer, 1993, vol. 1, p. 56-60.



L'INDICIBLE DE L'HOLOCAUSTE 179

Lumières qui favorisent le rejet des Juifs, peuple déicide ou
rétrograde.

1.1.2. Les valeurs culturelles spécifiquement allemandes, le
génie romantique du Führer, s'opposeraient aux idéaux de la
Révolution française de l'État républicain, en l'occurrence la
république de Weimar.

1.1.3. L'impérialisme allemand aurait fourni les modèles, le
savoir et les automatismes qui menèrent, plus tard, à la «Solution
finale». Des historiens font par exemple mention de la part de

responsabilité allemande au génocide du peuple arménien de
1915. Les idéaux du darwinisme social avaient déjà une cote
favorable dans le Reich de l'empereur Guillaume II.

1.1.4. «La querelle des historiens» (Historikerstreit) des années
1985-1987 met en avant deux approches différentes :

a) La première, préconisée par Ernst Nolte, historien de renom, et

par l'éditeur de la FAZ, Joachim Fest, établit un nexus causal entre
le Goulag soviétique et Auschwitz. Les bolcheviks auraient fourni
l'exemple et les prétextes à Hitler, ou du moins à son régime.
b) Les opposants à cette thèse, regroupés autour de Jürgen
Habermas et Eberhard Jäckel, mettent en avant l'unicité de
l'Holocauste, et le déconnectent ainsi du flux de l'histoire.

Chacun de ces arguments se laisse infirmer aisément. Cela
donne l'impression que plus on énumère des causes possibles,
plus l'horizon de ça, là-bas fuit.

7.2. Le regard synchronique

1.2.1. La dispute entre les historiens dits «fonctionnalistes» et
ceux appelés «intentionnalistes» pose le problème de la genèse de
la catastrophe. Les uns l'envisagent comme un processus de
décisions non coordonnées entre les différentes instances du pouvoir
hitlérien. Les «intentionnalistes» localisent le déclenchement de
la «Solution finale» au sommet de la hiérarchie, donc chez Hitler
même.

1.2.2. Le deuxième argument concerne ce qu'on peut appeler la
modernité allemande. La partie proprement technique, ou
technologique de la modernité allemande, avec laquelle les Allemands
auraient apporté le vingtième siècle en France, pose les problèmes
langagiers que posent toutes les inventions techniques, c'est-à-
dire la création de néologismes propres à être intégrés dans le
vocabulaire existant. Cela cache non pas l'autre versant de la
modernité allemande, mais un de ses constituants essentiels. Zyg-



180 ÉTUDES DE LETTRES

munt Bauman, scientifique israélien, appelle ce versant social
design pour le niveau paradigmatique et social engineering en ce
qui concerne la phase pratique6. Les deux éléments font partie
d'une même utopie qui vise à réaliser la «Cité de l'homme».
«L'esthétique sociale» envisage ainsi le perfectionnement du

genre humain, le corps social étant conçu comme un objet de
recherche médicale. Contrairement au regard diachronique, il s'agit
ici d'une conception prospective : Auschwitz serait possible à tout
moment.

1.2.3. Le troisième sujet de la recherche historiographique pose
la contradiction qui existe entre les acquis d'un peuple de haute
culture (celui de Kant et de Goethe) et le peuple barbare, capable
de faire ça, là-bas. Cette incompatibilité est d'autant plus ahurissante

quand on sait qu'une partie des cadres supérieurs des S.S.
étaient ce qu'on appelle en allemand Akademiker et que l'on
traduit, faute de mieux, par «intellectuels».

1.2.4. Le quatrième argument met en avant la «coopération»
des victimes pour parvenir le plus «rationnellement» possible à

leur mise à mort. Plusieurs éléments semblent jouer un rôle.
D'une part, les S.S. ont pratiqué systématiquement le leurre, la
trahison, la fausse promesse pour parvenir à leurs fins. Quant aux
victimes, elles s'étaient lancées, la plupart du temps, dans la
tourmente, sans le savoir et sans avoir les moyens culturels nécessaires

à une défense efficace.
1.2.5. Le cinquième argument étudie le camp de la mort.

Pourquoi une telle entreprise a-t-elle pu produire un résultat de
cette ampleur? C'est en fait la question du pouvoir absolu que
pose, avec pertinence, Wolfgang Sofsky dans Die Ordnung des
Terrors1. Mais sa thèse la plus forte, à savoir que le pouvoir
absolu n'a que lui-même pour objet, c'est-à-dire qu'il n'existe que
par son dépassement continuel, avait déjà été développée, en tant
que sujet littéraire, par Sade, on le sait, il y a voici deux siècles.

1.3. Le regard rétrospectif

1.3.1. Nombreux sont les historiens qui se sont préoccupés de
la justice rendue à ceux et à celles qui ont survécu à ça, là-bas. En
fait, les non-lieux de la justice — car la majorité des crimes n'a

6. Zygmunt Bauman, Modernity and the Holocaust, Cambridge : Polity
Press, 1991, p. 77.

7. Cf. Wolfgang Sofsky, Die Ordnung des Terrors. Das Konzentrationslager,

Franfurt a.M.: Fischer, 1993, p. 38-39.



L'INDICIBLE DE L'HOLOCAUSTE 181

pas été jugée — renvoient à ailleurs, à la justice suprême, dernier
espoir que ça, là-bas avait un sens. Pour beaucoup, cet appel est
l'ultime leurre. Toujours est-il qu'après Auschwitz, la notion
même de justice est creuse.

1.3.2. D'autres chercheurs contemporains analysent la question
de savoir dans quelle mesure la modernité allemande fait partie
intégrante de l'après-guerre, du monde actuel. Si l'on conçoit que
nulle rupture fondamentale n'a été marquée, et tous sont plus ou
moins d'accord pour l'admettre, Auschwitz n'est pas un «accident»

de l'histoire, de même que la «Solution finale» n'est pas
unique. Ça, là-bas n'est pas une chose aberrante.

2. La Réalité représentée

Les non-lieux de l'historiographie fixent, paradoxalement, les
lieux à partir desquels l'indicible de ça, là-bas s'articule dans la
réalité représentée. Dire ça, là-bas, revient donc à ne rien dire et
tout à la fois. C'est un constat absurde, certes, mais, force est de

constater la riche production artistique qui aborde la question.
Le film de Steven Spielberg, La Liste de Schindler, peut servir

d'exemple. Son succès auprès d'un grand public peut donner
l'illusion de savoir de quoi on parle. Car dorénavant on est dans
l'illusion, c'est-à-dire dans le signe, inventé et réinventé, qui est
trace, qui est mémoire

2.1. Posons d'abord un axiome: la réalité représentée de ça,
là-bas est une pensée, non un souvenir. En effet, seuls les
revenants peuvent se souvenir et revoir, à un prix que nul autre ne

pourra jamais estimer. Les «souvenirs» des spectateurs les font
plonger soit dans des mythes opaques, soit dans des lieux
communs privés de tout repère. Ainsi leur présence là-bas est un don
de la pensée. Mais une question s'impose. Le signe est-il
vraiment pensée (intelligence)? Le mot est-il vraiment pensé
(réfléchi)? Si la réponse est négative, c'est un constat d'échec
définitif et irrémédiable. Ça, là-bas, n'est alors nulle part. Point
final. — Continuons.

2.2. Les problèmes relatifs au langage de ça, là-bas peuvent
être répartis en trois catégories :

2.2.1. Nommer Auschwitz revient au dilemme suivant, banal,
dérisoire :

Dire versus Taire



182 ÉTUDES DE LETTRES

a) Si ça, là-bas est dit,a) Si ça, là-bas est tu,
il fait partie du monde actuel.il demeure incommensurable.

b) Si ça, là-bas est dit,b) Si ça, là-bas est tu,
il est rendu banal.il est voué à l'oubli.

Tout dilemme pose au fond un faux problème, puisque celui ou
celle qui le pose a déjà choisi.

La première catégorie est ainsi celle de la communication.
L'événement historique est forcément dit autrement. La difficulté
de nommer ça, là-bas est celle de toute création langagière :

comment dire un monde inconnu? C'est en somme l'enjeu de l'art
{sensu lato).

2.2.2. La catastrophe demeure insaisissable pour les êtres
humains non revenant de ça, là-bas. En effet, comment établir le
principe dialogique entre les victimes et leurs témoins
d'aujourd'hui lorsque ceux-ci, par définition, ont été absents des
événements sur lesquels ils devraient porter témoignage

La deuxième catégorie conçoit le dire de ça, là-bas comme un
problème de réception. La communication du message et sa
réception se conditionnent, de même que le survivant et son témoin
sont en relation d'interdépendance réciproque. Plus précisément:
le survivant dont le message n'est pas entendu ne survit pas en
tant que survivant.

2.2.3. La troisième catégorie adopte une nouvelle perspective.
Aussi la langue fait-elle l'objet des bourreaux. Historiquement,
les S.S. n'avaient aucune peine à se prononcer au sujet de la
«Solution finale». L'emploi d'innombrables euphémismes, on le
sait, ne laisse pas de doute quant à la signification première des

messages échangés. Seulement pour le spectateur d'aujourd'hui
se pose une question, et là commence une spirale vertigineuse,
quel rapport existait entre le langage des S.S. et celui des
victimes En fait, c'est une fausse question, car il n'y avait pas de

rapport. Le langage des S.S. était celui des victimes et vice versa.
Il s'ensuit que la réalité de ça, là-bas transmise par les survivants
a été à l'origine mise en scène par les S.S. Ainsi se constitue le
dilemme mentionné dans la première catégorie entre dire et taire.

Comment ça, là-bas peut-il être représenté lorsque cela revient
à une double contradiction Le dire sans mots (la catégorie
englobant les problèmes de communication, c'est-à-dire de l'art)
doit annuler (la catégorie liée à la réception du message par les
témoins d'aujourd'hui) un non langage (la catégorie relative à la
mise en scène par les S.S.).



L'INDICIBLE DE L'HOLOCAUSTE 183

2.3. La relation problématique entre les trois catégories définies

ci-dessus, en particulier entre celle de la communication du

message par les survivants et celle de la mise en scène de ça, là-
bas par les S.S., joue un rôle fondamental dans la réalité
représentée. Le vif débat soulevé par le nouveau film de Steven
Spielberg La Liste de Schindler en est la preuve. Les deux
arguments contradictoires se résument de la manière suivante : la
vérité de l'histoire s'opposerait à la vérité de l'art. En principe il est
vain de parler de la vérité de l'histoire puisqu'elle se réduit à la
vérité historique. Autrement dit, l'historiographie ne peut pas
faire valoir un degré de véracité plus élevé que l'art. Aussi la réalité

élaborée par les historiens est-elle construite, même si cela
n'est pas toujours perçu.

Comment dire ça, là-bas? Que veut dire la limite de la
représentation Qu'est-ce que l'indicible de ça, là-bas signifie D'une
part, l'indicible de ça, là-bas semble désigner une limite à ne pas
franchir pour des raison morales ou éthiques. La représentation de
la chambre à gaz dans le film de S. Spielberg, et les critiques
négatives qu'elle a provoquées, semble confirmer cette hypothèse.
Seulement l'interdit de représentation fondé sur cette argumentation

annulerait, en matière d'art, l'indicible.
La réflexion suivante, qui rejoint en fait un autre lieu commun,

mène à une conclusion identique : Tout ce qui est humain est di-
cible. Paradoxalement l'indicible de ça, là-bas reposerait donc en
l'homme. Le personnage du commandant du camp de Puachouf,
Amon Göth, sert d'exemple. Le film insiste trop largement sur ses
accès de rage et de violence, suggérant ainsi une déviation
psychique qui serait la source du mal. Dans une telle acception ça,
là-bas peut également être représenté. Autrement dit, l'archétype
du Mal de ce siècle, le nazi, n'est pas l'emblème de la modernité
allemande, mais simplement l'actualisation de la mémoire —
littéraire — du Mal. Aussi le nazi est-il un chiffre aussi vain que
celui qu'il annule à l'aide d'une mise à mort nommée
«industrielle».

D'autre part, si ça, là-bas est interprété comme un mythe, il est
déconnecté du monde humain. Par la perte référentielle de la langue,
ça, là-bas glisse vers l'irréel. Alors ça n'est plus de ce monde.

La difficulté sémantique de l'indicible de ça, là-bas repose sur
le fait que c'est l'événement historique en tant que tel (comme
«solution finale») qui est à nommer. L'indicible ne peut se référer
qu'à lui-même. Bien que les critiques de La Liste de Schindler



184 ÉTUDES DE LETTRES

mentionnent souvent ce terme pour parler de l'impossibilité de
traduire cet événement historique par des moyens artistiques, il
n'a apparemment pas de signification propre. Cela est d'autant
plus surprenant que l'indicible semble soulever des problèmes
essentiels à la représentation de ça, là-bas.

3. La linguistique de l'indicible

Il faut d'abord tirer un constat: contrairement aux œuvres
d'art, que ce soit la peinture, la sculpture, la poésie, le roman ou
le film, la linguistique ne s'est pas encore préoccupée de l'indicible.

Il n'existe donc aucun ouvrage spécifique à la question et
encore moins une méthode déjà établie qu'il incomberait
d'approuver ou de critiquer. De là notre souci premier : de quel
«droit» appliquerons-nous tel ou tel système linguistique qui n'a,
au fond, rien à voir avec l'indicible? Le seul critère que l'on
pourra faire valoir est celui de la pertinence du choix et de
l'application. Mais tout linguiste, peut-être tout scientifique, crée son
objet d'étude. Cela relève donc de l'intuition. Aussi ne s'agit-il
pas d'annuler, après coup, à l'aide de méthodes linguistiques,
cette subjectivité fondamentale. Le caractère relatif sous-jacent à

ce genre de «méthode» est simplement à assumer.
La réflexion sur les non-lieux de ça, là-bas, s'est avérée

dominante, on l'a vu. En effet, cet exposé s'efforce de montrer la quasi
identité entre l'historiographie et l'art. L'art, tout en préservant
son statut d'autonomie, ne parvient pas, du moins jusqu'à présent,
à l'au-delà de l'indicible, tel qu'il se présente également dans la
recherche historique. «L'avantage» de la réalité représentée des
récits littéraires est qu'elle actualise ça, là-bas. L'analyse linguistique

suit cette ré-vision «à la lettre», au signe près. C'est le
signe, rappelons notre axiome, signe interrogateur, qui est trace,
qui est mémoire donc illusion d'une présence autonome, qui
est l'objet même de la linguistique.

3.1. Le problème élémentaire est ainsi de situer le lieu de
l'indicible à l'intérieur de la réalité représentée. L'approche proposée

par la sémiotique du récit paraît pertinente. Partant de la
définition proposée par Greimas et Courtés, que la sémiotique est
un «ensemble signifiant que l'on soupçonne, à titre d'hypothèse,
de posséder une organisation, une articulation interne auto-



L'INDICIBLE DE L'HOLOCAUSTE 185

nome8», le statut d'indépendance du récit de ça, là-bas est à

double tranchant : s'il est vrai que tout ce qui en est dit est à
l'intérieur d'un cadre posé par les S.S., la référentialité du signe
inventé n'est nullement «autonome». Mais le récit de ça, là-bas,
réclame justement le statut de preuve objective. Par là, il annule
ses propres moyens.

L'application pratique de la sémiotique du récit permet de localiser

les passages pertinent pour l'analyse de l'indicible, puis
d'envisager sa structure sémiotique, donc l'ensemble signifiant du
lieu ainsi délimité.

L'essentiel n'est évidemment pas d'appliquer «à la lettre» les
divers modèles d'analyse et de les imposer à une suite signifiante
donnée, mais de gagner, grâce à ce métalangage, une distance
objectivante. En effet, nous posons que les lieux littéraires de ça, là-
bas sont effectivement marqués dans les récits. Ce sont ainsi,
d'une manière sommaire, Vhorror vacui : partir vers une destination

inconnue et arriver à nulle part, partir en fumée ; la modernité
allemande', la liste, le train, la sélection, le gaz, le crématoire ; le

camp: la hiérarchie, la collaboration, les S.S., le pouvoir absolu ;

la justice: où est Dieu pourquoi ça?
Certes, ces constats favorisent notre réflexion qui a pour finalité

la modélisation de l'indicible de ça, là-bas. Mais parler de

disjonctions actancielles, de grammaire narrative ou encore du
niveau logico-sémantique profond est une chose. Certes, ce sont
effectivement les tensions entre pôles opposés qui constituent toute
structure signifiante. Mais tel n'est justement pas le cas avec
l'indicible de ça, là-bas. En effet, son unique principe est la mort et
non un programme dysphorique partant d'un pôle positif, la vie,
pour aboutir au pôle opposé. La modernité allemande se définit
justement par son caractère monopolaire: le monopole de la
«Solution finale». En cela elle s'oppose à la modernité de la
civilisation occidentale qui a pour fondement la structure binaire.

3.2. Il nous reste l'étude du fonctionnement de l'intrigue que
nous situons, naïvement, dans l'univers «clos» du récit. Pour ce
faire, un autre modèle d'analyse, la pragmatique linguistique,
fournit principalement deux approches pour aborder la question.

3.2.1. Elle étudie premièrement la relation des signes avec

8. cf. Algirdas Julien Greimas, Joseph Courtes, Sémiotique. Dictionnaire de
la théorie du langage, Paris : Hachette, 1979, t. 1, p. 339.



186 ÉTUDES DE LETTRES

leurs utilisateurs en postulant le concept de l'omniprésence du
contexte. Cela veut dire que la parole est proférée dans un lieu, à

un temps et par une instance particulière. Pour qu'il y ait échange
de signes entre deux locuteurs, il faut des lois du discours, des
règles de bonne formation, de transformations des expressions en
d'autres expressions.

Il nous paraît évident que notre sujet d'étude ne peut être
approché que ex negativo par rapport à ce que ce modèle d'analyse
propose.

3.2.2. La pragmatique linguistique formule en outre le concept
de performance, c'est-à-dire que le langage ne sert pas seulement
à représenter le monde en le transposant en signes symboliques,
mais qu'il génère des actes. Parler, c'est d'abord attribuer ou
transférer un sens, mais c'est également agir. En ce qui concerne
l'indicible de ça, là-bas, la question originairement posée a

historiquement bel et bien un sens littéral, puisque sa solution finale
est tout aussi factice. Ça, là-bas annule la croyance que la signification

(comme système cohérent de signes) est quelque chose de

personnel, de privé, de subjectif. D'où son actualité atemporelle.
Ainsi, l'étude des lois du discours et des actes du langage s'impose

à la réflexion sur l'indicible. Mais il incombe de faire
quelques remarques critiques. Si l'on part du principe que la pensée

est signe du mondain et que les signes du mondain sont
d'essence circulaire en se référant réciproquement les uns aux autres,
l'anti-signe ou mieux la rupture de circuit signifiant, c'est justement

l'indicible de ça, là-bas. Certes, parler c'est respecter des
règles qui fonctionnent par rapport à ce qu'on appelle le «bon
usage», ou plus précisément, qui sont imposées par celui-ci. Mais
ça, là-bas est par définition le hors d'usage, le para-doxon, d'où
le problème de communication. La relation du signe aux usagers a
été réglée et réglementée par la «Solution finale». Autrement dit,
les signes présents marquent peut-être l'en deçà ou le par delà,
mais pas ça, là-bas.

3.3. La troisième méthode linguistique à appliquer et qui est
d'ailleurs aussi hétéroclite que les autres, est l'argumentation.
Trois éléments constitutifs sont à distinguer.

3.3.1. L'argumentation proprement dite se pratique non pas
dans un souci de vérité, mais de réussite et d'efficacité subjective.
Étudier les stratégies argumentatives adoptées par le sujet parlant
conduit ainsi à se demander par quelles voies, par quels moyens
un discours peut créer une croyance. En effet, le consentement dé-



L'INDICIBLE DE L'HOLOCAUSTE 187

libéré des futures victimes alors déjà victimes sans le savoir est la
cible argumentative première des locuteurs S.S. A partir de là, la
tourmente paraît inéluctable. Dans la mise en scène de ça, là-bas,
le calcul argumentatif paraît ainsi jouer un rôle important.

3.3.2. L'énonciation pose le problème du point de vue ou de

l'objectivité, c'est-à-dire de la présence ou de l'absence
(illusoire) du narrateur. Dans les récit de ça, là-bas, cela traduit sa
contradiction première : décrire un lieu aléthique est porter
témoignage, car celui ou celle qui en parle «l'a vu de ses propres
yeux». Mais cela a une charge forcément subjective. Celle-ci
annule la raison d'être du récit qui se veut, justement, véridique,
donc objectif.

La présence subjective dans le récit situe également les lieux
de rencontre avec le récepteur du signe : le «moi» s'affirme pour
s'adresser au «toi». En ce qui concerne le récit de ça, là-bas, le
«je» qui dit «moi, là-bas», donc qui dit «Auschwitz» pour
s'adresser au «toi» du locutaire, annule le fait même de ça,
là-bas.

3.3.3. La rhétorique :

a) A première vue, les figures de diction sont quasiment
absentes dans les œuvres romanesques de notre corpus. On ne peut
que s'en étonner, car du fait de l'effondrement du système des
signes, ça, là-bas aurait dû disloquer, voire faire éclater les signes
mêmes. Rappelons-le : les figures de diction sont intraduisibles et
correspondraient aux caractéristiques de cette chute ou de cette
annulation.

b) Par contre le travail sur l'indicible exige une réflexion
profonde sur le rôle joué par les figures de signification, les tropes.
En effet, dire l'inconnu par le connu, à l'aide de métaphores, de

métonymies et autres, correspond à dire «Holocauste», «Shoah»,
«Churban» pour ça, là-bas. C'est le mode par excellence du genre
romanesque qui peint un monde autre, tout en se référant à la réalité

du vécu quotidien. Seulement, on s'en aperçoit immédiatement,

tel n'est pas le cas avec ça, là-bas. Au fond, toute figure
de pensée, pour dire l'indicible, est signe d'échec artistique. Parce

que ça, là-bas, sans être dit, est devenu figure lui-même, ou plutôt

lieu commun, le seul procédé pour s'en approcher est de le
dénoter. C'est un autre paradoxe ou faux-fuyant, langagier cette
fois-ci.

c) Les figures macrostructurales marquent les récits de ça, là-
bas d'une manière qui peut étonner. En effet, l'ironie et le chleu-
same (l'auto-ironie) bien plus que l'oxymore et le sarcasme



188 ÉTUDES DE LETTRES

rendent la lecture sur «l'anus mundi», pour citer un médecin S.S.,

par moment gaie, une gaieté folle, désespérée et absurde. C'est la
présence d'un «je» qui signe, en dernière instance, ça, là-bas.

Le signe qui est trace, qui est mémoire...

A une modélisation de l'indicible de ça, là-bas s'oppose une
double contrainte : 1. L'indicible, en tant que méta-signe, ne peut
être abordé que par une catégorisation sémantique floue. 2. Ça,
là-bas, dénotant le néant de l'humain, ne se réfère qu'à lui-même.
Seul reste le signe même que l'on conçoit comme trace, comme
lieu de mémoire.

Dorénavant s'impose une approche ex negativo à tout modèle
d'analyse pour cerner l'indicible de ça, là-bas. Aussi la réflexion
sur les non-lieux de ça, là-bas requiert-elle une place éminente. A
travers la première et la deuxième partie de cet exposé, nous
proposons la thèse suivant laquelle les non-lieux de la réalité
représentée des récits sont corollaires à ceux de l'historiographie. En
effet, par delà le déchiffrement matériel de la «Solution finale»
qu'opère la recherche historique, tout reste à dire quant au
mouvement profond de ça, là-bas.

Ainsi le signe inventé de l'art, en l'occurrence celui des récit
du génocide, localise, paradoxalement, les non-lieux de l'historiographie.

Or, même si l'on attribue un statut «autonome» à la création

artistique, cela n'annule pas le constat, vertigineux par les
conséquences qu'il entraîne, que toute mise en scène de ça, là-bas
repose originairement sur une mise en scène par les S.S. Dès lors,
il ne faudra pas perdre de vue cet aspect sous-jacent — les non-
lieux en tant que lieu des S.S. — quand on étudie les réseaux de
communication et de réception, vaste domaine de réflexion sur la
réalité représentée.

La troisième partie propose un aperçu critique d'une approche
méthodologique qui semble pertinente pour une modélisation de
l'indicible de ça, là-bas. En effet, bien que la linguistique n'ait
pas élaboré un modèle spécifique à la question, la sémiotique du
récit, la pragmatique ainsi que l'argumentation, par le fait même
qu'elles suivent «à la lettre» le fonctionnement de l'univers fic-
tionnel, donnent un accès privilégié au mécanisme profond de

l'indicible de ça, là-bas, tel qu'il est rendu par les signes présents.

Michael Rinn
Université de Berne


	L'indicible de l'holocauste : une modélisation problématique

