
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1995)

Heft: 4

Artikel: Le cas Racine : les excès de la nouvelle critique

Autor: Revaz, Gilles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CAS RACINE :

LES EXCÈS DE LA NOUVELLE CRITIQUE

Dans un premier temps, nous mettons en évidence, à la lumière du pamphlet
de Raymond Picard contre l'essai de Roland Barthes sur Racine, les excès de la
Nouvelle Critique. Dans un second temps, nous revenons sur le présupposé de la
Nouvelle Critique, à savoir l'idée d'«analyse immanente», qui est le seul point
sur lequel Picard était d'accord avec Barthes. Comme Bonzon au terme de son
bilan sur les tentatives de la Nouvelle Critique sur le théâtre racinien, nous
retenons ce concept d'«analyse immanente» pour fonder une nouvelle approche du
théâtre de Racine qui tente d'éviter les pièges dans lesquels ont sombré les
commentateurs des années soixante. Nous proposons pour terminer une approche
pragmatique du théâtre, laquelle aurait l'avantage d'être adaptée à son sujet
d'analyse, à savoir une action conduite par le langage. Pour bien démarquer notre
méthode d'analyse sociodiscursive des essais de la Nouvelle Critique, nous mettons

à l'épreuve la lecture de Phèdre par Barthes et montrons que sa méthode
d'analyse a priori l'a conduit à parler du fonctionnement du langage en se
servant de Phèdre, alors que, dans notre approche sociolinguistique, nous parlons de
la pièce en utilisant la linguistique comme outil.

La contradiction est ici éclatante. D'une part, les critiques de la
nouvelle école réclament vigoureusement le retour au texte et
reprochent avec dérision à la critique bio-analogique de jadis d'avoir
perdu son temps dans les alentours de l'œuvre. D'autre part, les
mêmes critiques, devant l'œuvre de Valéry, parlent de noyade dans
le bassin d'un jardin public; devant l'œuvre de Stendhal, songent à

une psychanalyse de l'épinard; devant la Phèdre de Racine,
évoquent les révoltes de Bretagne et l'échec de la Paix de l'Eglise. Est-
ce aveuglement ou mauvaise foi?

Cette citation, tirée du pamphlet de Raymond Picard Nouvelle
Critique ou nouvelle imposture1, donne bien le ton de notre propos.

Nous nous proposons en effet d'analyser les excès de la

1. Raymond Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, Utrecht : Jean-
Jacques Pauvert, 1965.



164 ÉTUDES DE LETTRES

Nouvelle Critique dans le cas particulier des analyses faites par
celle-ci sur les tragédies de Racine. Or, le livre de Picard que
nous citons fut une réaction ironique à trois nouvelles approches
du théâtre racinien, celle, marxiste, de Goldmann2, celle,
psychanalytique, de Mauron3, et surtout celle, structuraliste, de Barthes4.

Racine fut, dans les années soixante, l'enjeu d'un débat entre la
critique traditionnelle et la Nouvelle Critique. A partir de cette
querelle, et à la lumière du réquisitoire de Picard, nous allons
montrer pourquoi la Nouvelle Critique est elle-même tombée dans
le piège qu'elle voulait éviter, c'est-à-dire comment elle en est
arrivée à étouffer les textes de Racine dans des théories extralittéraires.

Ayant mis à jour les excès commis par les critiques de la
Nouvelle école, nous serons alors en mesure de proposer une
nouvelle approche qui atteindrait le but que Roland Barthes s'était
lui-même fixé, savoir qui donnerait la primauté, et d'une certaine
manière la priorité, au texte.

1. Les excès des théories extralittéraires

La Nouvelle Critique a abordé l'œuvre de Racine avec des
théories, ce qui devait lui permettre de parler des textes plutôt que
d'en rester à des parallèles hypothétiques entre le texte et la vie
de l'auteur comme le faisait, aux yeux de Barthes, la critique
universitaire. Or, et c'est là un écueil inévitable, puisque, comme le
disait déjà Aristote, il n'y a de science que de l'universel, la théorie

universalise ; la lecture de Roland Barthes en est un exemple,
comme le fait remarquer Picard : «Toujours, jamais: les vérités
dont le critique se fait le prophète sont absolues, universelles,
définitives5». D'où une difficulté, lorsqu'on veut appliquer une
théorie à des œuvres littéraires, dont on peut affirmer, sans tomber
dans une interprétation romantique, qu'elles sont avant tout des

œuvres personnelles, produites par un individu, et que chacune
des œuvres d'un même auteur est singulière. Le problème se
complique encore par le fait que les théories en question étaient, dans
le cas des études sur Racine, des modèles provenant de sciences

2. Lucien Goldmann, Le Dieu caché, Paris : Gallimard, 1955.
3. Charles Mauron, L'Inconscient dans l'œuvre et la vie de Racine, Genève-

Paris: Slatkine, 1986(1957).
4. Roland Barthes, Sur Racine, Paris : Seuil, 1963.
5. R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, p. 35.



LE CAS RACINE 165

non littéraires. Dans la conclusion de son livre, Raymond Picard,
étendant son propos à la Nouvelle Critique en général, écrivait :

«Ensuite, l'on remarque une étrange indifférence, dans la littérature,

à ce qui est littéraire. L'explication d'un poème ou d'un
roman ne saurait être cherchée dans la structure poétique ou
romanesque qui les constitue, c'est-à-dire en eux-mêmes. C'est
dans une autre structure [...] décidément non littéraire, qu'on la
trouvera, dans Y au-delà (le projet) ou V en-deça [...] qui, paraît-il,
leur donne leur véritable sens6.» On peut vérifier l'exactitude de
cette remarque en lisant l'essai de Barthes sur Racine. Le critique
utilise, dans son analyse structurale, une grille psychanalytique
qu'il a héritée de la psychocritique de Mauron, à qui il reconnaît
devoir beaucoup7.

Conséquence inévitable de ce genre d'approches fondées sur
des théories non littéraires, on fait dire à l'œuvre ce que dit le
modèle théorique a priori. On déforme ainsi le sens profond du texte
littéraire. Par exemple, Barthes, qui, dans sa lecture psychanalytique,

ne peut admettre l'idée de la catharsis — laquelle est pourtant

non négligeable pour l'étude du théâtre classique — en est
amené à dire que Titus n'aime plus Bérénice. Cette interprétation
a certes connu une certaine popularité, puisqu'on la retrouve
vulgarisée dans le vaudeville de William Douglas Home Le Canard à

l'orange: «Pardon, Monsieur Preston Titus pouvait mais ne voulait

pas, tandis que ce pauvre Abélard voulait mais ne pouvait
pas !8», mais elle a été contestée par toute critique sérieuse fondée
sur le texte lui-même : «The first question has been answered in
the negative by no less a critic than Roland Barthes, who argues :

"C'est Bérénice qui désire Titus, Titus n'est lié à Bérénice que par
habitude" [...] The reader cannot be warned too strongly, however,

against basing his or her interpretations of Racine on a priori
assumptions which do not accord with the text9.» Dans l'approche
théorique de Barthes et de ses alliés, le texte littéraire n'est qu'un
exemple au service des lois générales qu'on a été chercher dans
les autres sciences et qu'on impose a priori au texte. C'est ce qui
apparaît nettement dans la structure même des ouvrages de la

6. Ibid., p. 104-105.
7. R. Barthes, Sur Racine, p. 9 et p. 84.
8. William Douglas Home, «Le Canard à l'orange», trad. M.-G. Sauvajon,

L'Avant-Scène, 480 (1er octobre 1971), p. 26.
9. James J. Supple, Racine: Bérénice, London: Grant & Cutler Ltd, 1986,

p. 72.



166 ÉTUDES DE LETTRES

Nouvelle Critique. Dans le livre de Goldmann, l'auteur présente,
dans une première partie, une grille de lecture construite avec des
outils empruntés à la sociologie, et en particulier au marxisme,
tandis que Barthes s'ingénie d'abord à définir, comme le dit
Picard, «son concept préfabriqué d'homo racinianus10». Ce n'est
que dans la deuxième partie de leur livre que les deux critiques
analysent les tragédies.

S'il n'est pas le point de départ de l'analyse, le texte n'en est
pas non plus le point final. La Nouvelle Critique, en effet, ne s'arrête

pas au texte, elle va au-delà, vers l'histoire, par exemple chez
Goldmann qui ne peut s'empêcher de rapporter les tragédies de
Racine à l'histoire du Jansénisme — histoire qu'il simplifie
d'ailleurs et fige dans un schéma, — ou vers l'homme, comme
chez Mauron dont l'ouvrage «se présente comme résolument
biographique»11. Mauron fait en effet de la critique bio-analogique,
celle-là même que Barthes condamnait. Celui-ci en fait d'ailleurs
lui-même, comme l'a montré ironiquement Picard: «Est-il en
train d'étudier la signification de l'ingratitude chez Néron et
Titus? Il observe: "On sait l'importance de l'ingratitude dans la
vie de Racine"12». Ainsi, le texte, qui était censé être le centre de

l'investigation critique, devient-il le prétexte à parler d'autre
chose. Mais que vise alors la critique, si ce n'est pas le texte?
Elle s'ingénie à parler intelligemment d'un texte par rapport à une
théorie. La théorie non littéraire est devenue le but de l'analyse
littéraire dont tout l'effort consiste à montrer que le texte analysé
répond bien aux lois générales qui régissent la psychanalyse ou la
sociologie.

2. La critique immanente

Faut-il rejeter toute la Nouvelle Critique Il conviendrait plutôt
de revenir à son postulat, comme le souligne Bonzon au terme
d'une enquête intitulée La Nouvelle Critique et Racine-.

Quand l'effort de la Nouvelle Critique n'aurait aboutit qu'à mettre en
valeur cette notion d'«analyse immanente», en en faisant la caractéristique
essentielle de sa méthode, il y aurait lieu de lui reconnaître à tout le moins le

10. R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, p. 36.
11. Ibidem, p. 60.
12. Ibidem, p. 61.



LE CAS RACINE 167

mérite d'avoir indiqué une voie intéressante, trop négligée en effet par la
critique universitaire traditionnelle13.

La notion de «critique immanente» nous semble en effet être le
seul point sur lequel Picard et Barthes étaient d'accord: «Par
exemple, il dénonce — et ici je suis d'accord avec lui — les
illusions et les dangers de la "critique analogique", en particulier de

cette critique biographique qui dégage de façon si peu convaincante,

entre la vie et l'œuvre, des ressemblances [,..]14». Cependant,

si Barthes reprochait à la critique universitaire de se perdre
en dehors du texte et de faire de la critique biographique : «Picard
a beau repousser sans cesse l'interprétation psychologique [...],
sans cesse la personne de Racine revient et l'embarrasse»15,
Picard lui a, comme on l'a vu, rendu la pareille. Bonzon renchérit
sur la mise au point de Picard, et écrit «qu'aucune des tentatives
[de la Nouvelle Critique] que nous avons examinées, ne semble
avoir su se plier à l'attitude d'intégrale soumission au texte que
réclame une «analyse immanente16».

Mais, qu'entend-on exactement par «critique immanente»?
Gérard Genette, dans un article intitulé «Structuralisme et critique
littéraire», distinguait deux types de critique «immanente17». Un
premier type, dans lequel on peut ranger le structuralisme, et qui
se caractérise par le fait que le critique établit une distance avec
l'œuvre qu'il considère comme son objet. Un second type qui se
caractérise par une immersion du critique dans l'œuvre, à laquelle
le critique donne le rôle de sujet: c'est là une «critique intersubjective»,

«que Paul Ricœur, après Dilthey et quelques autres (dont
Spitzer) nomme herméneutiqueI8». C'est plutôt à ce deuxième
type que l'on songe, puisqu'on a vu, à la suite de Picard et Bonzon,
que l'essai de Barthes sur Racine, qui appartient au premier type,
sort du texte et lui est infidèle.

Comment donc éviter les excès d'une critique du type de celle
de Barthes et de la Nouvelle Critique Il s'agit de considérer le
texte littéraire comme le sujet et non comme l'objet de l'analyse.
Cela revient à éviter de faire du texte l'objet d'une théorie qui lui

13. Alfred Paul Bonzon, La Nouvelle Critique et Racine, Paris : Nizet, 1970,

p. 195.
14. R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, p. 59.
15. R. Barthes, Sur Racine, p. 154.
16. A. P. Bonzon, La Nouvelle Critique et Racine, p. 195.
17. Gérard Genette, Figures, Paris : Seuil, 1966, p. 157 sq.
18. Ibidem.



168 ÉTUDES DE LETTRES

est extérieure. En premier lieu, il convient de limiter le rôle de la
théorie à un instrument qui permettra de décrire l'œuvre de l'intérieur.

En second lieu, et corrélativement, il faut que l'instrument
soit conforme au sujet qu'on veut décrire. Puisqu'il s'agit
d'œuvres littéraires, on pourrait poser comme postulat qu'on doit
avant tout analyser les textes avec des théories littéraires — ce
qui, une fois qu'on l'énonce, a l'allure d'une tautologie — Ainsi,
par exemple, l'approche de stylistique historique de Spitzer sur
les tragédies de Racine19 est beaucoup plus adaptée et fidèle à

l'œuvre racinienne, donc beaucoup plus pertinente et riche aussi,
que l'essai psycho-structuraliste de Barthes.

3. L'analyse sociodiscursive

Si nous voulons utiliser un outil adéquat pour lire le théâtre, on
peut naturellement se tourner vers les théories de l'illocutoire
et tenter une lecture des textes fondée sur la pragmatique20. En
effet, le propre du texte théâtral est de présenter une action soutenue

par le langage et le geste. Or, dans le théâtre classique, par
le biais des règles de bienséance externe et interne, le geste était
quasiment absent ou relégué à un rôle très secondaire
d'accompagnement du discours selon les règles de la rhétorique21, de
telle sorte que c'était le langage qui était le principal moteur de
l'action. Une étude des actes de langage et de leur enchaînement
nous semble donc particulièrement pertinente pour les tragédies
classiques.

D'ailleurs, plusieurs critiques ont mis le doigt sur l'importance
de l'acte de langage dans les tragédies de Racine22. On insiste
souvent sur l'efficacité de la parole dans l'économie théâtrale
racinienne ; Barthes lui-même écrivit à propos de Phèdre: «Dire ou
ne pas dire Telle est la question23». Mais, là encore, Barthes, qui

19. Léo Spitzer, «L'Effet de sourdine dans le style classique: Racine», in
Etudes de style, Paris : Gallimard, p. 208-335.

20. Sur les perspectives qu'offrent les actes de langage pour l'analyse
théâtrale, voir Jeannette Laillou Savona, «Narration et actes de parole dans le texte
dramatique», Etudes littéraires, 13, n° 3 (1980), p. 471-493.

21. Voir à ce sujet Marc Fumaroli et al., «Rhétorique du geste et de la voix»,
in XVIIème siècle, Paris : Société d'étude du XVIIe siècle, 1981, p. 238-368.

22. Voir à ce propos Christian Surber, Parole, personnage et référence dans
le théâtre racinien, Genève : Droz, 1992, p. 3.

23. R. Barthes, Sur Racine, p. 115.



LE CAS RACINE 169

avait un point de vue a priori, n'a pas analysé la tragédie selon
cette perspective, il s'est servi de cette tragédie pour donner des
assertions générales sur le fonctionnement du langage. Nous
pouvons lire un peu plus loin dans son essai : «Qu'est-ce donc qui fait
la Parole si terrible? C'est d'abord qu'elle est un acte, le mot est
puissant24». Nous allons, à partir de l'exemple de Phèdre, montrer
que cette tragédie ne thématise pas «le» Dire ou «la» Parole, mais
un certain acte illocutoire qu'il importe de replacer dans une
énonciation bien particulière ; dans cette critique d'une des assertions

générales de Barthes, nous pourrons définir plus concrètement

le renversement de point de vue que nous préconisons dans
la critique littéraire par rapport à celui que revendiquait la
Nouvelle Critique et que nous nous avons défini plus haut.
Auparavant, rendons un hommage à Barthes — dont l'essai sur
Racine a précédé le célèbre ouvrage d'Austin25 qui allait alimenter

la réflexion sur les actes de langage et donner le branle à

l'analyse pragmatique des textes littéraires — qui a eu le mérite
de renouveler la critique racinienne et d'ouvrir la piste que nous
allons suivre.

En fait, personne n'oserait affirmer sérieusement que, dans
Phèdre, Racine a mis en scène le fonctionnement de la parole en
général. Par contre, on s'accorde pour admettre, d'ailleurs après
Barthes lui-même, que la pièce est construite autour de trois
aveux26, le premier à Œnone, le second à Hippolyte et le troisième
à Thésée. Or, si l'affirmation générale de Barthes parodiant
Shakespeare peut s'appliquer au premier «aveu», elle ne rend pas
compte des deux autres, comme on peut le démontrer par une analyse

de cet acte illocutoire à la lumière des réflexions théoriques
menées par Maingueneau, à la suite de Ducrot, sur le fonctionnement

de l'acte illocutoire dans le texte littéraire.
Dans, le premier «aveu», on constate en effet que Phèdre refuse

de parler, de dire son amour. Elle laisse Œnone faire l'acte illocutoire

qu'elle ne veut pas faire et lui laisse toute la responsabilité
de cet acte :

24. Ibidem, p. 119.
25. John Langshaw Austin, Quand dire c'est faire, trad. G. Lane, Paris : Le

Seuil, 1970. (Traduit de How to do things with words, 1965).
26. R. Barthes, Sur Racine, p. 116. L'idée a été reprise dans une analyse très

traditionnelle. Voir Charles DÉDÉYAN, Racine et sa Phèdre, Paris : Société d'édition

d'enseignement supérieur, 1965.



170 ÉTUDES DE LETTRES

PHÈDRE
[...] De l'amour j'ai toutes les fureurs.

ŒNONE
Pour qui?
PHÈDRE

Tu vas ouïr le comble des horreurs.
J'aime... A ce nom fatal, je tremble, je frissonne.
J'aime...

ŒNONE
Qui?

PHÈDRE
Tu connais ce fils de l'Amazone,

Ce prince si longtemps par moi-même opprimé?
ŒNONE
Hippolyte! Grands Dieux!
PHÈDRE

C'est toi qui l'as nommé. (758)27

Autrement dit, dans ce passage et dans toute la scène, Phèdre
ressent l'amour pour Hippolyte, mais elle ne veut pas en parler;
elle n'est que le «sujet parlant», c'est Œnone qui est le véritable
«locuteur28» de cet amour. C'est pourquoi, l'acte illocutoire n'est
pas un aveu, mais une nomination. D'une certaine manière, la
question est bien ici «dire ou ne pas dire».

Dans le second aveu, la problématique est tout autre. Nous ne
sommes plus dans une scène d'exposition ; le discours de Phèdre
doit être interprété par rapport à la communication interne et non
plus par rapport à la communication externe. Il y a en effet cette
fois un allocutaire bien réel, Hippolyte. C'est pourquoi Phèdre
tient le rôle du locuteur :

PHÈDRE
[...] Ah! cruel, tu m'as trop entendue.
Je t'en ai assez dit pour te tirer d'erreur.
Hé bien! connais donc Phèdre et toute sa fureur.
J'aime. Ne pense pas qu'au moment que je t'aime,
Innocente à mes yeux je m'approuve moi-même, [...] (771)

Nous sommes ici en présence d'un véritable aveu : «je t'aime».
C'est d'ailleurs le seul vrai aveu des trois aveux relevés par

27. Les citations sont tirées de l'édition de la Pléiade établie par Raymond
Picard (1950). Nous mettons entre parenthèses la page de cette édition.

28. Pour cette distinction, voir Dominique Maingeneau, Eléments de linguistique

pour le texte littéraire, Paris : Bordas, 1986, p. 70-75.



LE CAS RACINE 171

Barthes29. En effet, Phèdre se trouve dans la situation dénonciation

particulière au locuteur qui avoue «Innocente à mes yeux je
m'approuve moi-même», telle qu'elle a été définie par Vander-
veken : «Avouer, c'est reconnaître quelque chose avec en général
une certaine difficulté (honte ou pudeur). Quand un locuteur
avoue quelque chose, il présuppose (condition préparatoire) que
l'état de chose représenté le concerne et est mauvais (pour le
locuteur ou l'allocutaire), tout en exprimant (condition de sincérité)
de la gêne ou de la honte vis-à-vis de cet état de choses, ou du
moins une difficulté quelconque (réticence) à la reconnaître30.»

Le problème pour Phèdre n'est donc pas ici «dire ou ne pas
dire», mais «avouer ou ne pas avouer». Comprendre l'attitude de
Phèdre demande de définir ces deux énonciations. Ne pas avouer,
c'est se placer dans le système de valeurs classiques, celui qui
s'élabore dans les salons et qui recommande de contrôler les
passions. A ce système de valeurs correspond un discours où, comme
l'a montré Spitzer31, des effets de sourdine voilent la violence des

passions. Dans la scène de l'aveu de Phèdre, le discours fait éclater

ce cadre classique. L'aveu a lieu en trois temps ; dans les deux
premiers, la reine recourt à des moyens de distanciation. En
premier lieu, elle utilise la comparaison entre le fils et le père :

PHÈDRE
Que dis-je? Il n'est point mort, puisqu'il respire en vous.
Toujours devant mes yeux je crois voir mon époux.
Je le vois, je lui parle, et mon cœur... Je m'égare,
Seigneur; ma folle ardeur malgré moi se déclare. (770)

Ensuite, elle développe cette comparaison dans un récit au
conditionnel, double effet de distanciation : c'est le fameux récit
du Labyrinthe. Malgré toutes ces précautions oratoires de Phèdre,
Hippolyte a perçu le sens de son discours, de telle sorte qu'elle se
déclare pour terminer de manière directe :

[...] Ah! cruel, tu m'as trop entendue.
Je t'en ai dit assez pour te tirer d'erreur.
Hé bien connais donc Phèdre et toute sa fureur. (771

Ainsi l'orientation du discours va de la raison à la déraison, de
la distance au contact, même au contact physique à la fin de la

29. Voir à ce sujet Danielle Kaisergruber et al., Phèdre de Racine, Paris :

Larousse, 1972, p. 57.
30. Daniel Vanderveken, Les Actes de discours, Liège/Bruxelles : Pierre

Mardaga, 1988, p. 173.
31. L. Spitzer, «L'Effet de sourdine dans le style classique : Racine».



172 ÉTUDES DE LETTRES

scène: «En réalité l'épée n'est qu'un prétexte. C'est le contact,
c'est l'étreinte, la folle qu'elle veut se procurer, ne fût-ce qu'une
seconde. Corps à corps Le plus étroit des corps à corps !32» Le
mouvement général de la scène est un rapprochement de Phèdre
vers Hippolyte.

Le rapprochement a lieu dans le discours par le passage du
«vous» dans le récit du Labyrinthe au «tu» dans l'aveu final:
«J'aime. Ne pense pas qu'au moment que je t'aime». On passe
d'un style rationnel à un style affectif. On change donc le rapport
sociodiscursif qui nous unit à l'interlocuteur: «Quand on considère

cette question du point de vue de l'activité énonciative du
locuteur, on s'aperçoit que dire tu ou vous à quelqu'un, ce n'est pas
tant obéir à un code préétabli qu'accomplir un acte qui a la
propriété d'imposer au dialogue avec autrui un certain cadre33». Le
«tu» établit un rapport de proximité, un rapport passionnel. On
quitte le système de valeurs classiques et ses «effets de sourdine»

pour une énonciation dans laquelle l'homme est présenté comme
un être dominé et avili par la passion :

[...] Cet aveu que je viens de te faire,
Cet aveu si honteux, le crois-tu volontaire? (772)

Dans cette énonciation, le locuteur ne maîtrise pas son discours
«le crois-tu volontaire» et se situe dans un cadre moral orienté par
le péché «cet aveu si honteux», deux conditions qui rappellent la
morale janséniste34.

Le discours de Phèdre est un discours janséniste, comme le
confirme le troisième «aveu» de la reine. Ce dernier «aveu» est
plutôt une confession, puisque Phèdre ne parle pas à l'amant,
mais à Thésée, l'autorité tierce, et qu'elle accomplit cet acte illo-
cutoire sur le mode du repentir. Charles Dédéyan a souligné combien

cette attitude de remords était chrétienne, voire janséniste,
contrairement à ce qu'avait affirmé Cousin: «"S'il exclut la
liberté, le Jansénisme exclut par là-même la responsabilité et laisse

peu de place aux remords", affirme Monsieur Cousin. Or, comme
l'a fait remarquablement ressortir M. Tanquerey dans son étude

32. Paul Claudel, «Conversations sur Jean Racine», in Œuvres en prose,
Paris: Gallimard, 1965,p. 465.

33. D. Maingueneau, Eléments de linguistique, p. 13.

34. Voir à ce propos le livre de Paul Benichou, Morales du Grand Siècle,
Paris: Gallimard, 1948, p. 161-62.



LE CAS RACINE 173

sur le Jansénisme et la tragédie de Racine, les Jansénistes ont
depuis longtemps répondu que le manque de liberté intérieure n'exclut

pas la responsabilité, et encore moins le remords35.»

L'analyse de l'acte illocutoire de l'«aveu», central dans la tragédie

racinienne, nous a permis de montrer que le discours racinien
s'inscrivait, au moment de Phèdre, dans la morale janséniste.
Plus encore, si nous lisons maintenant Andromaque en regard de
Phèdre, et particulièrement l'aveu d'Oreste à Hermione, qui a lieu
dans une situation de communication semblable à celle du
troisième «aveu» de Phèdre, nous pouvons voir à la fois la cohérence
du discours tragique racinien et à la fois son évolution :

Vous ne m'attendiez pas, Madame; et je vois bien
Que mon abord ici trouble votre entretien.
Je ne viens point, armé d'un indigne artifice,
D'un voile d'équité couvrir mon injustice:
Il suffit que mon cœur me condamne tout bas;
Et je soutiendrais mal ce que je ne crois pas.
J'épouse une Troyenne. Oui, Madame, et j'avoue
Que je vous ai promis la foi que je lui voue. [...]
Mais cet amour l'emporte, et par un coup funeste
Andromaque m'arrache un cœur qu'elle déteste. (289-290)

D'une part, nous trouvons la même condamnation de l'état de
chose avoué ; mais, d'autre part, tandis que Phèdre vient se repentir

avec remords de sa faute, Pyrrhus ne prend pas en charge ce
discours moral. Nous avons en effet, dans le discours de Pyrrhus,
un procédé de polyphonie articulé autour d'une structure du type
«certes... mais»36: «certes» je devrais vous épouser et ma passion
pour Andromaque est condamnable, «mais» «cet amour
l'emporte». Pyrrhus ne prend en charge que la seconde énonciation, se
distanciant de l'énonciation morale. On peut donc affirmer que le
discours tragique de Racine, qui était immoral, voire amoral, dans
Andromaque, est devenu peu à peu moral et, plus particulièrement,

janséniste dans Phèdre.
La tentation est alors forte d'établir un parallèle entre l'œuvre

et la vie de Racine et d'affirmer que la première de ces pièces
exprime la rupture de l'écrivain avec Port-Royal et que la seconde
est le signe de sa réconciliation avec le Jansénisme. Une telle
interprétation nous paraît peu sûre. D'une part les rapports que l'on

35. C. Dédéyan, Racine et sa Phèdre, p. 207.
36. Pour cet enchaînement argumentatif, voir Jean-Michel Adam, Eléments de

linguistique textuelle, Liège : Pierre Mardaga, 1990, p. 220.



174 ÉTUDES DE LETTRES

peut établir entre une œuvre et la vie de son auteur ne sont pas
univoques, d'autre part nous pensons qu'il est prudent de toujours
admettre l'idée d'une distance entre l'auteur et le narrateur. Ainsi,
plutôt que de chercher une relation entre Andromaque ou Phèdre
et le Jansénisme, ce qui irait au-delà des objectifs de l'analyse
immanente telle que nous l'avons définie, il nous paraît plus
judicieux d'en rester à une comparaison des deux tragédies à partir de

laquelle il sera possible de découvrir une évolution du discours
tragique de Racine37.

L'évolution du discours tragique de Racine pose, comme on l'a
vu, le problème du Jansénisme. Ce problème a déjà été traité par
Lucien Goldmann38; mais, son approche sociologique fut une
tentative de faire correspondre l'histoire de ce mouvement religieux
avec les tragédies de Racine. Et, pour ce faire, l'auteur a été
amené à présenter une vision très mécaniste de celui-ci et de
celles-là. Notre point de vue est autre. Il consiste plutôt à mettre
en lumière comment le discours tragique de Racine appartient, à

un moment de son évolution, à une énonciation janséniste. C'est
le discours de Racine et non pas l'histoire du Jansénisme qui nous
donne les éléments nécessaires à cette interprétation. L'approche
sociodiscursive que nous proposons ici se fonde sur le fondement
théorique suivant : il ne saurait y avoir d'idéologie indépendante
d'un discours. Nous rejoignons ici la position de Paul Ricœur au
sujet de la notion d'«idéologie»; il dit en résumé que, à toute
idéologie correspond une énonciation, dans laquelle s'enracine un
discours qui oriente la praxis39. On peut donc considérer
réciproquement l'œuvre littéraire comme un discours idéologique
comportant des traces de l'énonciation. Dans ce cas, il n'est plus
besoin de sortir de l'œuvre pour aller à la recherche d'une histoire
qui lui serait extérieure.

Dans une telle approche critique, le texte, considéré comme
discours, est au centre de l'investigation. L'exemple a alors un

37. De même, pour expliquer le célèbre silence du dramaturge après Phèdre, il
s'agira de voir s'il y a une cohérence entre le discours tel qu'il évolue au fil des
tragédies et le discours que Racine se proposait d'écrire en tant qu'historiographe
du Roi. Si tel était le cas, il n'y aurait plus besoin de recourir à des éléments
externes à l'œuvre pour commenter l'abandon de la tragédie par l'écrivain.

38. L. Goldmann, Le Dieu caché.
39. Paul Ricœur, Du texte à l'action, Paris: Seuil, 1986, p. 380-387. Rappelons

que, dans cet ouvrage, Ricœur récuse à la fois l'herméneutique romantique
et le structuralisme (p. 112-13).



LE CAS RACINE 175

rôle particulièrement important. Encore faut-il bien définir ce que
nous entendons par «exemple». Ce n'est en aucun cas l'exemple
tel qu'il est conçu dans les sciences dures, à savoir comme une
application concrète d'une théorie, car c'est précisément ce que
nous récusons dans la manière de Barthes de traiter des tragédies
raciniennes. Nous entendons, au contraire, par «exemple» ce que
l'on entend quand on dit que tel élève est un exemple pour ses
camarades, c'est-à-dire que le modèle provient du particulier et non
pas d'une théorie universelle. Dans le cas des tragédies
raciniennes, on remonte au discours à travers l'analyse des tragédies
considérées comme des œuvres singulières.

Pour conclure, voici quelques remarques synthétiques. Bien
que nous ayons remis en cause l'approche de la Nouvelle
Critique, et particulièrement son usage de la théorie dans la critique
littéraire, nous restons acquis à l'idée que la critique littéraire doit
pouvoir s'appuyer sur des théories. Sans cela, on retournerait vers
une critique de goût qui, si elle peut être géniale, n'a pas de portée

générale et aucune pertinence pédagogique. Ce n'est donc pas
la théorie en tant que telle que nous récusons, mais son usage abusif

par les critiques des années soixante. De plus, il nous semble
important de recourir à des théories littéraires pour juger de la
littérature. Des sciences annexes, comme la psychanalyse ou la
sociologie, ne sauraient à elles seules rendre compte d'une œuvre
littéraire. Par conséquent, il convient soit de revenir aux
approches traditionnelles telles que la narratologie ou la rhétorique
et son rejeton la stylistique soit de développer des approches plus
modernes fondées sur la linguistique. Mais, là encore, nous nous
heurtons au problème du rapport entre linguistique et littérature.
Il nous semble que deux voies doivent encore être travaillées pour
que la littérature puisse bénéficier de la linguistique : il faut
premièrement que les linguistes admettent la singularité de la littérature

parmi le corpus qu'ils étudient et deuxièmement qu'ils
acceptent que la linguistique ne soit, dans l'analyse littéraire,
qu'un instrument d'analyse au service de la littérature.

Cet assouplissement que nous demandons dans l'application
d'un modèle théorique dans la critique littéraire doit-il conduire à

l'éclectisme Nous ne le pensons pas. L'éclectisme pose des
problèmes de vocabulaire presque insolubles. Lorsqu'on utilise deux
théories, on est en présence de deux séries de concepts qui
n'appartiennent pas au même niveau d'analyse et qui ne sont presque



176 ÉTUDES DE LETTRES

jamais convertibles d'un niveau à l'autre. L'éclectisme aboutit
alors souvent à une critique qui se perd dans des métaphores qui,
si elles ne sont pas filées, rendent l'interprétation obscure et/ou
superficielle. Par contre, il peut être utile de lire les interprétations

faites selon d'autres points de vue critiques que celui qu'on
a retenu pour éviter les abus dans lesquels une théorie a priori ne
manque pas de nous conduire. Je prendrai l'exemple de l'analyse
sociodiscursive ; la lecture des ouvrages d'histoire littéraire permet

de situer le discours dans son contexte et d'éviter ainsi des
anachronismes40.

Gilles Revaz
Université de Lausanne

40. Mentionnons à ce titre la difficulté qu'il y a à interpréter le «on» de
Bérénice. Est-ce le peuple eu égard à la signification de ce terme à Rome, la
bourgeoisie telle qu'elle pouvait exister au XVIIe siècle en France? Ce n'est en
tout cas pas le peuple ni la bourgeoisie dans leur acception actuelle.


	Le cas Racine : les excès de la nouvelle critique

