Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1995)
Heft: 4
Artikel: Le cas Racine : les excés de la nouvelle critique
Autor: Revaz, Gilles
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CAS RACINE:
LES EXCES DE LA NOUVELLE CRITIQUE

Dans un premier temps, nous mettons en évidence, a la lumieére du pamphlet
de Raymond Picard contre I’essai de Roland Barthes sur Racine, les excés de la
Nouvelle Critique. Dans un second temps, nous revenons sur le présupposé de la
Nouvelle Critique, a savoir 1’idée d’«analyse immanente», qui est le seul point
sur lequel Picard était d’accord avec Barthes. Comme Bonzon au terme de son
bilan sur les tentatives de la Nouvelle Critique sur le théatre racinien, nous rete-
nons ce concept d’«analyse immanente» pour fonder une nouvelle approche du
théatre de Racine qui tente d’éviter les pieges dans lesquels ont sombré les com-
mentateurs des années soixante. Nous proposons pour terminer une approche
pragmatique du théatre, laquelle aurait I’avantage d’étre adaptée a son sujet
d’analyse, a savoir une action conduite par le langage. Pour bien démarquer notre
méthode d’analyse sociodiscursive des essais de la Nouvelle Critique, nous met-
tons a I’épreuve la lecture de Phédre par Barthes et montrons que sa méthode
d’analyse a priori I’a conduit a parler du fonctionnement du langage en se ser-
vant de Phédre, alors que, dans notre approche sociolinguistique, nous parlons de
la piéce en utilisant la linguistique comme outil.

La contradiction est ici éclatante. D’une part, les critiques de la
nouvelle école réclament vigoureusement le retour au texte et re-
prochent avec dérision a la critique bio-analogique de jadis d’avoir
perdu son temps dans les alentours de I’ceuvre. D’autre part, les
mémes critiques, devant 1’ceuvre de Valéry, parlent de noyade dans
le bassin d’un jardin public; devant I’ceuvre de Stendhal, songent a
une psychanalyse de I’épinard; devant la Phedre de Racine, évo-
quent les révoltes de Bretagne et I’échec de la Paix de I’Eglise. Est-
ce aveuglement ou mauvaise foi?

Cette citation, tirée du pamphlet de Raymond Picard Nouvelle
Critique ou nouvelle imposture', donne bien le ton de notre pro-
pos. Nous nous proposons en effet d’analyser les exces de la

1. Raymond PICARD, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, Utrecht : Jean-
Jacques Pauvert, 1965.



164 ETUDES DE LETTRES

Nouvelle Critique dans le cas particulier des analyses faites par
celle-ci sur les tragédies de Racine. Or, le livre de Picard que
nous citons fut une réaction ironique a trois nouvelles approches
du théétre racinien, celle, marxiste, de Goldmann?, celle, psycha-
nalytique, de Mauron?, et surtout celle, structuraliste, de Barthes®*.

Racine fut, dans les années soixante, I’enjeu d’un débat entre la
critique traditionnelle et la Nouvelle Critique. A partir de cette
querelle, et & la lumiere du réquisitoire de Picard, nous allons
montrer pourquol la Nouvelle Critique est elle-méme tombée dans
le piege qu’elle voulait éviter, ¢’est-a-dire comment elle en est ar-
rivée a étouffer les textes de Racine dans des théories extralitté-
raires. Ayant mis a jour les exces commis par les critiques de la
Nouvelle école, nous serons alors en mesure de proposer une nou-
velle approche qui atteindrait le but que Roland Barthes s’était
lui-méme fixé, savoir qui donnerait la primauté, et d’une certaine
maniére la priorité, au texte.

1. Les excés des théories extralittéraires

La Nouvelle Critique a abordé I’ceuvre de Racine avec des
théories, ce qui devait lui permettre de parler des textes plutét que
d’en rester a des paralleles hypothétiques entre le texte et la vie
de I’auteur comme le faisait, aux yeux de Barthes, la critique uni-
versitaire. Or, et c’est 1a un écueil inévitable, puisque, comme le
disait déja Aristote, il n’y a de science que de 1’universel, la théo-
rie universalise ; la lecture de Roland Barthes en est un exemple,
comme le fait remarquer Picard: «Toujours, jamais: les vérités
dont le critique se fait le prophete sont absolues, universelles, dé-
finitives’>». D’ol une difficulté, lorsqu’on veut appliquer une
théorie a des ceuvres littéraires, dont on peut affirmer, sans tomber
dans une interprétation romantique, qu’elles sont avant tout des
ceuvres personnelles, produites par un individu, et que chacune
des ceuvres d’un méme auteur est singuliere. Le probléme se com-
plique encore par le fait que les théories en question étaient, dans
le cas des études sur Racine, des modeles provenant de sciences

2. Lucien GOLDMANN, Le Dieu caché, Paris: Gallimard, 1955.

3. Charles MAURON, L’Inconscient dans I’ceuvre et la vie de Racine, Genéve-
Paris : Slatkine, 1986 (1957).

4. Roland BARTHES, Sur Racine, Paris: Seuil, 1963.

5. R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, p. 35.



LE CAS RACINE 165

non littéraires. Dans la conclusion de son livre, Raymond Picard,
étendant son propos a la Nouvelle Critique en général, écrivait:
«Ensuite, I’on remarque une étrange indifférence, dans la littéra-
ture, a ce qui est littéraire. L’explication d’un poe¢me ou d’un
roman ne saurait étre cherchée dans la structure poétique ou ro-
manesque qui les constitue, c’est-a-dire en eux-mémes. C’est
dans une autre structure [...] décidément non littéraire, qu’on la
trouvera, dans 1’au-dela (le projet) ou I’en-dega [...] qui, parait-il,
leur donne leur véritable sens®.» On peut vérifier I’exactitude de
cette remarque en lisant I’essai de Barthes sur Racine. Le critique
utilise, dans son analyse structurale, une grille psychanalytique
qu’il a héritée de la psychocritique de Mauron, a qui il reconnait
devoir beaucoup’.

Conséquence inévitable de ce genre d’approches fondées sur
des théories non littéraires, on fait dire a 1’ceuvre ce que dit le mo-
dele théorique a priori. On déforme ainsi le sens profond du texte
littéraire. Par exemple, Barthes, qui, dans sa lecture psychanaly-
tique, ne peut admettre 1’'1dée de la catharsis — laquelle est pour-
tant non négligeable pour 1’étude du théatre classique — en est
amené a dire que Titus n’aime plus Bérénice. Cette interprétation
a certes connu une certaine popularité, puisqu’on la retrouve vul-
garisée dans le vaudeville de William Douglas Home Le Canard a
[’orange: «Pardon, Monsieur Preston ! Titus pouvait mais ne vou-
lait pas, tandis que ce pauvre Abélard voulait mais ne pouvait
pas !®», mais elle a été contestée par toute critique sérieuse fondée
sur le texte lui-méme : «The first question has been answered in
the negative by no less a critic than Roland Barthes, who argues :
“C’est Bérénice qui désire Titus, Titus n’est lié a Bérénice que par
habitude” [...] The reader cannot be warned too strongly, howe-
ver, against basing his or her interpretations of Racine on a priori
assumptions which do not accord with the text’.» Dans 1’approche
théorique de Barthes et de ses alliés, le texte littéraire n’est qu’un
exemple au service des lois générales qu’on a été chercher dans
les autres sciences et qu’on impose a priori au texte. C’est ce qui
apparait nettement dans la structure méme des ouvrages de la

6. Ibid., p. 104-105.

7. R. Barthes, Sur Racine, p. 9 et p. 84.

8. William Douglas HOME, «Le Canard a I’orange», trad. M.-G. Sauvajon,
L’Avant-Scéne, 480 (1ler octobre 1971), p. 26.

9. James J. SUPPLE, Racine: Bérénice, London: Grant & Cutler Ltd, 1986,
p. 72.



166 ETUDES DE LETTRES

Nouvelle Critique. Dans le livre de Goldmann, 1’auteur présente,
dans une premiere partie, une grille de lecture construite avec des
outils empruntés a la sociologie, et en particulier au marxisme,
tandis que Barthes s’ingénie d’abord a définir, comme le dit
Picard, «son concept préfabriqué d’homo racinianus'®». Ce n’est
que dans la deuxiéme partie de leur livre que les deux critiques
analysent les tragédies.

S’il n’est pas le point de départ de 1’analyse, le texte n’en est
pas non plus le point final. La Nouvelle Critique, en effet, ne s’ar-
réte pas au texte, elle va au-dela, vers I’histoire, par exemple chez
Goldmann qui ne peut s’empécher de rapporter les tragédies de
Racine a I’histoire du Jansénisme — histoire qu’il simplifie
d’ailleurs et fige dans un schéma, — ou vers 1’homme, comme
chez Mauron dont I’ouvrage «se présente comme résolument bio-
graphique»!l. Mauron fait en effet de la critique bio-analogique,
celle-1a méme que Barthes condamnait. Celui-ci en fait d’ailleurs
lui-méme, comme 1’a montré ironiquement Picard: «Est-il en
train d’étudier la signification de l’ingratitude chez Néron et
Titus ? Il observe: “On sait I’importance de I’ingratitude dans la
vie de Racine”!?». Ainsi, le texte, qui était censé étre le centre de
I’investigation critique, devient-il le prétexte a parler d’autre
chose. Mais que vise alors la critique, si ce n’est pas le texte ?
Elle s’ingénie a parler intelligemment d’un texte par rapport a une
théorie. La théorie non littéraire est devenue le but de 1’analyse
littéraire dont tout I’effort consiste & montrer que le texte analysé
répond bien aux lois générales qui régissent la psychanalyse ou la
sociologie.

2. La critique immanente

Faut-il rejeter toute la Nouvelle Critique ? Il conviendrait plutot
de revenir a son postulat, comme le souligne Bonzon au terme
d’une enquéte intitulée La Nouvelle Critique et Racine:

Quand I’effort de la Nouvelle Critique n’aurait aboutit qu’a mettre en va-

leur cette notion d’«analyse immanente», en en faisant la caractéristique es-
sentielle de sa méthode, il y aurait lieu de lui reconnaitre a tout le moins le

10. R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, p. 36.
11. Ibidem, p. 60.
12. Ibidem, p. 61.



LE CAS RACINE 167

mérite d’avoir indiqué une voie intéressante, trop négligée en effet par la cri-
tique universitaire traditionnelle!>.

La notion de «critique immanente» nous semble en effet étre le
seul point sur lequel Picard et Barthes étaient d’accord: «Par
exemple, il dénonce — et ici je suis d’accord avec lui — les illu-
sions et les dangers de la “critique analogique”, en particulier de
cette critique biographique qui dégage de fagon si peu convain-
cante, entre la vie et I’ceuvre, des ressemblances [...]'*». Cepen-
dant, si Barthes reprochait a la critique universitaire de se perdre
en dehors du texte et de faire de la critique biographique : «Picard
a beau repousser sans cesse 1’interprétation psychologique [...],
sans cesse la personne de Racine revient et 1’embarrasse»!?,
Picard lui a, comme on I’a vu, rendu la pareille. Bonzon renchérit
sur la mise au point de Picard, et écrit «qu’aucune des tentatives
[de 1a Nouvelle Critique] que nous avons examinées, ne semble
avoir su se plier a I’attitude d’intégrale soumission au texte que
réclame une «analyse immanente!5».

Mais, qu’entend-on exactement par «critique immanente»?
Gérard Genette, dans un article intitulé «Structuralisme et critique
littéraire», distinguait deux types de critique «immanente'’». Un
premier type, dans lequel on peut ranger le structuralisme, et qui
se caractérise par le fait que le critique établit une distance avec
I’ceuvre qu’il considére comme son objet. Un second type qui se
caractérise par une immersion du critique dans I’ceuvre, a laquelle
le critique donne le role de sujet: c’est 1a une «critique intersub-
jective», «que Paul Ricceur, apres Dilthey et quelques autres (dont
Spitzer) nomme herméneutique'8». C’est plutdt a ce deuxiéme
type que I’on songe, puisqu’on a vu, a la suite de Picard et Bonzon,
que 1’essai de Barthes sur Racine, qui appartient au premier type,
sort du texte et lui est infidele.

Comment donc éviter les exces d’une critique du type de celle
de Barthes et de la Nouvelle Critique ? Il s’agit de considérer le
texte littéraire comme le sujet et non comme 1’objet de 1’analyse.
Cela revient a éviter de faire du texte 1’objet d’une théorie qui lui

13. Alfred Paul BoNZON, La Nouvelle Critique et Racine, Paris : Nizet, 1970,
p- 195.

14. R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, p. 59.

15. R. Barthes, Sur Racine, p. 154.

16. A. P. Bonzon, La Nouvelle Critique et Racine, p. 195.

17. Gérard GENETTE, Figures, Paris: Seuil, 1966, p. 157 sq.

18. Ibidem.



168 ETUDES DE LETTRES

est extérieure. En premier lieu, il convient de limiter le rdle de la
théorie a un instrument qui permettra de décrire I’ceuvre de 1’inté-
rieur. En second lieu, et corrélativement, il faut que I’instrument
soit conforme au sujet qu’on veut décrire. Puisqu’il s’agit
d’ceuvres littéraires, on pourrait poser comme postulat qu’on doit
avant tout analyser les textes avec des théories littéraires — ce
qui, une fois qu’on I’énonce, a I’allure d’une tautologie ! — Ainsi,
par exemple, ’approche de stylistique historique de Spitzer sur
les tragédies de Racine!® est beaucoup plus adaptée et fidele a
I’ceuvre racinienne, donc beaucoup plus pertinente et riche aussi,
que ’essai psycho-structuraliste de Barthes.

3. L’analyse sociodiscursive

Si nous voulons utiliser un outil adéquat pour lire le théatre, on
peut naturellement se tourner vers les théories de I'illocutoire
et tenter une lecture des textes fondée sur la pragmatique?’. En
effet, le propre du texte théatral est de présenter une action soute-
nue par le langage et le geste. Or, dans le théatre classique, par
le biais des regles de bienséance externe et interne, le geste était
quasiment absent ou relégué a un rdle trés secondaire d’accom-
pagnement du discours selon les régles de la rhétorique?!, de
telle sorte que c’était le langage qui était le principal moteur de
I’action. Une étude des actes de langage et de leur enchainement
nous semble donc particulierement pertinente pour les tragédies
classiques.

D’ailleurs, plusieurs critiques ont mis le doigt sur I’importance
de I’acte de langage dans les tragédies de Racine??. On insiste
souvent sur |’efficacité de la parole dans 1’économie théatrale ra-
cinienne ; Barthes lui-méme écrivit a propos de Phédre: «Dire ou
ne pas dire ? Telle est la question?*». Mais, 12 encore, Barthes, qui

19. Léo SpITZER, «L’Effet de sourdine dans le style classique: Racine», in
Etudes de style, Paris : Gallimard, p. 208-335.

20. Sur les perspectives qu’offrent les actes de langage pour 1’analyse théa-
trale, voir Jeannette LAILLOU SAVONA, «Narration et actes de parole dans le texte
dramatique», Etudes littéraires, 13, n° 3 (1980), p. 471-493.

21. Voir a ce sujet Marc FUMAROLI et al., «Rhétorique du geste et de la voix»,
in XVIIéme siécle, Paris : Société d’étude du X VII® siecle, 1981, p. 238-368.

22. Voir a ce propos Christian SURBER, Parole, personnage et référence dans
le thédtre racinien, Genéve : Droz, 1992, p. 3.

23. R. Barthes, Sur Racine, p. 115.



LE CAS RACINE 169

avait un point de vue a priori, n’a pas analysé la tragédie selon
cette perspective, il s’est servi de cette tragédie pour donner des
assertions générales sur le fonctionnement du langage. Nous pou-
vons lire un peu plus loin dans son essai: «Qu’est-ce donc qui fait
la Parole si terrible ? C’est d’abord qu’elle est un acte, le mot est
puissant?®». Nous allons, a partir de I’exemple de Phédre, montrer
que cette tragédie ne thématise pas «le» Dire ou «la» Parole, mais
un certain acte illocutoire qu’il importe de replacer dans une
énonciation bien particuliere ; dans cette critique d’une des asser-
tions générales de Barthes, nous pourrons définir plus concrete-
ment le renversement de point de vue que nous préconisons dans
la critique littéraire par rapport a celui que revendiquait la
Nouvelle Critique et que nous nous avons défini plus haut.
Auparavant, rendons un hommage a Barthes — dont I’essai sur
Racine a précédé le célebre ouvrage d’ Austin?’ qui allait alimen-
ter la réflexion sur les actes de langage et donner le branle a
I’analyse pragmatique des textes littéraires — qui a eu le mérite
de renouveler la critique racinienne et d’ouvrir la piste que nous
allons suivre.

En fait, personne n’oserait affirmer sérieusement que, dans
Phedre, Racine a mis en scéne le fonctionnement de la parole en
général. Par contre, on s’accorde pour admettre, d’ailleurs apres
Barthes lui-méme, que la piece est construite autour de trois
aveux?®, le premier a (Enone, le second 2 Hippolyte et le troisieéme
a Thésée. Or, si ’affirmation générale de Barthes parodiant
Shakespeare peut s’appliquer au premier «aveu», elle ne rend pas
compte des deux autres, comme on peut le démontrer par une ana-
lyse de cet acte illocutoire a la lumiére des réflexions théoriques
menées par Maingueneau, a la suite de Ducrot, sur le fonctionne-
ment de 1’acte illocutoire dans le texte littéraire.

Dans, le premier «aveu», on constate en effet que Phedre refuse
de parler, de dire son amour. Elle laisse (Enone faire 1’acte illocu-
toire qu’elle ne veut pas faire et lui laisse toute la responsabilité
de et acte

24. Ibidem, p. 119.

25. John Langshaw AUSTIN, Quand dire c’est faire, trad. G. Lane, Paris: Le
Seuil, 1970. (Traduit de How to do things with words, 1965).

26. R. Barthes, Sur Racine, p. 116. L’idée a été reprise dans une analyse tres
traditionnelle. Voir Charles DEDEYAN, Racine et sa Phedre, Paris : Société d’édi-
tion d’enseignement supérieur, 1965.



170 ETUDES DE LETTRES

PHEDRE
[...] De I’amour j’ai toutes les fureurs.
(ENONE
Pour qui?
PHEDRE

Tu vas ouir le comble des horreurs.
J’aime... A ce nom fatal, je tremble, je frissonne.
J’aime...
(ENONE

Qui?
PHEDRE

Tu connais ce fils de I’Amazone,

Ce prince si longtemps par moi-méme opprimé?
(ENONE
Hippolyte! Grands Dieux!

PHEDRE
C’est toi qui I’as nommé. (758)%

Autrement dit, dans ce passage et dans toute la scéne, Phedre
ressent 1’amour pour Hippolyte, mais elle ne veut pas en parler;
elle n’est que le «sujet parlant», c’est (Enone qui est le véritable
«locuteur?®» de cet amour. C’est pourquoi, I’acte illocutoire n’est
pas un aveu, mais une nomination. D’une certaine maniere, la
question est bien ici «dire ou ne pas dire».

Dans le second aveu, la problématique est tout autre. Nous ne
sommes plus dans une scene d’exposition ; le discours de Phédre
doit étre interprété par rapport a la communication interne et non
plus par rapport a la communication externe. Il y a en effet cette
fois un allocutaire bien réel, Hippolyte. C’est pourquoi Phédre
tient le role du locuteur :

PHEDRE

[...] Ah! cruel, tu m’as trop entendue.

Je t’en ai assez dit pour te tirer d’erreur.

Hé bien! connais donc Pheédre et toute sa fureur.

J’aime. Ne pense pas qu’au moment que je t’aime,

Innocente a mes yeux je m’approuve moi-méme, [...] (771)

Nous sommes ici en présence d’un véritable aveu : «je t’aime».
C’est d’ailleurs le seul vrai aveu des trois aveux relevés par

27. Les citations sont tirées de 1’édition de la Pléiade établie par Raymond
Picard (1950). Nous mettons entre parentheses la page de cette édition.

28. Pour cette distinction, voir Dominique MAINGENEAU, Eléments de linguis-
tique pour le texte littéraire, Paris : Bordas, 1986, p. 70-75.



LE CAS RACINE 171

Barthes??. En effet, Phédre se trouve dans la situation d’énoncia-
tion particuliere au locuteur qui avoue «Innocente a mes yeux je
m’approuve moi-méme», telle qu’elle a été définie par Vander-
veken : «Avouer, c’est reconnaitre quelque chose avec en général
une certaine difficulté (honte ou pudeur). Quand un locuteur
avoue quelque chose, il présuppose (condition préparatoire) que
I’état de chose représenté le concerne et est mauvais (pour le lo-
cuteur ou I’allocutaire), tout en exprimant (condition de sincérité)
de la géne ou de la honte vis-a-vis de cet état de choses, ou du
moins une difficulté quelconque (réticence) a la reconnaitre3.»

Le probleme pour Phédre n’est donc pas ici «dire ou ne pas
dire», mais «avouer ou ne pas avouer». Comprendre I’attitude de
Pheédre demande de définir ces deux énonciations. Ne pas avouer,
c’est se placer dans le systeme de valeurs classiques, celui qui
s’élabore dans les salons et qui recommande de contrdler les pas-
sions. A ce systéme de valeurs correspond un discours ou, comme
’a montré Spitzer3!, des effets de sourdine voilent la violence des
passions. Dans la scéne de 1’aveu de Phedre, le discours fait écla-
ter ce cadre classique. L’aveu a lieu en trois temps ; dans les deux
premiers, la reine recourt a des moyens de distanciation. En pre-
mier lieu, elle utilise la comparaison entre le fils et le pere :

PHEDRE

Que dis-je? Il n’est point mort, puisqu’il respire en vous.

Toujours devant mes yeux je crois voir mon époux.

Je le vois, je lui parle, et mon cceur... Je m’égare,

Seigneur; ma folle ardeur malgré moi se déclare. (770)

Ensuite, elle développe cette comparaison dans un récit au
conditionnel, double effet de distanciation: c’est le fameux récit
du Labyrinthe. Malgré toutes ces précautions oratoires de Phedre,
Hippolyte a percu le sens de son discours, de telle sorte qu’elle se
déclare pour terminer de maniere directe :

[...] Ah! cruel, tu m’as trop entendue.
Je t’en ai dit assez pour te tirer d’erreur.
Hé bien! connais donc Phédre et toute sa fureur. (771)

Ainsi I’ orientation du discours va de la raison a la déraison, de
la distance au contact, méme au contact physique a la fin de la

29. Voir a ce sujet Danielle KAISERGRUBER et al., Phedre de Racine, Paris:
Larousse, 1972, p. 57.

30. Daniel VANDERVEKEN, Les Actes de discours, Liege/Bruxelles: Pierre
Mardaga, 1988, p. 173.

31. L. Spitzer, «L’Effet de sourdine dans le style classique : Racine».



172 ETUDES DE LETTRES

scene : «En réalité I’épée n’est qu’'un prétexte. C’est le contact,
c’est I’étreinte, la folle ! qu’elle veut se procurer, ne fiit-ce qu’une
seconde. Corps a corps! Le plus étroit des corps a corps !32» Le
mouvement général de la scene est un rapprochement de Phedre
vers Hippolyte.

Le rapprochement a lieu dans le discours par le passage du
«vous» dans le récit du Labyrinthe au «tu» dans 1’aveu final:
«J’aime. Ne pense pas qu’au moment que je t’aime». On passe
d’un style rationnel a un style affectif. On change donc le rapport
sociodiscursif qui nous unit a 1’interlocuteur : «Quand on consi-
dere cette question du point de vue de 1’activité énonciative du lo-
cuteur, on s’apercoit que dire fu ou vous a quelqu’un, ce n’est pas
tant obéir & un code préétabli qu’accomplir un acte qui a la pro-
priété d’imposer au dialogue avec autrui un certain cadre®». Le
«tu» établit un rapport de proximité, un rapport passionnel. On
quitte le systeme de valeurs classiques et ses «effets de sourdine»
pour une énonciation dans laquelle I’homme est présenté comme
un étre dominé et avili par la passion:

[...] Cet aveu que je viens de te faire,

Cet aveu si honteux, le crois-tu volontaire? (772)

Dans cette énonciation, le locuteur ne maitrise pas son discours
«le crois-tu volontaire» et se situe dans un cadre moral orienté par
le péché «cet aveu si honteux», deux conditions qui rappellent la
morale janséniste34.

Le discours de Phedre est un discours janséniste, comme le
confirme le troisieme «aveu» de la reine. Ce dernier «aveu» est
plutdt une confession, puisque Phédre ne parle pas a 1’amant,
mais a Thésée, 1’autorité tierce, et qu’elle accomplit cet acte illo-
cutoire sur le mode du repentir. Charles Dédéyan a souligné com-
bien cette attitude de remords était chrétienne, voire janséniste,
contrairement a ce qu’avait affirmé Cousin: «“S’il exclut la li-
berté, le Jansénisme exclut par 1a-méme la responsabilité et laisse
peu de place aux remords”, affirme Monsieur Cousin. Or, comme
’a fait remarquablement ressortir M. Tanquerey dans son étude

32. Paul CLAUDEL, «Conversations sur Jean Racine», in (Euvres en prose,
Paris : Gallimard, 1965, p. 465.

33. D. Maingueneau, Eléments de linguistique, p. 13.

34. Voir a ce propos le livre de Paul BENICHOU, Morales du Grand Siécle,
Paris : Gallimard, 1948, p. 161-62.



LE CAS RACINE 173

sur le Jansénisme et la tragédie de Racine, les Jansénistes ont de-
puis longtemps répondu que le manque de liberté intérieure n’ex-
clut pas la responsabilité, et encore moins le remords?>.»

L’analyse de I’acte illocutoire de 1’ «aveu», central dans la tragé-
die racinienne, nous a permis de montrer que le discours racinien
s’inscrivait, au moment de Phédre, dans la morale janséniste.
Plus encore, si nous lisons maintenant Andromaque en regard de
Phédre, et particulierement I’aveu d’Oreste a Hermione, qui a lieu
dans une situation de communication semblable a celle du troi-
sieme «aveu» de Phedre, nous pouvons voir a la fois la cohérence
du discours tragique racinien et a la fois son évolution :

Vous ne m’attendiez pas, Madame; et je vois bien

Que mon abord ici trouble votre entretien.

Je ne viens point, armé d’un indigne artifice,

D’un voile d’équité couvrir mon injustice:

I1 suffit que mon cceur me condamne tout bas;

Et je soutiendrais mal ce que je ne crois pas.

J’épouse une Troyenne. Oui, Madame, et j’avoue

Que je vous ai promis la foi que je lui voue. [...]

Mais cet amour 1I’emporte, et par un coup funeste

Andromaque m’arrache un cceur qu’elle déteste. (289-290)

D’une part, nous trouvons la méme condamnation de 1’état de
chose avoué ; mais, d’autre part, tandis que Phedre vient se repen-
tir avec remords de sa faute, Pyrrhus ne prend pas en charge ce
discours moral. Nous avons en effet, dans le discours de Pyrrhus,
un procédé de polyphonie articulé autour d’une structure du type
«certes... mais»’%: «certes» je devrais vous épouser et ma passion
pour Andromaque est condamnable, «mais» «cet amour I’em-
porte». Pyrrhus ne prend en charge que la seconde énonciation, se
distanciant de I’énonciation morale. On peut donc affirmer que le
discours tragique de Racine, qui était immoral, voire amoral, dans
Andromaque, est devenu peu a peu moral et, plus particuliére-
ment, janséniste dans Phedre.

La tentation est alors forte d’établir un parall¢le entre 1’ceuvre
et la vie de Racine et d’affirmer que la premiere de ces pieces ex-
prime la rupture de 1’écrivain avec Port-Royal et que la seconde
est le signe de sa réconciliation avec le Jansénisme. Une telle in-
terprétation nous parait peu stire. D’une part les rapports que 1’on

35. C. Dédéyan, Racine et sa Phedre, p. 207.
36. Pour cet enchainement argumentatif, voir Jean-Michel ADAM, Eléments de
linguistique textuelle, Liege : Pierre Mardaga, 1990, p. 220.



174 ETUDES DE LETTRES

peut établir entre une ceuvre et la vie de son auteur ne sont pas
univoques, d’autre part nous pensons qu’il est prudent de toujours
admettre I’1dée d’une distance entre 1’ auteur et le narrateur. Ainsi,
plut6t que de chercher une relation entre Andromaque ou Phédre
et le Jansénisme, ce qui irait au-dela des objectifs de ’analyse im-
manente telle que nous 1’avons définie, il nous parait plus judi-
cieux d’en rester a une comparaison des deux tragédies a partir de
laquelle il sera possible de découvrir une évolution du discours
tragique de Racine?®’.

L’évolution du discours tragique de Racine pose, comme on I’a
vu, le probleme du Jansénisme. Ce probleme a déja été traité par
Lucien Goldmann??; mais, son approche sociologique fut une ten-
tative de faire correspondre 1’histoire de ce mouvement religieux
avec les tragédies de Racine. Et, pour ce faire, I’auteur a été
amené a présenter une vision tres mécaniste de celui-ci et de
celles-1a. Notre point de vue est autre. Il consiste plutdt a mettre
en lumiere comment le discours tragique de Racine appartient, a
un moment de son évolution, a une énonciation janséniste. C’est
le discours de Racine et non pas 1’histoire du Jansénisme qui nous
donne les éléments nécessaires a cette interprétation. L’ approche
sociodiscursive que nous proposons ici se fonde sur le fondement
théorique suivant: il ne saurait y avoir d’idéologie indépendante
d’un discours. Nous rejoignons ici la position de Paul Ricceur au
sujet de la notion d’«idéologie»; il dit en résumé que, a toute
idéologie correspond une énonciation, dans laquelle s’enracine un
discours qui oriente la praxis®®. On peut donc considérer récipro-
quement 1’ceuvre littéraire comme un discours idéologique com-
portant des traces de l'énonciation. Dans ce cas, il n’est plus
besoin de sortir de 1’ceuvre pour aller a la recherche d’une histoire
qui lui serait extérieure.

Dans une telle approche critique, le texte, considéré comme
discours, est au centre de I’investigation. L’exemple a alors un

- 37. De méme, pour expliquer le célebre silence du dramaturge apres Phedre, il
s’agira de voir s’il y a une cohérence entre le discours tel qu’il évolue au fil des
tragédies et le discours que Racine se proposait d’écrire en tant qu’historiographe
du Roi. Si tel était le cas, il n’y aurait plus besoin de recourir a des éléments ex-
ternes a I’ceuvre pour commenter I’abandon de la tragédie par I’écrivain.

38. L. Goldmann, Le Dieu caché.

39. Paul RIC®EUR, Du texte a l’action, Paris : Seuil, 1986, p. 380-387. Rappe-
lons que, dans cet ouvrage, Ricceur récuse a la fois I’herméneutique romantique
et le structuralisme (p. 112-13).



LE CAS RACINE 175

role particulierement important. Encore faut-il bien définir ce que
nous entendons par «exemple». Ce n’est en aucun cas I’exemple
tel qu’il est congu dans les sciences dures, a savoir comme une
application concréte d’une théorie, car c’est précisément ce que
nous récusons dans la maniere de Barthes de traiter des tragédies
raciniennes. Nous entendons, au contraire, par «exemple» ce que
I’on entend quand on dit que tel éléve est un exemple pour ses ca-
marades, c’est-a-dire que le modele provient du particulier et non
pas d’une théorie universelle. Dans le cas des tragédies raci-
niennes, on remonte au discours a travers I’analyse des tragédies
considérées comme des ceuvres singulieres.

Pour conclure, voici quelques remarques synthétiques. Bien
que nous ayons remis en cause ’approche de la Nouvelle Cri-
tique, et particulierement son usage de la théorie dans la critique
littéraire, nous restons acquis a I’idée que la critique littéraire doit
pouvoir s’appuyer sur des théories. Sans cela, on retournerait vers
une critique de goit qui, si elle peut étre géniale, n’a pas de por-
tée générale et aucune pertinence pédagogique. Ce n’est donc pas
la théorie en tant que telle que nous récusons, mais son usage abu-
sif par les critiques des années soixante. De plus, il nous semble
important de recourir a des théories littéraires pour juger de la lit-
térature. Des sciences annexes, comme la psychanalyse ou la so-
ciologie, ne sauraient a elles seules rendre compte d’une ceuvre
littéraire. Par conséquent, il convient soit de revenir aux ap-
proches traditionnelles telles que la narratologie ou la rhétorique
et son rejeton la stylistique soit de développer des approches plus
modernes fondées sur la linguistique. Mais, la encore, nous nous
heurtons au probléme du rapport entre linguistique et littérature.
Il nous semble que deux voies doivent encore €tre travaillées pour
que la littérature puisse bénéficier de la linguistique : il faut pre-
miérement que les linguistes admettent la singularité de la littéra-
ture parmi le corpus qu’ils étudient et deuxiemement qu’ils
acceptent que la linguistique ne soit, dans l’analyse littéraire,
qu’un instrument d’analyse au service de la littérature.

Cet assouplissement que nous demandons dans 1’application
d’un modele théorique dans la critique littéraire doit-il conduire a
I’éclectisme ? Nous ne le pensons pas. L’éclectisme pose des pro-
blémes de vocabulaire presque insolubles. Lorsqu’on utilise deux
théories, on est en présence de deux séries de concepts qui n’ap-
partiennent pas au méme niveau d’analyse et qui ne sont presque



176 ETUDES DE LETTRES

jamais convertibles d’un niveau a 1’autre. L’éclectisme aboutit
alors souvent a une critique qui se perd dans des métaphores qui,
si elles ne sont pas filées, rendent I’interprétation obscure et/ou
superficielle. Par contre, il peut étre utile de lire les interpréta-
tions faites selon d’autres points de vue critiques que celui qu’on
a retenu pour éviter les abus dans lesquels une théorie a priori ne
manque pas de nous conduire. Je prendrai I’exemple de 1’analyse
sociodiscursive ; la lecture des ouvrages d’histoire littéraire per-
met de situer le discours dans son contexte et d’éviter ainsi des
anachronismes*C.

Gilles REvaz
Université de Lausanne

40. Mentionnons a ce titre la difficulté qu’il y a a interpréter le «on» de
Bérénice. Est-ce le peuple eu égard a la signification de ce terme a Rome, la
bourgeoisie telle qu’elle pouvait exister au XVII® siécle en France? Ce n’est en
tout cas pas le peuple ni la bourgeoisie dans leur acception actuelle.



	Le cas Racine : les excès de la nouvelle critique

