
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1995)

Heft: 4

Artikel: Pour une définition stylistique de la notion de fragment

Autor: Moret, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POUR UNE DÉFINITION STYLISTIQUE
DE LA NOTION DE FRAGMENT

La notion de fragment est des plus problématiques. Dans l'hégémonie
théorique qu'elle a prise à partir des romantiques allemands, elle rend impossible une
réflexion sur l'évolution des genres brefs et sentencieux, particulièrement sur le
destin de la maxime classique. L'objectif de cet article est, en en traçant l'histoire,

de faire la critique de cette notion, et de ne lui accorder qu'une validité
restreinte, d'ordre stylistique.

Dans le travail de thèse que je consacre à la littérature aphoris-
tique d'expression française, j'ai été amené à réfléchir à la possibilité

de rendre compte de l'évolution des genres brefs et
sentencieux dans la tradition rhétorique et littéraire occidentale, à

partir de l'Antiquité gréco-latine. Il s'agissait pour moi de cerner
l'avènement de la maxime classique par rapport à la tradition
sentencieuse qui traverse l'Antiquité et la Renaissance, et de rendre
compte du destin de la maxime en tant que genre privilégié de la
prose moraliste classique à partir de la fin du XVIIe siècle. Dans
cette perspective, j'ai été amené à me confronter à la catégorie
herméneutique du fragment ou du fragmentaire, qu'une certaine
critique a cru bon de mettre en avant pour cerner en terme de rupture

la spécificité des pratiques modernes de l'écriture brève et
discontinue. La notion de fragment me paraît relever d'un
«terrorisme» théorique au sens de Paulhan ; tout se passe comme si elle
se retournait contre ceux qui l'invoquent pour rendre compte de
l'évolution des formes brèves et sentencieuses, son hégémonie et
sa négativité battant en brèche la notion même de genre et rendant
finalement impossible une réflexion «à tête reposée» sur les
formes et les genres discontinus et gnomiques en termes d'évolution.

J'aimerais tracer ici dans ses grandes lignes l'histoire de
l'avènement de la catégorie théorique du fragmentaire et indiquer briè-



152 ÉTUDES DE LETTRES

vement les illusions de perspective qu'elle engage à mon sens, en
recourant à titre d'exemple aux Pensées de Pascal. Ceci me
permettra d'avancer mon propre point de vue sur la question, qui
accorde une validité restreinte, d'ordre stylistique, à la notion de
fragment.

On pourrait certes remonter très loin dans le temps, et suivre, à

partir d'Aristote et de sa définition de la gnômè dans la Rhétorique,

l'avènement et la valorisation dans les lettres de formes
discontinues, discrètes, brèves et brillantes. Dans le domaine de la
prose d'idées en France, cette valorisation rencontre un écho
amplifiant dans l'œuvre de Montaigne. Bien entendu, ce n'est pas le

genre de la maxime que Montaigne a promu, mais celui de l'essai.
On peut dire cependant que dans sa pratique de l'essai, il se situe
dans le prolongement d'une tradition rhétorique privilégiant la
discontinuité syntaxique et la brièveté de la sentence, selon la
forme digressive et rhapsodique d'un tressage de citations.
Montaigne situe la liberté de son écriture à rencontre de la
systématique du traité en règle. Les Essais sont qualifiés de «marqueterie

mal jointe», et les «alongeails» d'«emblèmes
supernuméraires». Si les Essais finissent par être longs, c'est parce qu'ils
suivent le rythme discontinu d'une pensée «en mouvement»,
selon l'expression de Starobinski1, le rythme d'un sujet qui fait
«l'essai de [ses] facultés naturelles» dans l'écriture. L'écriture
discontinue de Montaigne correspond à une victoire des choses
sur les mots, de la vie sur une éloquence ample conçue dans la
perspective cicéronienne, ladite éloquence faisant «injure aux
choses, qui nous destourne à soy».

L'œuvre de Montaigne me paraît avoir une importance
véritablement séminale. Elle constitue le point de départ d'un courant
de réflexion anthropologique qui sera marqué par des écrivains
tels que La Rochefoucauld, Pascal, La Bruyère au XVIIe siècle,
Vauvenargues, Chamfort, Rivarol au XVIIIe siècle, ceux-là même

que l'on placera plus tard aux côtés de l'auteur des Essais dans la
catégorie des moralistes français2. Ce qui se joue dans l'héritage
de Montaigne, et en particulier dans l'avènement du genre littéraire

de la maxime, c'est une confirmation de la leçon des Essais.
Avec le recueil de maximes, de caractères, d'anecdotes, de ré-

1. Jean Starobinski, Montaigne en mouvement, Paris : Gallimard, 1982.
2. Pour une définition de la catégorie du moraliste, voir Louis van Delft, Le

Moraliste classique. Essai de définition et de typologie, Genève : Droz, 1982.



LA NOTION DE FRAGMENT 153

flexions, un genre d'écrire essentiellement discontinu rencontre
ses lettres de noblesse littéraire. Comme le souligne Jean Lafond,
«une lecture appelée à privilégier certains aspects discontinus du
discours a conduit lentement à une écriture discontinue3». Nul
besoin, me semble-t-il, de faire intervenir la catégorie du fragment
ou du fragmentaire pour rendre compte de l'évolution tracée ici à

grands traits. Cette notion, ni Montaigne, ni ses descendants français

ne l'ont théorisée à proprement parler. Elle va se faire jour
chez les romantiques allemands, dans la reprise critique de la
tradition moraliste française.

Que l'on se mette d'accord ; je ne vais pas me battre contre un
mot, mais contre la ou les notions qu'il recouvre, si celles-ci font
illusion ou suscitent la confusion, une forme de terrorisme dans
les lettres. Les écrivains ne se privent pas de recourir au terme
pour qualifier leur propre pratique, de Vauvenargues à Cioran,
Perros ou Jourdan, en passant par Joubert, Lichtenberg, Valéry,
etc. De là à en faire une catégorie générique englobante, censée
rassembler la modernité littéraire sous la forme d'une «exigence
fragmentaire», selon l'expression de Blanchot, il y a un grand
pas, que, pour ma part, je n'accepte pas de faire.

En reprenant les remarques stimulantes de Lucien Dällenbach
dans une brève présentation consacrée à la «question du
fragment4» et en les adaptant à mon propos, je distinguerais trois
modes d'appréhension de cette notion, que l'on ne peut concevoir
sans l'idée présupposée de totalité brisée5. Dans une perspective
archéologique, le fragment signifierait «reste, résidu, déchet,
bribe, miette, ruine, vestige, mémorial ou morceau de puzzle».
Tels sont par exemple les fragments des Présocratiques, et ceux
d'Héraclite en particulier, restes d'une totalité irrémédiablement
perdue, et qui en tant que tels nous demeurent obscurs, énigma-
tiques.

3. Jean Lafond, «Des formes brèves de la littérature morale aux XVIème et
XVIIème siècles», in Les Formes brèves de la prose et le discours discontinu
(XVlème-XVllème siècles), éd. J. Lafond, Paris : Vrin, 1984, p. 105.

4. Lucien Dällenbach, «Distinguos», in La Question du fragment, éd. J.

Bouveresse, L. Dällenbach, A. Hurst, Université de Genève, 1981, p. 2-4.
5. Rappelons qu'étymologiquement «fragment» est «une réfection savante

(v. 1500) de la forme ancienne frament (v. 1250 [...]), emprunt au latin fragmen-
tum "morceau de bois brisé", dérivé defragmen "éclat, débris", lui-même de

frangere "briser"» (Le Robert. Dictionnaire historique de la langue française,
éd. A. Rey, Paris : Le Robert, 1992).



154 ÉTUDES DE LETTRES

Dans une perspective eschatologique, inversement, le fragment
serait un «germe d'avenir», la trace avant-coureuse d'une totalité
et d'une complétude futures. Telles sont accidentellement les
Pensées de Pascal, avant-texte promu au rang d'œuvre par les
bons soins des amis de Port-Royal. Mais tels sont essentiellement,
pourrait-on dire, les Fragments des romantiques allemands — les
frères Schlegel, Novalis, Schleiermacher —, dans l'éphémère
revue de YAthenaeum. Très significativement, Novalis use
d'ailleurs de la métaphore des «grains de pollen» pour qualifier
génériquement sa pratique du fragment.

Lacoue-Labarthe et Nancy, à qui l'on doit une traduction des

textes de YAthenaeum, montrent bien à quel point la notion de

fragment prend une importance capitale dans la théorie
d'ensemble des romantiques d'Iena, qui correspond, selon eux, à

1'«inauguration du projet théorique de la littérature6». Cette
notion permet de rassembler poésie et philosophie dans le projet
totalisant du «genre poétique romantique», qui est «encore en
devenir, et [dont 1'] essence propre [est] de ne pouvoir qu'éternellement

devenir, et jamais s'accomplir7». Où l'on voit bien l'idée
du fragment comme «germe d'avenir», mais d'un avenir indéfiniment

à venir. Citons encore deux textes qui montrent bien le
caractère hégémonique que prend la catégorie du fragmentaire dans
le projet théorique des Fragments:

Il n'y a encore rien qui soit fragmentaire dans sa matière et dans sa
forme, totalement subjectif et individuel en même temps que totalement

objectif et formant comme une partie nécessaire du système
de toutes les sciences8.

L'universalité est variation à satiété de toutes les formes et de toutes
les substances. Elle ne parvient à l'harmonie que par l'union de la
poésie et de la philosophie: aux œuvres de la poésie et de la
philosophie isolées, si universelles et achevées qu'elles soient, la
synthèse ultime semble faire défaut; elles touchent au but de
l'harmonie et restent inachevées9.

On pourrait dire dès lors que la notion romantique de fragment,
sur le mode synthétique de «génialité fragmentaire» — où le Witz,

6. Philippe Lacoue-Labarthe et Jean-Luc Nancy, L'Absolu littéraire.
Théorie de la littérature du romantisme allemand, Paris: Le Seuil, 1978, p. 9.
Les fragments cités dans la suite le sont à partir de cette édition.

7. Fragment 116, p. 112.
8. Fragment 77, p. 107.
9. Fragment 451, p. 177.



LA NOTION DE FRAGMENT 155

le trait d'esprit a une importance capitale — est d'ordre philosophique

; elle déborde de toutes parts la question des genres
littéraires traditionnels, la rendant en quelque sorte caduque. Lacoue-
Labarthe et Nancy sont bien forcés de reconnaître cependant
qu'au point de vue formel et stylistique, le fragment romantique
dérive de l'essai tel que Montaigne l'a pratiqué et de la maxime
— en particulier de la maxime selon Chamfort, dont Friedrich
Schlegel se réclame très explicitement. Témoin le fameux
fragment 206 : «Pareil à une petite œuvre d'art, un fragment doit être
totalement détaché du monde environnant, et clos sur lui-même
comme un hérisson». Cette clôture sur soi, cette posture de hérisson,

cela ne rappelle-t-il pas directement la maxime classique,
une forme monadique et pleine, autonome au point de vue syntac-
tico-sémantique, et qui travaille l'art de la pointe? Le fragment
selon les romantiques allemands, il faut donc le concevoir plus
comme une notion philosophique totalisante, englobante que
comme une forme ou un genre littéraire particulier, une notion
largement négative au point de vue de la poétique, dans la mesure
où elle met à mal la question des genres, et introduit, si l'on peut
dire, le «désordre» dans les lettres.

A ce titre, il y a bien dans les Fragments de YAthenaeum une
préfiguration du régime contemporain du fragment, celui que
Dällenbach caractérise en parlant de «morceau d'un tout improbable,

contradictoire ou impossible à (re) constituer» ou d'«hiatus
entre fragment et totalité». Ce régime, c'est Blanchot qui l'a théorisé

de la façon la plus massive et la plus radicale, en particulier
dans Y Entretien infini. Plutôt que de fragment, Blanchot préfère
d'ailleurs parler d'«exigence fragmentaire», pour souligner un
processus actif dans ce «désœuvrement» — autre terme cher à

notre écrivain — que semble devoir effectuer l'œuvre moderne,
celle de Nietzsche par exemple, en dehors de toute visée de totalisation

du sens : «le fragmentaire ne précède pas le tout, mais se
dit en dehors du tout et après lui10».

Que l'on me permette de citer plus longuement Blanchot
lorsqu'il commente cette affirmation du Crépuscule des idoles de
Nietzsche, selon laquelle «l'aphorisme où je suis le premier des
maîtres allemands est une forme d'éternité ; mon ambition est de
dire en dix phrases ce que cet autre dit en un livre — ne dit pas en
un livre»:

10. Maurice Blanchot, L'Entretien infini, Paris : Gallimard, 1969, p. 229.



156 ÉTUDES DE LETTRES

L'aphorisme est la puissance qui borne, qui enferme. Forme qui est
en forme d'horizon, son propre horizon. Par là, on voit ce qu'elle a
d'attirant aussi, toujours retirée en elle-même, avec quelque chose
de sombre, de concentré, d'obscurément violent qui la fait ressembler

au crime de Sade — tout à fait opposée à la maxime, cette
sentence à l'usage du beau monde et polie jusqu'à devenir lapidaire,
tandis que l'aphorisme est aussi insociable qu'un caillou [...]. Parole
unique, solitaire, fragmentée, mais à titre de fragment, déjà
complète, entière en ce morcellement et d'un éclat qui ne renvoie à nulle
chose éclatée. Ainsi révélant l'exigence du fragmentaire qui est telle
que la forme aphoristique ne saurait lui convenir".

Si je suis bien Blanchot lorsqu'il oppose l'aphorisme de
Nietzsche à la maxime classique, j'avoue que l'affirmation selon
laquelle «l'exigence du fragmentaire» voudrait que la «forme
aphoristique» ne convienne pas à l'aphorisme me laisse pantois.
Cette «exigence», elle me paraît correspondre avant tout à la
conception que Blanchot se fait de l'œuvre littéraire en tant que
«désœuvrement». Elle est donc plus affaire de sens, de mise en
fuite de la signification, de l'intégrité de l'œuvre en tant qu'œuvre
— d'épuisement de l'œuvre par un travail constant de réflexivité
et de négativité —, qu'affaire de forme et de style. Du coup, le
fragmentaire n'est pas là où on pourrait le croire :

Le fragmentaire s'énonce peut-être au mieux dans un langage qui
ne le reconnaît pas. Fragmentaire: ne voulant dire ni le fragment,
partie d'un tout, ni le fragmentaire en soi. L'aphorisme, la sentence,
maxime, citation, pensées, thèmes, cellules verbales en étant peut-
être plus éloignés que le discours infiniment continu qui a pour
contenu sa propre continuité12.

Où l'on voit bien que ce qui travaille dans le fragmentaire
selon Blanchot, c'est la réflexivité, un retour constant de l'écriture

sur elle-même, et non la discontinuité. Avec Le Pas au-delà
et L'Ecriture du désastre13, Blanchot met en quelque sorte en pra-

11. Ibid. Soulignons que Blanchot joue ici de l'apparentement étymologique
de l'aphorisme et de l'horizon. «Aphorisme», en effet, vient par le latin aphoris-
mus du grec aphorismos, dérivé du verbe aphorizein qui signifie séparer par une
limite, à partir (ap-) de horos, la limite, la borne; horos d'où nous vient également

l'horizon, horizon (kuklos), (cercle) qui borne (la vue). Voir Jacqueline
Picoche, Dictionnaire étymologique du français, Paris: Les Usuels du Robert,
1983, à l'entrée «horizon». Blanchot remotive de même la métaphore lexicalisée
du style «lapidaire».

12. Maurice Blanchot, Le Pas au-delà, Paris : Gallimard, 1973, p. 62-63.
13. L'Ecriture du désastre, Paris : Gallimard, 1980.



LA NOTION DE FRAGMENT 157

tique la théorie de 1'«exigence fragmentaire». Mais très sympto-
matiquement à mon sens, il se maintient, malgré ce qu'il est dit
dans le passage que je viens de citer, dans la tradition du recueil
discontinu, et, le plus souvent, produit bel et bien des énoncés de
«forme aphoristique». Cependant la réflexivité est telle dans ces
textes, qu'ils atteignent à un «désœuvrement» en acte, les énoncés
ne faisant que réfléchir inlassablement l'impossibilité de l'œuvre
et le «désastre de l'écriture» — dans cette pensée qui se retourne
constamment sur elle-même, le chiasme est une figure privilégiée.
Ce faisant, Blanchot gagne sur les deux tableaux, celui du
contenu et celui de l'expression. Mais peut-être aura-t-il perdu ses
lecteurs en chemin...14

La mise en avant de la notion de fragment comme «exigence
fragmentaire» apparaît comme le symptôme d'une certaine modernité

théorique, voire d'une mode, qu'illustrent avec Blanchot, des
réflexions comme celle de Barthes15 ou de Derrida16, et qui correspond

à une approche «déconstructionniste» de la littérature. Pour le
dire de façon quelque peu abrupte, le fragmentaire ne me paraît pas
une catégorie d'analyse pertinente, particulièrement pour ce qui
concerne la question des genres littéraires, car elle «déconstruit»
les conditions de possibilité mêmes de cette question.

Dans la perspective stylistique, poétique et historique qui est la
mienne, il me semble que je perdrais beaucoup à réfléchir à l'évo-

14. Je rejoins tout à fait la critique que fait Daniel Sangsue de Blanchot dans
un petit article consacré au «Goût du fragment»: «Trop d'affirmation dans ses
négations, trop d'aphorisme dans l'indéfinition [...]; en bref, on voit trop la main
de Blanchot, le caractère mécanique de ses paradoxes, ses effets rhétoriques
toujours semblables» (Journaux et fragments, ORACL, 17-18, Poitiers, automne
1986, p. 91).

15. Notamment in Roland Barthes par Roland Barthes, Paris : Le Seuil, 1975.
16. De Derrida, je me bornerai à citer le passage suivant d'une réflexion

consacrée à Jabès : «La lettre est séparation et borne où le sens se libère, d'être
emprisonné dans la solitude aphoristique. Car toute écriture est aphoristique.
Aucune "logique", aucun foisonnement de lianes conjonctives ne peut venir à

bout de sa discontinuité et de son inactualité essentielles, de la génialité de ses
silences sous-entendus [...]. Il y a un lapsus essentiel entre les significations, qui
n'est pas la simple et positive imposture d'un mot, ni même la mémoire nocturne
de tout langage. Prétendre le réduire par le récit, le discours philosophique,
l'ordre des raisons ou la déduction, c'est méconnaître le langage, et qu'il est la
rupture même de la totalité. Le fragment n'est pas un style ou un échec déterminés,

c'est la forme de l'écrit» (L'Ecriture et la différence, Paris : Le Seuil, 1967,

p. 107-8). On voit qu'ici, l'aphorisme et le fragment sont en relation synony-
mique; mais surtout que la notion de fragmentaire prend une hégémonie telle
qu'elle rend impossible tout distinguo générique.



158 ÉTUDES DE LETTRES

lution des genres discontinus et sentencieux en fonction d'une
quelconque «exigence fragmentaire». Le caractère totalisant,
hégémonique de la notion dans la pensée de Blanchot, qui en fait
véritablement un dogme, énoncé sous forme thétique, aphoris-
tique — ce qui, admettons-le, constitue un paradoxe troublant —,
m'en rend l'usage impossible. La catégorie tient de l'auberge
espagnole, et dans le vaste corpus qui est le mien, chaque œuvre
tour à tour pourra apparaître fragmentaire, dans la forme et/ou
dans le fond, selon qu'on l'aura voulu telle. J'ai parlé de
«terrorisme» en détournant Paulhan, mais en reprenant la critique que
Todorov adresse à Blanchot17, on pourrait aussi parler d'un
«obscurantisme» sciemment organisé, en contraste singulier avec, par
exemple, l'obscurité «archéologique» d'Héraclite.

Je l'ai dit au début, cette hégémonie du fragmentaire me paraît
engager des illusions de perspective, une réception et une
interprétation d'œuvres du passé qui les récupère au compte d'une
certaine modernité théorique dont Blanchot se fait le porte-parole le
plus véhément. Je me bornerai ici à envisager le cas de Pascal.
Dans Y Entretien infini, Blanchot loue Goldmann d'avoir su montrer

le caractère essentiellement paradoxal et fragmentaire des
Pensées. Aux yeux de Goldmann en effet, il y a dans les Pensées
une homologie stricte entre le plan du contenu et celui de
l'expression :

Si Pascal est un grand écrivain [...], c'est d'abord parce qu'à
rencontre des valeurs esthétiques de ses contemporains, sceptiques et
rationalistes, il a su trouver et manier les deux formes d'expression
littéraire exigées par sa propre philosophie, le paradoxe et le
fragment, et fait ainsi des Pensées ce qu'elles sont en vérité, un chef-
d'œuvre paradoxal, achevé de par son inachèvement18.

Une trentaine d'années plus tard, on retrouve la même idée
chez un disciple de Goldmann, Ralph Heyndels, dans un essai si-
gnificativement intitulé La Pensée fragmentée:

On comprendra [...] que l'éventualité envisageable d'une transformation

par l'auteur lui-même (s'il avait vécu plus longtemps, etc.)
des Pensées en traité apologétique n'a pour nous rigoureusement
aucun fondement. Nous aurions eu alors affaire à une œuvre déna-

17. Tzvetan Todorov, Critique de la critique, Paris : Le Seuil, p. 66-74.
18. Lucien Goldmann, Le Dieu caché, Paris: Gallimard, 1959, p. 220.



LA NOTION DE FRAGMENT 159

turée, récupérée et sans doute «perdue» du point de vue qui nous
occupe ici19.

On peut vraiment se demander qui «récupère» les Pensées en
l'occurrence... Il y a là, me semble-t-il, un paralogisme ou un
véritable coup de force herméneutique : Goldmann et Heyndels à sa
suite font mine de croire que les Pensées de Pascal formeraient
une œuvre paradoxalement achevée, alors qu'il s'agit en fait de
notes préparatoires à une Apologie de la religion chrétienne qui
n'a jamais vu le jour. C'est faire fi du caractère extrêmement
problématique du «livre» des Pensées. Le raisonnement qui consiste
à faire se correspondre le fragment et le paradoxe pourrait, il est
vrai, assez bien fonctionner dans le cas des notes qui concernent
la «misère de l'homme sans Dieu», le versant anthropologique
des Pensées, où le paradoxe joue un rôle fondamental. Mais c'est
ignorer la dimension apologétique de l'argumentation pasca-
lienne, qui vise à convertir le libre-penseur en le mettant devant
les apories de sa pensée.

On ne saura jamais ce qu'aurait été l'œuvre accomplie; mieux
vaut donc rester prudent et ne pas affirmer dogmatiquement
qu'elle n'aurait pu être que ce que nous connaissons d'elle sous la
forme discontinue et fragmentaire des Pensées. On pourrait
supposer au contraire que l'œuvre achevée aurait été plus proche du
traité que du recueil d'énoncés brefs et discontinus du type des
Maximes de La Rochefoucauld. C'est en tout cas ce que peut laisser

supposer la visée apologétique de Pascal ; les Pensées
correspondent à un projet d'argumentation, même si celle-ci répond
plutôt à l'ordre du cœur, de la persuasion, qu'à celui de la raison
et de la conviction. Il n'est pas interdit de penser que YApologie
aurait eu un ordre, une ampleur et une unité de propos susceptibles

d'entraîner la persuasion du lecteur, quitte à ce que cet
ordre soit quelque peu paradoxal et ne réponde pas à 1'«esprit de

géométrie».
Toujours est-il que les fragments préparatoires de YApologie

ont donné existence, en tant que publication posthume, à l'un des
textes littéraires qui ont le plus fasciné lecteurs et commentateurs
de par son inachèvement accidentel. Une telle publication et un
tel succès ont été rendu possibles par des œuvres antérieures,
particulièrement les Maximes de La Rochefoucauld, qui formaient le

19. Ralph Heyndels, La Pensée fragmentée, Bruxelles : Pierre Mardaga,
1985, p. 83.



160 ÉTUDES DE LETTRES

public lettré à une sensibilité, un goût de la discontinuité et de la
brièveté qu'il pouvait retrouver dans ces notes juxtaposées allant
d'une ligne à quelques pages. Comme le dit Louis Van Delft :

quand bien même c'est fortuitement que l'œuvre, destinée à devenir
traité — comme dans le cas des Pensées de Pascal — se présente
sous la forme de «pièces détachées», cet accident ne l'empêche en
rien d'être favorablement accueillie du public: tout donne à penser,
au contraire, que cette composition discontinue contribue à assurer
sa fortune20.

En bref, je ne vois pas en Pascal le précurseur d'une «exigence
fragmentaire» à la Blanchot, et il me paraît erroné de faire des
Pensées une œuvre «achevée de par son inachèvement», selon
l'expression de Goldmann. Les Pensées sont des fragments par
accident, et non par essence. Certes, Pascal semble privilégier
dans ses notes un style coupé, voire un style de rupture ; il multiplie

ce que Sellier appelle les «blancs syntaxiques» par le biais de

l'anacoluthe, de l'asyndète, de la phrase nominale, de l'ellipse.
Les Pensées, par ailleurs, ne sont pas sans ménager le «jaillissement

[de] maximes et [de] proverbes21». Il y a dans le style des

notes de Pascal une propension à l'écriture brève et sentencieuse,
qui a contribué à le rapprocher du genre de la maxime, ce d'autant
que son univers de pensée et la dimension anthropologique de sa
réflexion augustinienne sont proches de La Rochefoucauld,
comme le même Sellier l'a montré de façon convaincante22. Mais
il me paraît nécessaire, si l'on veut réfléchir à cette proximité, de
ne pas perdre de vue le statut très particulier et très problématique
du texte pascalien, avant-texte promu posthumément au rang
d'œuvre.

En conclusion, je répéterai que la catégorie du fragmentaire,
telle qu'elle a été théorisée notamment par Blanchot, ne me paraît
pas génériquement pertinente. Elle tend à récupérer les œuvres du
passé récent ou lointain au compte de la modernité, et rend
pratiquement impossible une réflexion sur l'évolution des genres brefs
et sentencieux. Pour autant, je ne rejette pas en bloc la notion de

20. Op. cit., p. 241.
21. Biaise Pascal, Pensées, éd. Ph. Sellier, Paris : Classiques Garnier, 1991,

p. 59.
22. Philippe Sellier, «La Rochefoucauld, Pascal, Saint-Augustin», RHLF,

mai-août 1969, p. 551-75.



LA NOTION DE FRAGMENT 161

fragment, mais je préfère lui conférer une portée restreinte. Plutôt
que de parler d'«exigence fragmentaire», je n'envisage que des
effets stylistiques de fragmentation; ceux-ci redoublent au sein
même de l'énoncé la discontinuité et la rupture propres aux
recueils aphoristiques. Telle me paraît être la pertinence stylistique
du fragmentaire en tant que fragmentation de la phrase, qui
constitue la mesure de l'énoncé gnomique.

Ce travail proprement stylistique de la parataxe, effets de
rupture, ellipses, anacoluthes, asyndètes, phrases nominales, etc., il
convient de l'analyser dans le détail, cas par cas, et en fonction du
recueil où il se joue, afin d'en mesurer la portée. Mais il se fait
par rapport à un modèle de complétude syntactico-sémantique que
le terme d'aphorisme, appliqué à la littérature moderne et
contemporaine, me semble pouvoir décrire de façon satisfaisante.
Ce terme indique en effet une filiation, le prolongement d'une
tradition gnomique jusqu'à nos jours, en suggérant une réflexion sur
ce qui peut distinguer les pratiques aphoristiques modernes —
celles de ce siècle en particulier — du modèle classique de la
maxime.

La validité que j'accorde à la catégorie de l'aphorisme est
d'ordre générique : dans ma thèse, je parle d'un genre de l'aphorisme

au XXe siècle, genre protéiforme, héritier de la prose moraliste

des siècles passés, et qui, en effet, pour reprendre Blanchot
parlant de Nietzsche, met souvent au défi la «forme aphoris-
tique», la plénitude de l'énonciation de vérité, par un travail de

fragmentation de la phrase, mais également — ce n'était pas mon
propos ici, mais cela me paraît aller de pair — par le jeu de la
métaphore — pensons par exemple à René Char — et par l'importance

grandissante d'une énonciation subjective. Au fond, je
prends Blanchot «à rebrousse-poil» de sa modernité, et plutôt que
d'«exigence fragmentaire» à l'œuvre dans la littérature moderne
et contemporaine, je préfère parler d'une exigence aphoristique
qui subsiste — malgré tout — dans un régime dominant de
subjectivité, de réflexivité et de négativité. Dans cette perspective, un
Joubert ou un Jourdan très près de nous apparaissent singulièrement

plus fragmentaires que Blanchot et son écriture lourdement
aphoristique.

Philippe Moret
Université de Lausanne




	Pour une définition stylistique de la notion de fragment

