
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1995)

Heft: 4

Artikel: Richesse et limites : de la critique d'identification

Autor: La Chance, Brooks

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RICHESSES ET LIMITES
DE LA CRITIQUE D'IDENTIFICATION

Je conçois la critique littéraire comme l'équilibre délicat, et toujours à redéfinir,

de deux actes simultanés : un acte d'identification par lequel le critique
accède intuitivement à l'intention de l'œuvre qu'il étudie, et un acte d'objectivation
par lequel il s'efforce de thématiser cette intuition en s'appuyant sur le texte.
C'est dans le cadre de cet acte d'objectivation que le recours aux théories s'avère
utile; c'est grâce à elles que le chercheur décèle les formes dans lesquelles
s'incarne l'intention de l'auteur.Cet article aura pour but d'éclairer cette problématique,

sur la base de la correspondance de Georges Poulet et de Marcel Raymond.
En outre j'illustrerai mon propos par l'œuvre de Jacques Mercanton. Suffit-il de
connaître personnellement un auteur et d'être «habité» par son œuvre, pour
rendre compte de ce qu'il a écrit Est-ce que cette proximité même n'exclut pas
le regard critique? Mais d'autre part, le critique doit-il renoncer à tout acte
d'identification? Mon article se veut l'apologie d'une critique d'identification
consciente de ses limites, équilibrée par un recours pragmatique (éclectique mais
hiérarchisé) aux théories.

«Je n'ai pas voulu étudier cette œuvre. Elle est trop belle. Je

me sens trop proche d'elle...» Ce sont là, en substance, des propos
qu'il m'est arrivé d'entendre de la part d'étudiants ou de
collègues. Propos témoignant, à la caricature près, d'une sorte de
dilemme cornélien du chercheur, obligé de choisir entre le devoir et
le plaisir, ou d'un étrange ascétisme pour lequel tout ce qui
relève de la subjectivité serait nécessairement brimé.

J'ai choisi de parler ici d'une tendance de la critique pour
laquelle, au contraire, la subjectivité du lecteur, comme celle de

l'auteur, occupe une place prédominante. Il s'agit de la critique
d'identification. J'emprunte ce terme à Georges Poulet qui, dans
La conscience critique, désigne ainsi sa propre conception de la
critique littéraire: «L'acte de lire (auquel se ramène toute vraie
pensée critique) implique la coïncidence de deux actes : celle d'un
lecteur et celle d'un auteur1.»

1. Georges Poulet, La Conscience critique, Paris : José Corti, 1971, p. 9.



140 ÉTUDES DE LETTRES

La critique d'identification remonte en fait à l'Antiquité. Au
premier siècle de notre ère, le Du Sublime, un traité de critique
littéraire, attribué traditionnellement à Longin de Palmyre, a eu
une influence sur le monde occidental certes moins grande que La
Poétique d'Aristote, mais tout de même importante. Pour Longin,
la littérature a pour but l'extase, c'est-à-dire la sortie de soi, le
ravissement d'un lecteur, et son identification avec la personnalité
de l'auteur qui s'exprime par le biais des techniques poétiques et
rhétoriques. Le Du Sublime a suscité l'admiration de nombreux
auteurs, tels que l'historien anglais Gibbon : «je ne connaissais
que deux moyens de faire la critique d'un beau passage, l'une
étant d'en montrer par une analyse exacte les beautés distinctes et
d'où elles proviennent; l'autre étant d'en faire une vaine louange
d'ordre général. Longin m'a montré qu'il y a une troisième voie.
Il me dit les sentiments qu'il éprouve en lisant, et les dit avec une
telle énergie qu'il les communique2.» Plus près de nous, Northrop
Frye distingue deux tendances dans l'histoire de la critique: «il
s'agit [...] de l'aspect aristotélicien et de l'aspect longinien, de la
littérature considérée comme un produit et de la littérature considérée

comme un processus évolutif3.» Si La Poétique d'Aristote
est à l'origine de tous les essais de classement systématique des

genres et d'analyse des formes littéraires — et ainsi, peut-on dire,
de la théorie littéraire elle-même — le traité de Longin est le
premier exemple d'une approche plus intuitive, mais fondée sur les
textes, une approche similaire, somme toute, à notre classique
explication de textes.

Dans La conscience critique, Poulet fait remonter la critique
d'identification à Mme de Staël, à Baudelaire et à Proust, puis
s'intéresse à plusieurs critiques qu'il considère comme ses
prédécesseurs. Je mentionnerai Charles Du Bos, Jacques Rivière et
Albert Béguin. Chez Du Bos, il faudrait parler, plutôt que de
critique d'identification, d'une critique d'adhésion. Auprès des
auteurs qu'il étudie, Du Bos se cherche lui-même; la critique
dubosienne, telle qu'elle prend forme dans les Approximations,
est une démarche d'ordre spirituel qui fait pendant à l'écriture
d'un journal intime.

Alors que Rivière et Béguin pratiquent aussi, à des degrés
divers, des critiques d'adhésion, ou du moins des critiques d'iden-

2. Cité in On the Sublime, Harvard University Press, 1965, p. XII. J'ai traduit.
3. Northrop Frye, Anatomie de la critique, Paris : Gallimard, 1969, p. 86.



LA CRITIQUE D ' IDENTIFICATION 141

tification spontanées, Georges Poulet donne à sa démarche un
fondement réflexif qu'il nomme «phénoménologie de la
conscience critique». «La lecture, écrit-il, est l'acte par lequel, tout en
ne cessant pas d'être en exercice, le principe subjectif auquel je
donne le nom de JE, se modifie de telle façon que je n'ai plus, à

strictement parler, le droit de le considérer comme mon JE.» On
retrouve ici, sous une forme plus développée, l'idée longinienne
d'extase. A la suite du lecteur, le critique a pour but de coïncider
avec le cogito qui est le point de départ de l'œuvre d'un écrivain.
«Recommencer au fond de soi le Cogito d'un écrivain ou d'un
philosophe, c'est retrouver sa façon de penser et sentir, voir
comment elle naît et se forme, quels obstacles elle rencontre ; c'est
redécouvrir le sens d'une vie qui s'organise à partir de la
conscience qu'elle prend d'elle-même4.»

On ne saurait faire à Georges Poulet, pas plus d'ailleurs qu'à
ses prédécesseurs, le grief de ce que Northrop Frye appelle «the
intentional fallacy», l'explication d'une œuvre par l'intention qui
l'a produite. Il s'agit bien, chez Poulet, de ce «cogito qui est le
point de départ de l'œuvre d'un écrivain», et non d'une intention
extérieure que l'on retrouverait en faisant des recherches dans sa

biographie (même si les études biographiques peuvent, bien sûr,
servir d'appoint à une critique d'identification.) La conception de
Poulet n'est pas si éloignée de celle de Frye, lorsque celui-ci
écrit: «la création, qu'elle soit le fait de Dieu, de l'homme ou de
la nature, apparaît comme une activité qui n'a d'autre intention
que de supprimer l'intention, d'écarter la dépendance ou la relation

finale, d'abolir la zone d'ombre qui s'étend entre elle-même
et ce qu'elle conçoit5.» Malgré toutes leurs différences
d'approche critique, Frye et Poulet ont en commun une même conception

romantique et vitaliste de l'œuvre comme genèse, comme
création. Cette conception s'oriente chez Frye, si j'en juge par les

propos que je viens de citer, vers une variante de la notion
kantienne dt finalité sans fin et vers une analogie entre l'œuvre et les
végétaux, lieu commun de l'esthétique que Coleridge, Gœthe et
Herder entre autres ont développé ; chez Poulet, elle s'oriente plutôt

vers l'idéalisme transcendental d'un Fichte, puisque, à partir
du cogito, il va faire dériver les catégories de l'espace, du temps,
de la cause et de la relation, opérant ainsi une sorte d' égo-genèse

4. Ibidem, p. 307.
5. Ibidem, p. 112.



142 ÉTUDES DE LETTRES

de l'œuvre littéraire. L'analogie avec les végétaux conduit Frye à

affirmer l'unité fondamentale de l'intention et de l'œuvre objective,

et à accorder à celle-ci une place prédominante. Au
contraire, Poulet fait dériver la réalité objective de l'œuvre de la
subjectivité qui l'a produite.

Poulet lui-même avait pris distance à l'égard de ses idées de

jeunesse, selon lesquelles «je pouvais, croyais-je, faire de ma
propre critique la continuation sans limite d'une certaine façon de

penser et de sentir, qui, pour tout le temps que je désirais, bien
que née dans l'esprit d'autrui, devenait mienne, en sorte que tout
en passant d'un esprit à l'autre, il n'y avait pour le flux intérieur
ni solution de continuité ni glissement du dedans au dehors [...]
cette intériorité continue ne pouvait me satisfaire. Elle négligeait
les traits objectifs de l'œuvre6.» «Au lieu de la continuité sans
faille que Bergson m'avait habitué à considérer comme la
démarche perpétuelle de l'esprit, voici que je distinguais des pauses
et des reprises, et grâce à elles un recommencement répété de la
pensée7.» C'est à partir de cette prise de conscience qu'il aboutit
à la notion de cogito, d'où il fait dériver les catégories objectives
du temps, de l'espace, de la cause et de la relation. Les «traits
objectifs» sont déduits de la subjectivité qui est à l'origine de
l'œuvre. Peut-on encore, toutefois, les appeler des «traits objectifs»?

Ne se dissolvent-ils pas dans la conscience dont ils
émanent? C'est là ce que lui reprochait son collègue et ami, Marcel
Raymond.

Ces deux grands critiques nous ont laissé une correspondance
passionnante aussi bien sur le plan humain que sur celui des idées.
Poulet affirme (lettre du 9 décembre 1960): «Phèdre, c'est une
modulation racinienne. Phèdre n'est pas une forme, c'est une
mouvance de paroles, de sentiments, d'idées, de présences et
d'absences8.» Il compare Phèdre à un journal intime. Il récuse la
notion de poiein, la création littéraire envisagée comme la fabrication
d'un objet, ainsi que tout formalisme dans l'approche des œuvres.

Raymond (lettre du 3 janvier 1961) partage avec Poulet ce rejet
du pur formalisme : «Je ne pense pas que la forme d'une œuvre se

suffit, que l'esprit qui l'anime est en elle comme enfermé, qu'il
s'y incarne totalement.» Mais il manifeste son désaccord avec

6. Ibidem, p. 304.
7. Ibidem, p. 305.
8. Marcel Raymond et Georges Poulet, Correspondance 1950-1977, Paris:

José Corti, 1981, p. 62.



LA CRITIQUE D'IDENTIFICATION 143

Poulet, lorsqu'il affirme que l'esprit est inséparable de la forme
où il s'incarne : «le dire n'est pas séparable de la façon de dire.»
«Vous avouez vous-même, ajoute-t-il, que Phèdre vaut mille fois
plus que le journal intime (inimaginable) que Racine aurait pu
nous laisser. C'est avouer du même coup qu'il s'est passé quelque
chose d'extraordinaire, la genèse d'une œuvre, et que cette œuvre
a un caractère spécifique9.» Et Raymond de citer l'adage de
Focillon : «Prendre conscience, c'est prendre forme.»

Le génie de Poulet résulte peut-être de sa radicalité même,
outre sa faculté inouïe d'épouser la vision d'un écrivain et d'une
œuvre, en faisant l'économie du détour par l'analyse des structures.

Mais le critique qui n'a pas une telle faculté et qui pratique
une sorte de critique d'identification sauvage, court le risque de

se confondre avec le lecteur naïf, qui ne s'identifie à l'intention
créatrice de l'auteur qu'en y mêlant trop de lui-même et en se
perdant dans l'œuvre. Or la fonction critique doit pouvoir déniaiser
le lecteur, et favoriser un vrai dialogue en suscitant la distance
entre l'œuvre et son récepteur.

C'est dans cette perspective que les théories ont, me semble-
t-il, leur rôle à jouer dans la critique littéraire. J'en fais moi-
même l'expérience dans mon travail sur l'écriture du personnage
dans l'œuvre de Jacques Mercanton. J'ai dû dépasser l'admiration
initiale pour soumettre mes intuitions de départ à l'épreuve des
théories de Greimas ou de Hamon sur le personnage. Cela m'était
d'autant plus nécessaire que l'œuvre de Mercanton est proche de

nous dans le temps comme dans l'espace, et qu'elle a été relativement

peu étudiée jusqu'à présent. En outre, comme l'œuvre de
Mercanton comporte elle-même un pan critique, du type d'une
critique d'adhésion, elle induit dangereusement une approche qui
ne ferait qu'imiter et prolonger le discours mercantonien, plutôt
que d'en faire un objet d'analyse.

Toutefois, je demeure fidèle aux prémisses de la critique
d'identification, dans la mesure où le point de départ de mon activité

critique est toujours une émotion de lecteur, accompagnée
d'une intuition du caractère unique de l'œuvre que j'étudie. Les
théories sont pour moi des moyens de fonder cette intuition.
Moyens ad hoc, si j'ose m'exprimer ainsi, c'est-à-dire adaptés
aux divers moments d'une démarche heuristique.

Je crois que peu de critiques ont échappé à l'éclectisme dans
leur application de théories ou de méthodes aux œuvres littéraires.

9. Ibidem, p. 67.



144 ÉTUDES DE LETTRES

Par exemple, Raymond écrit à Poulet : «Je ne suis pas l'homme
d'une doctrine, d'une méthode (ai-je tort?), je suis délibérément
partisan d'un pluralisme méthodologique10.»

Le pluralisme théorique s'impose à cause de la complexité
ontologique de l'objet littéraire. Comme l'écrivent René Wellek et
Austin Warren dans La théorie littéraire: «l'œuvre apparaît [...]
comme un objet de connaissance sui generis qui a un statut
ontologique spécial. Elle n'est ni réelle (physique, comme une statue)
ni mentale (psychologique, comme l'expérience de la lumière ou
de la douleur) ni idéelle (comme un triangle). C'est un système de

normes idéello-conceptuelles qui sont intersubjectives. On doit
supposer qu'elles existent dans une idéologie collective, qu'elles
changent avec elle, qu'elles ne sont accessibles qu'à travers
l'expérience mentale individuelle, et qu'elles sont fondées sur la
structure phonique des phrases qui constituent le texte de l'œuvre11.»

Ainsi, loin d'être une fenêtre transparente sur une conscience,
comme le laisserait croire une critique d'identification naïve,
l'œuvre est une réalité opaque, inscrite dans une histoire, une
langue, analysable sur les plans phonique, syntaxico-sémantique
et référentiel, pour reprendre les catégories d'Ingarden; elle
résulte de la sédimentation de modes de la représentation hérités
d'une tradition de la mimésis; enfin, elle se donne à lire comme
un signifiant où se décèle le langage de l'inconscient, s'il n'est
pas que l'infini miroitement de la différence. Une telle multiplicité

des dimensions de l'œuvre littéraire entraîne une variété
d'approches — sociologique, structurale, poético-rhétorique,
psychanalytique et déconstructiviste —, pour ne mentionner que
celles auxquelles j'ai fait allusion, qu'il serait vain de vouloir
concilier. L'éclectisme de la critique littéraire ne se laisse pas
réduire à un syncrétisme.

Il ne serait possible d'ordonner des méthodes aussi diverses
que par rapport à telle œuvre étudiée, à laquelle la critique adapte
son approche. Les théories ne seraient alors que des jalons sur un
chemin heuristique, à la découverte du sens d'une œuvre. L'œuvre
elle-même dicterait au critique le degré de pertinence des théories
employées et, ainsi, leur place dans une hiérarchie toute provisoire,

comme l'échafaudage d'une maison en construction. Une

10. Ibidem, p. 247.
11. René Wellek et Austin Warren, La Théorie littéraire, Paris : Le Seuil,

1971, p. 212.



LA CRITIQUE D ' IDENTIFICATION 145

telle conception suppose, au cœur de l'œuvre étudiée, un centre
autour duquel s'organisent les structures et les formes, et dont la
critique littéraire ferait des approximations, pour reprendre un
terme cher à Du Bos. Pour Marcel Raymond, ce centre vivant, ce

noyau de sens qui donne à l'œuvre sa cohérence, n'est autre que
le cogito, la transparence d'une conscience qui s'incarne dans
l'opacité des structures: «prendre conscience, c'est prendre
forme.»

* * *

Je voudrais maintenant ouvrir quelques pistes de réflexion
autour de la théorie littéraire dans sa relation avec la subjectivité. Je
dirai d'abord quelques mots de l'histoire littéraire de Lanson,
comme modèle pour la critique d'aujourd'hui, avant de poser le
problème de la possibilité d'une critique d'identification dans le
contexte de la pensée contemporaine.

Le débat autour de la théorie littéraire date au moins de la fin
du siècle dernier, où l'impressionnisme critique de Lemaître, de
France et de Faguet représentait une bien faible réaction contre le
positivisme de Taine. (Poulet s'en prend d'ailleurs au dilettantisme

de cette école critique dans La conscience critique: «la
littérature pour eux était l'occasion de sortir un instant d'eux-
mêmes, de faire quelques pas dans l'âme d'autrui, mais sans
s'éloigner de la lisière [,..]»12.) Capitale, par contre, a été la pensée

de Gustave Lanson, qualifié parfois à tort de positiviste, alors
qu'il n'a cessé d'insister sur la spécificité des génies littéraires et
d'affirmer que «le propre de l'œuvre littéraire est de provoquer
chez le lecteur des réactions du goût, de la sensibilité et de
l'imagination»; mais, ajoute-t-il, «plus ces réactions sont intenses et
fréquentes, moins nous sommes en état de nous distinguer de
l'œuvre13.» A partir de ces deux constatations, Lanson élabore
une méthodologie qui, des questions d'ordre purement philologique,

procède à l'établissement du sens littéraire du texte : «C'est
ici surtout qu'il faut employer le sentiment et le goût subjectifs :

mais c'est ici également qu'il faut s'en défier et les contrôler,
pour ne pas se raconter soi-même sous prétexte de peindre

12. Op. cit., p. 14.
13. Gustave Lanson, Essais de méthode, de critique et d'histoire littéraire,

Paris : Hachette, 1965, p. 36.



146 ÉTUDES DE LETTRES

Montaigne ou Vigny14.» La critique lansonienne se présente donc
comme une voie intermédiaire entre l'impressionnisme et le
positivisme.

Pour Lanson, la critique littéraire est d'abord une «histoire
littéraire». En effet, «le point de vue historique remet l'élément
subjectif à sa place et désintéresse le critique15»; en outre, «ce que le
génie individuel a, tout de même, de plus beau et de plus grand,
ce n'est pas la singularité qui l'isole, c'est, dans cette singularité
même, de ramasser en lui et de symboliser la vie collective d'une
époque et d'un groupe [...] Il nous faut donc chercher à connaître
toute cette humanité, qui s'est exprimée dans les grands écrivains,
toutes ces lignes de plissement de la pensée et de la sensibilité
humaines ou nationales dont ils indiquent les plissements et les
sommets16.» Dans ce but Lanson convoque autour de la table de
travail du critique l'ensemble des disciplines qui contribuent à

l'historiographie. On le lui a beaucoup reproché : pour R. Barthes,
il s'agit d'une critique qui met «l'œuvre en rapport avec autre
chose qu'elle-même, c'est-à-dire autre chose que la littérature17.»
Pourtant, il me semble que, en réaction contre, ou en complément
des approches structurales, certaines tendances de la critique
actuelle rejoignent, toutes proportions gardées, le projet lansonien ;

je pense notamment à l'importance croissante de l'histoire
littéraire, envisagée aussi bien comme l'histoire des contextes socio-
économiques et culturels de la production littéraire que comme
l'histoire des traditions de la représentation (la Stoff-und-Motivs
Geschichte chère à la critique allemande), ces deux démarches
n'obtenant tous leurs fruits que conjointement, comme le
démontre brillamment le Mimésis d'Auerbach.

Cette montée de l'histoire littéraire a pour corrolaire celle de

l'interdisciplinarité. Ouverte sur l'histoire, la critique doit l'être
sur l'ensemble des sciences humaines. L'historicité du sujet
producteur comme du sujet récepteur de textes littéraires justifie la
multiplicité des approches théoriques. C'est du moins ce que je
voudrais suggérer dans la suite de mon exposé.

La critique d'identification repose sur des notions comme
celles d'intuition ou de conscience, qui relèvent en grande partie

14. Ibidem, p. 44.
15. Ibidem, p. 39.
16. Ibidem, p. 36.
17. Ibidem, p. 14.



LA CRITIQUE D'IDENTIFICATION 147

du spiritualisme français et de Bergson. Poulet se réfère explicitement,

par son concept de cogito, à la tradition de pensée
cartésienne. En outre, les affinités de Du Bos avec les auteurs
religieux, de Béguin avec Novalis et Nerval, de Poulet avec
Amiel, de Raymond avec Fénelon, ainsi que l'influence plus ou
moins diffuse du romantisme allemand sur tous, témoignent d'une
critique qui privilégie la subjectivité considérée à la fois comme
le lieu d'une psychologie, la source de l'expérience esthétique, et
le chemin d'une transcendance.

Au-delà des apports immenses d'un Du Bos, d'un Poulet ou
d'un Raymond à la critique littéraire, est-il encore possible de

pratiquer aujourd'hui une critique d'identification dans leur
sillage

Une des constantes de la pensée contemporaine me paraît être
en effet la disparition ou, du moins, la mise en question, de la
référence à un centre et, en particulier, la référence au sujet: «on a

dû sans doute commencer à penser, écrit Jacques Derrida, qu'il
n'y avait pas de centre, que le centre ne pouvait être pensé dans
la forme d'un étant-présent, que le centre n'avait pas de lieu naturel,

qu'il n'était pas un lieu fixe mais une fonction, une sorte de
non-lieu dans lequel se jouaient à l'infini des substitutions de
signes18.»

A mon sens, la crise des théories est l'envers de cette crise de
la notion de centre. Avec la disparition d'un réfèrent fixe, à savoir
le sujet, c'est la possibilité de l'hégémonie d'une seule science,
d'un seul point de vue théorique, qui se trouve atteinte. Selon
Michel Serres, «la science est unitaire ou systématique, et non
sous l'œil hautain d'une discipline posée, de droit divin, au haut
d'une hiérarchie ; unité visée d'une multiplicité de points de vue,
dont chacun jouit sensiblement de la même puissance de généralité

que les autres19.» Si la critique littéraire éprouve la multiplicité
des théories comme un malaise, c'est peut-être parce que, en

l'absence de ce qui constituait traditionnellement son centre de
référence implicite, à savoir le sujet, elle a vainement cherché à se

recentrer selon un modèle théorique emprunté aux sciences
humaines ; actuellement, elle paraît adopter une position de repli,
faite de pragmatisme et d'éclectisme théorique, et se pose rare-

18. Jacques Derrida, «La structure, le signe et le jeu dans le discours des
sciences humaines», in L'Ecriture et la différence, Paris : Le Seuil, 1967.

19. Michel Serres, Hermès II, L'interférence, Paris: Minuit, 1972, p. 12-13.



148 ÉTUDES DE LETTRES

ment, comme nous le faisons ici, les questions de fond, qui sont
d'ordre méthodologique, épistémologique et même métaphysique.

Pourtant, la coexistence des théories, la multiplicité des liens
tissés avec différentes sciences humaines, me paraît constituer la
richesse de la critique littéraire, sa place tout à fait particulière de
lieu d'échange : utopie de la parole plurielle (Blanchot), où dialoguent

le texte et ses interprètes issus d'horizons culturels et
idéologiques divers20. Sans doute, ce lieu mouvant ne saurait-il être le
centre fixe que représente le cogito pour Poulet et pour Raymond.
Mais la critique d'identification nous incite à nous poser encore,
dans notre travail de critique, le problème du sujet, qui ressurgit
chaque fois qu'il est question de l'humain dans un texte littéraire,
c'est-à-dire toujours. Comme l'écrit Poulet, après avoir constaté
dans la critique de Roland Barthes l'absence apparente du sujet:
«Constamment dans les plus admirables études de Barthes et du
plus fin de ses disciples, Gérard Genette, l'on sent la présence
d'une subjectivité non reconnue. Dans l'aridité volontaire de
l'écriture, elle est là, mais incognito, elle s'inscrit en marge et en
blanc21.»

En marge et en blanc: remarquable formule pour dire une
subjectivité qui ne serait pas une identité à laquelle il serait possible
de s'identifier, mais plutôt une présence toujours absente aux
discours théoriques qui l'appréhendent22, présence toujours autre
justifiant la multiplicité des approches, éludant le monopole d'une
théorie et d'une méthode uniques, sujet plongé dans l'histoire,

20. Je fais allusion ici à l'idée de cercle herméneutique, qui permet de retrouver

les sujets producteur et récepteur du texte, dans le cadre mouvant du va-et-
vient interprétatif. Le dialogue herméneutique, qui suppose une interaction
infinie n'aboutissant jamais à la parfaite coïncidence des deux sujets, se substituerait

à Videntification. Chez Paul Ricœur, cette herméneutique s'inscrit dans le
cadre plus vaste d'une philosophie du sujet, approchée notamment dans Soi-
même comme un autre, où la subjectivité ne serait plus pensée comme un cogito
identique et transparent à lui-même, mais comme une tâche infinie d'interprétation

du soi par la médiation des objets de la culture.
21. G. Poulet, La Conscience critique, p. 272.
22. Michel De Certeau: «De l'ethnologie à la pédagogie [...], l'écriture

moderne ne peut se trouver dans le lieu de la présence [...] la pratique scripturaire est
précisément née d'un décalage entre la présence et le système» (L'Invention du
quotidien, 1. Arts de faire, Paris : Gallimard, 1990, p. 235). L'étude de Certeau
sur la mystique pourrait inspirer une critique littéraire, à vocation interdisciplinaire,

qui se déploierait entre l'histoire et la sémiologie: «l'historien des

mystiques, appelé comme eux à dire l'autre, redouble leur expérience en l'étudiant.»
(La Fable mystique l, Paris : Gallimard, 1982). De même, la critique littéraire,



LA CRITIQUE D'IDENTIFICATION 149

scindé, dans le temps et l'espace, par les altérités culturelles,
sexuelles, religieuses et raciales. Au confluent même de l'historique,

où il se morcelle au gré des représentations qu'il donne de

lui-même, et du structural, où il disparaît dans un jeu de signes, le
sujet se retrouverait dans le non-lieu de la critique, la crise, le
carrefour, où les voix plurielles se rencontrent dans l'espace qui
les sépare.

Brooks La Chance
Université de Lausanne

nourrie de théories où le sujet est absent, mais inspirée, d'autre part, par une pensée

historiographique du document, de la trace, redoublerait le deuil de l'autre
mis en œuvre par le texte littéraire; alors que celui-ci instaure le sujet comme
désir de l'autre, le texte critique serait trace de la trace, problématisation du sujet
lui-même comme l'autre des discours théoriques.




	Richesse et limites : de la critique d'identification

