
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1995)

Heft: 4

Artikel: La critique en Suisse romande, ou la haine des théories

Autor: Jaquier, Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRITIQUE EN SUISSE ROMANDE,
OU LA HAINE DES THÉORIES

La littérature romande a été tenue à l'écart des divers courants de la critique
contemporaine, jusqu'au début des années 80. C'est qu'elle a été prise en charge,
depuis le XIXe siècle, par la seule histoire littéraire romande. A l'exemple de la
réédition, en 1988, d'un roman anonyme paru en 1754 — L'Illustre Paysan —,
on montre comment le point de vue historique, sur ce texte, a eu pour effet de lui
conférer une pertinence strictement vaudoise, et de le soustraire à une approche
critique plus large, qu'il requiert pourtant de par son appartenance à un genre
bien représenté en France à la même époque : celui du roman oriental.

Le projet de parler de théories en un moment où elles sont
généralement considérées avec un grand scepticisme est déjà, en soi,
une provocation. C'en est une autre que de réaliser ce projet en
Suisse romande, et en outre, à Lausanne. En effet, la critique littéraire

romande (et spécialement vaudoise) s'est souvent montrée
hostile aux théories, tenues pour de diaboliques écrans indûment
élevés entre le lecteur et l'œuvre. Cette hostilité n'est d'ailleurs
que le grossissement d'une autre méfiance, en amont: entre le
monde et l'œuvre, on voudrait que la médiation linguistique —
opaque et perçue comme potentiellement dangereuse — soit aussi
discrète que possible. Ce rêve de transparence1 anime une grande
part de la réflexion esthétique en Suisse romande, au XXe siècle.

Le refus des théories n'affecte pas toute la critique littéraire en
Suisse romande, mais, de manière sélective, la critique qui porte
sur la littérature romande. Les œuvres non spécifiquement
romandes — Rousseau, Constant ou Mme de Staël — sont abordées,

comme les œuvres françaises, avec les méthodes et les

1. Je l'ai montré dans mon livre Gustave Roud et la tentation du romantisme.
Fables et figures de l'esthétique littéraire romande (1930-1940), Lausanne:
Payot, 1987.



128 ÉTUDES DE LETTRES

théories de l'heure ; les œuvres romandes par contre ont échappé à

ce traitement, jusqu'au début des années 80. On est allé jusqu'à
revendiquer une autonomie de la critique romande, fondée sur des

principes et une échelle de valeurs propres2. Cette attitude a eu

pour fâcheux effet de soustraire encore davantage les textes
littéraires romands à l'attention du public francophone.

L'exemple romand ne nous sera d'aucun secours pour trouver
quelque issue à la crise actuelle des théories, mais il s'offre à

notre réflexion comme un cas de résistance aux théories. J'aimerais

tenter de comprendre ce qui a pu faire barrage, ici, aux
approches théoriques et montrer quelques conséquences de ce
retrait.

* * *

Si la littérature romande a été tenue à l'écart des courants
majeurs de la critique au XXe siècle — qu'il s'agisse de la critique
psychanalytique, de la sociocritique, ou des approches structuralistes

—, c'est qu'elle était à l'abri, dans le refuge de l'histoire
littéraire. L'un des actes de naissance les plus notoires de la
littérature romande est établi, dans la dernière décennie du XIXe
siècle et la première du XXe, par Philippe Godet, Virgile Rossel et
Gonzague de Reynold. Ils publient, séparément, trois monumentales

histoires littéraires de la Suisse romande3. L'un des actes
décisifs par lesquels se constitua l'identité littéraire romande est
attribuable à l'histoire littéraire, qui connaissait en France, à la
même époque — les vingt dernières années du XIXe siècle — un
avènement triomphal. Cette nouvelle discipline est positiviste
dans ses méthodes, romantique et nationaliste dans son inspiration,

comme l'a montré, par exemple, Marc Fumaroli, en faisant
apercevoir les rapports de l'histoire littéraire française avec la
Geistesgeschichte allemande4. Cette discipline convient parfaitement

au projet de Godet, de Rossel et de Reynold, qui entendent
prouver, par le catalogue exhaustif des œuvres et des courants, par

2. Voir par exemple Bertil Galland, La Littérature romande expliquée en
un quart d'heure, Genève : Zoé, 1986, p. 13-15.

3. Pour plus de détails sur la naissance de l'histoire littéraire romande, voir la
thèse de Daniel Maggetti, L'Invention de la littérature romande, 1830-1910,
Lausanne: Payot, 1995.

4. Voir Marc Fumaroli, L'Age de l'éloquence, Genève: Droz, 1980, p. 17.



LA CRITIQUE EN SUISSE ROMANDE 129

le relevé des sources, des influences et des filiations, et aussi par
le recours aux mythes helvétiques, l'existence, si ce n'est d'une
littérature romande, du moins d'une identité ou d'une«âme»
romande, que les œuvres concourent à exprimer.

Après ces trois sommes qui consacrent, historiquement et
politiquement, l'unité culturelle romande, l'histoire littéraire continuera

de se montrer très productive, du début du siècle à

l'entre-deux-guerres : ainsi, les œuvres de Mme de Staël ou de
Mme de Charrière sont soumises à de minutieuses enquêtes
historiques, biographiques et anecdotiques, pour lesquelles la«question
suisse» demeure dominante.

Après la Deuxième Guerre, et en particulier dans les années 60,
la littérature romande connaît un nouvel élan, soutenu par un
besoin d'auto-affirmation. Il s'agit de légitimer une production littéraire

qui s'amplifie et s'autonomise — c'est en effet pendant cette
décennie que sont fondées les éditions Bertil Galland, celles de
L'Aire et de L'Age d'Homme —, en la dotant d'une origine historique

forte. C'est à l'histoire littéraire qu'on recourt encore une
fois, pour établir un nouvelle déclaration de naissance de la
littérature romande : le mouvement de renouveau littéraire du début
du XXe siècle — soutenu par des revues, et animé en particulier
par Ramuz, Gilliard et les frères Cingria — est élevé au rang
d'acte inaugural de la littérature romande. Reynold avait constitué
en origine l'helvétisme de la seconde partie du XVIIIe siècle ; la
génération de 1960 répète le même geste d'appropriation, mais en
déplaçant l'origine.

1964 est une année-phare dans cette décennie : elle voit converger

trois événements, sans lien apparent entre eux, mais qui
témoignent tous d'un besoin d'affirmer et de fonder l'idée d'une
autonomie culturelle de la Suisse romande : la création de la revue
Ecriture, la fondation du Centre de recherches sur les lettres
romandes, à l'Université de Lausanne, par Gilbert Guisan, et la
parution du gros ouvrage d'histoire littéraire d'Alfred Berchtold, La
Suisse romande au cap du XXe siècle. A l'exception de quelques
études critiques sur Ramuz, l'histoire littéraire occupe tout le
champ de la recherche. Des œuvres complètes d'écrivains du XXe
siècle sont publiées — ainsi celles de Ramuz, Cingria, Matthey ou
Gilliard —, mais il ne s'agit jamais d'éditions critiques. Gilbert
Guisan donne une orientation historique et documentaire au
Centre de recherches sur les lettres romandes, en privilégiant
d'emblée les écrits autobiographiques (lettres, journaux intimes),
au détriment de l'édition critique des œuvres. Les choix édito-



130 ÉTUDES DE LETTRES

riaux de Gilbert Guisan sont révélateurs d'une réticence à s'aventurer

dans le domaine de la critique. L'une des premières publications

importantes du Centre, C. F. Ramuz, ses amis et son temps,
est un vaste recueil de lettres qui apparaît comme un monument
élevé à la gloire de «l'époque la plus prestigieuse de nos lettres
romandes5» — à savoir, la première décennie du XXe siècle. Or
ce monument ne saurait être touché par la critique : aussi l'annotation

de ces six volumes se veut-elle de nature strictement
informative et historique. Guisan métaphorise en ces termes son souci
de fidélité et de discrétion : «Quelques traits suffisent pour faire
d'un galet roulé par la mer une œuvre d'art. La critique littéraire
et historique ne pourrait-elle s'inspirer d'une telle sobriété ?6»

L'important renouveau de l'édition et de la recherche en littérature

romande, dans les années 60, coïncide avec un recours uni-
voque aux méthodes historiques traditionnelles. La chose est
d'autant plus surprenante que la critique universitaire romande
n'est pas sourde aux débats qui, dans les mêmes années, opposent
en France les défenseurs de la nouvelle critique à ceux de l'histoire

littéraire. Rappelons que si 1964 est en Suisse romande
l'année-phare de l'histoire littéraire, 1966 est en France l'année-
phare des réflexions théoriques qui marqueront pendant vingt ans
les études littéraires au sceau de l'anti-historicisme. En 1966
paraissent en effet Critique et vérité de Barthes, le numéro 8 de la
revue Communications, consacré à l'analyse structurale du récit,
les Ecrits de Lacan, les Problèmes de linguistique générale de
Benveniste, Les Mots et les choses de Foucault; en 1967 paraît
encore L'Ecriture et la différence de Derrida. On pourrait citer de
nombreuses études qui prouvent combien les critiques universitaires

romands furent concernés, dès le milieu des années 60, par
les théories nouvelles. Mais les œuvres romandes échappent à

cette effervescence théorique et critique, à quelques rares et
prudentes exceptions près (je pense aux travaux de Jean-Luc Seylaz
et de Michel Dentan sur Ramuz, Catherine Colomb ou Monique
Saint-Hélier).

On pourrait rechercher les causes de ce traitement spécial
infligé aux œuvres romandes ; j'en ai mentionné quelques-unes au
passage : le souci identitaire, le vœu (protestant) de discrétion.

5. Gilbert Guisan, C. F. Ramuz, ses amis et son temps, 6 vol., Paris/Lausanne:
La Bibliothèque des Arts, 1967-1970. Ici, vol. 6, p. 11.

6. Ibid., vol. 1, p. 11.



LA CRITIQUE EN SUISSE ROMANDE 131

J'aimerais plutôt faire apparaître les effets, sur la réception des

œuvres, sur leur destin éditorial, de ce refus de la critique et des
théories, au profit de la seule recherche historique.

Je présenterai d'abord, avant d'en revenir à des exemples
romands, un cas emblématique pour mon propos : celui des Lettres
portugaises, qui paraissent anonymement en 1669. Pendant trois
siècles, les critiques et les historiens vont débattre de leur identité:

s'agit-il de la traduction des lettres authentiques d'une
religieuse portugaise — ce qu'affirme la préface —, ou du roman
d'un écrivain français Trois siècles où s'entretint le caractère in-
décidable de ce texte. Le pathos des lettres de la religieuse faisait
croire à la sincérité amoureuse de leur auteur ; mais leur perfection

rhétorique donnait à penser qu'on avait affaire à une fiction,
produite par un habile écrivain. Deux historiens de la littérature,
Frédéric Deloffre et Jacques Rougeot, mirent fin en 1962 à ce
débat pluricentenaire : ils prouvèrent en effet, de manière définitive,

que l'ouvrage était de la plume de Guilleragues, et qu'il
participait d'une longue tradition occidentale de la lettre amoureuse.
Leur édition des Lettres portugaises, qui pour la première fois
portaient le nom de leur auteur, signifia le discrédit total des
lectures naïves, sentimentales ou nationalistes (de la part d'historiens

de la littérature portugaise, qui tenaient à la thèse des lettres
authentiques pour ne pas avoir à céder ce chef-d'œuvre à la
littérature française). Pendant trois siècles en effet, les poètes — et les
critiques-poètes — avaient attribué les Lettres à une véritable
religieuse portugaise, dont on pensait d'ailleurs avoir retrouvé la
trace.

Dans ce débat, les historiens ont gagné contre les poètes, et à

juste titre, mais ils n'en ont pas moins œuvré à la division du texte
original. L'auteur des Lettres portugaises, en effet, les publiant
anonymement, munies d'une préface qui affirme leur authenticité,
selon la convention du manuscrit trouvé, ménage l'ambiguïté de

son texte: l'anonyme, mais habile et savant écrivain français
d'une part, Mariane Alcoforado la religieuse passionnée d'autre
part, tiennent ensemble la plume : le cœur de l'une et le style de
l'autre forment les deux faces d'une même écriture.

La focalisation de l'attention sur la recherche historique (du
côté de l'auteur français ou du côté de la religieuse portugaise) a

en quelque sorte barré la route à une critique qui s'intéresserait
aux pouvoirs de ce texte résolument non assignable à une lecture
univoque. Comme de nombreux romans par lettres au XVIIIe
siècle, les Lettres portugaises présentent un visage paradoxal :



132 ÉTUDES DE LETTRES

elles donnent à croire à la sincérité de l'épistolière, tout en offrant
le spectacle d'une rhétorique amoureuse forgée par une longue
tradition. Il n'y a pas contradiction, dans le roman, entre vérité du
sentiment et emprunt d'un langage topique ; au contraire, la
passion est d'autant plus crédible qu'elle se dit dans un langage
éprouvé.

En interdisant la lecture naïve, la lecture crédule, que le texte
pourtant autorise et promeut, en réduisant l'identité de l'auteur —
à la fois masculin et féminin, français et portugais —, les historiens

Deloffre et Rougeot amputent les Lettres portugaises de la
présomption d'authenticité, dont elles sont porteuses.

C'est le statut du texte littéraire qui se trouve en question ici :

dans l'optique historienne — l'exemple des Lettres portugaises le
montre — il s'agit d'avoir raison, en identifiant l'auteur d'un
texte anonyme. En se situant exclusivement dans l'ordre du savoir
et de la vérité, l'histoire littéraire sape la dimension du croire, à

laquelle pourtant la littérature fait appel.
Face à un texte anonyme du XVIIIe siècle, l'histoire littéraire

romande du XXe siècle s'est comportée de manière exactement
inverse : elle a privilégié la lecture crédule (qui flattait son ambition

nationaliste), au détriment d'un savoir historique large. Je

veux parler de la réception d'un roman qui paraît à Lausanne, en
1754, L'Illustre Paysan, ou mémoires et aventures de Daniel
Moginié. Publié sans nom d'auteur, l'ouvrage se donnait comme
une autobiographie de Daniel Moginié, paysan de Chesalles-sur-
Moudon qui, au terme de nombreuses aventures aux Indes, obtint
un grade important auprès du grand Mogol, à Agra. Adressé à son
frère François, dont il veut faire son héritier, le récit de Daniel
Moginié est précédé d'un avis à LL.EE. de Berne, signé M. de G.,
ainsi que d'un long «avis essentiel au lecteur», destiné à prouver
l'authenticité des aventures de Moginié. Ce roman connut
plusieurs éditions au XVIIIe siècle, ainsi qu'une traduction
allemande. Il a été réédité en 1912, et enfin en 1988 chez Cabédita, à

Morges. Cette édition est exemplaire de l'histoire littéraire
romande, de son désir identitaire et de ses tendances appropria-
trices.

L'avant-propos pose une seule question à ce texte: est-ce une
autobiographie ou un roman Pour y répondre, le commentateur
retrace les enquêtes historiques qui ont déjà été menées, aussi
bien sur le narrateur, Daniel Moginié, que sur l'auteur, inconnu
(M. de G.). Des deux côtés pourtant, les historiens ont fait chou
blanc: on a bien retrouvé la trace d'un Daniel Moginié, de



LA CRITIQUE EN SUISSE ROMANDE 133

Chesalles, ayant fait fortune aux Indes, mais nulle preuve n'a pu
être fournie qu'il fût l'auteur du récit qui porte son nom. L'auteur
non plus n'a pu être identifié. Toutes les hypothèses émises,
qu'elles concernent Moginié ou l'auteur présumé, conduisent à

des recherches strictement historiques et concernant strictement le
canton de Vaud. Le commentateur de l'édition Cabédita admet
que le récit «est indiscutablement romancé», mais qu'il «repose
non moins indiscutablement sur des bases authentiques7». C'est
ce dernier aspect du roman qu'il prend exclusivement en compte,
ramenant le texte à ses seules origines vaudoises, et proposant
une seule voie aux recherches futures : «démêler plus complètement

le vrai de l'imaginaire8»; ce qui revient à poursuivre
l'enquête historique sur la vie du narrateur et héros, Daniel Moginié.

Défini comme une autobiographie, ou comme une biographie
romancée, L'Illustre Paysan échappe à toute recherche littéraire.
Pourtant, les caractéristiques romanesques de L'Illustre Paysan
sont patentes: le début du roman, en particulier, relève d'une
quête des origines et d'un imaginaire oriental qu'on rencontre
abondamment dans les romans d'aventures et de voyage en
France au XVIIIe siècle. Daniel Moginié sait par son père que sa
famille, fort modeste et peu reconnue, était jadis considérée pour
son opulence et son ancienneté. Or, les preuves de ces origines
glorieuses existent encore : avertis par un double rêve prémonitoire,

le jeune Daniel et son frère trouvent dans un mur de la maison

paternelle un vieux parchemin, qu'ils font déchiffrer par un
savant: Daniel apprend qu'il est le descendant d'une très
ancienne famille royale, issue d'Orient. Mais seule une grande
fortune lui permettra de faire valoir ses titres : telle est la motivation,
romanesque s'il en est, de son voyage aux Indes.

L'avis au lecteur, au seuil du roman, mérite aussi l'attention :

reproduisant des lettres de et à François Moginié, frère de Daniel
et destinataire du récit, il nous conte l'histoire du manuscrit, à

titre de garantie d'authenticité. Mais il le fait à la manière des
romanciers du XVIIIe siècle, c'est-à-dire avec ambiguïté. François
affirme que le récit est bien de la plume de son frère, mais il n'en
mentionne pas moins les divers relais qui s'interposent entre le
texte original et la version qui sera publiée. Je vais vous envoyer,

7. L'Extraordinaire Odyssée de l'illustre paysan Daniel Moginié Général du
Grand Mogol, Morges : Cabédita, 1988, p. XVI.

8. Ibid., p. XX.



134 ÉTUDES DE LETTRES

dit-il à son correspondant (M. Gogham, le directeur du comptoir
anglais de Surate),

l'histoire que mon frère lui-même a laissée de ses aventures. Je

viens d'achever de la transcrire et je m'y suis mis avant que de
l'avoir lue. Il y a bien des choses que je n'entends pas et j'aurais
apparemment fait des quiproquos. Mais vous êtes plus savant que moi,
vous corrigerez mes bévues. Il faut connaître ce pays pour en parler
bien et pour bien entendre ce qu'on en dit. Mon frère Daniel me
croyait plus de science que je n'en ai. Je vous prie, Monsieur, de me
mettre tout cela au net, dans vos moments perdus9.

Ces propos font état d'une double transcription, et de corrections

futures : c'est avouer que le récit original subira, pour le
moins, des retouches. On apprend dans la lettre suivante que M.
Gogham se montre très désireux de publier ce récit, et d'en faire
un livre à succès ; au point que François le met en garde contre
toute tentation par trop littéraire :

Puisque vous voulez absolument que l'écrit de mon frère fasse un
livre, à la bonne heure. Mais je vous demande votre parole, qu'on
n'en fera pas un roman. Ce qu'il y a est assez curieux et n'a pas
besoin des imaginations des faiseurs de livres. Je vous jure que, si on

y met des mensonges, j'en donnerai le démenti à qui il appartiendra,
quand je devrais envoyer d'ici de quoi payer l'impression des
papiers originaux que je garde10.

On ne saurait mieux dire, à la manière perverse des romanciers
du XVIIIe siècle, que le récit qu'on va lire est vrai et faux,
authentique et fictif en même temps. Cet avis répond à une pratique
extrêmement courante au XVIIIe siècle, qui consiste à multiplier
les préfaces, les avis et propos contradictoires de l'auteur ou de

l'éditeur, afin de conserver au roman un statut ambivalent, entre
la vérité et la fiction.

Ainsi, par trois caractéristiques au moins — la fable orientale,
le thème de la quête des origines et l'artifice que constitue la
fiction d'authenticité —, L'Illustre paysan appartient à une tradition
romanesque qui n'a rien de vaudois : celle des «romans
pseudohistoriques orientaux» au XVIIIe siècle. Cette catégorie de
romans a été établie en 1946 par Marie-Louise Dufrenoy, dans son
livre consacré à L'Orient romanesque en France (1704-1789)11,

9. Ibid., p. 10.
10. Ibid., p. 11.
11. Montréal: Beauchemin, 1946.



LA CRITIQUE EN SUISSE ROMANDE 135

qui d'ailleurs mentionne le récit de Daniel Moginié et le traite,
parmi beaucoup d'autres, comme un roman anonyme. Faute de
s'être aperçus que L'Illustre paysan jouait habilement de tous les
registres d'une topique orientale particulièrement riche, au XVIIIe
siècle, les historiens de la littérature vaudois se sont appropriés ce
roman, et l'ont du coup soustrait à l'attention des lecteurs et
critiques non vaudois. En effet, on ne conçoit pas enterrement plus
efficace qu'une publication dans la collection des «Archives
vivantes romandes» chez Cabédita à Morges. C'est réduire ce
roman au statut de document de l'histoire vaudoise. Ce texte, qui
pourrait devenir un excellent exemple de la rencontre entre une
topique romanesque française et une matière vaudoise, se trouve
amputé de sa dimension littéraire.

En s'annexant des textes qui ne lui appartiennent pas en propre,
l'histoire littéraire romande réduit leur portée éditoriale. Ce geste
nationaliste apparaît comme une peur de l'étranger, comme un
souci de marquer son territoire : c'est ce qu'attestent les propos
liminaires de Micha Grin, qui rend hommage à l'éditeur de
Cabédita : «cet aventurier de l'édition» se situe «dans la lignée de

ces Romands si valeureux que l'étranger s'empresse de les
annexer, sans que, par négligence, désintérêt ou ignorance, nous ne
levions le moindre petit doigt12.» L'annexion nationaliste du
roman apparaît ainsi comme une réponse à l'annexion impérialiste,

pratiquée — cela va sans dire — par la France : on n'aura
jamais montré plus clairement que l'enjeu de la littérature romande
est politique.

L'histoire littéraire romande cède un peu de terrain à la
critique, disais-je en commençant, depuis les années 80. La
littérature romande se prête en effet, aujourd'hui, à diverses interrogations

théoriques. Deux voies, qui me semblent complémentaires,
se présentent pour tenter de sortir de l'exclusivisme des études
romandes. La première insiste sur la différence, sur la spécificité de
la littérature romande, et doit dès lors recourir aux déterminismes
socio-historiques. La seconde parie sur la «normalité» des œuvres
romandes, et les soumet aux mêmes approches critiques que les
œuvres françaises.

La première voie est illustrée aujourd'hui par les travaux de

quelques chercheurs qui s'inspirent des théories de Pierre

12. L'Extraordinaire Odyssée, p. IX.



136 ÉTUDES DE LETTRES

Bourdieu. L'approche bourdieusienne apparaît comme une
bénédiction pour la littérature romande : elle permet, d'abord, d'éviter
le traitement singularisant, en intégrant l'étude de la littérature
romande dans un mouvement plus vaste de recherches sur les
littératures régionales. La différence romande n'est plus un cas à part,
destiné à être glorifié ou conspué. Par sa théorie des champs et
des rapports de domination culturelle, l'approche bourdieusienne
décloisonne les lettres romandes, et les situe dans le contexte de
leurs relations avec les instances, suisses ou françaises, productrices

de légitimité. Si cette approche théorique semble aller
comme un gant à la littérature romande, c'est aussi qu'elle en
valorise le concept même.

L'une des constantes de la réflexion que conduit la littérature
romande sur elle-même consiste dans une forme d'auto-critique
particulièrement virulente, puisqu'elle s'exprime dans le jugement

d'insuffisance et le constat de médiocrité : de Juste Olivier à

Virgile Rossel, de Pierre Köhler à Etienne Barilier, la différence
spécifique romande se réduit à quelques traits, dont le plus
constant est la médiocrité (celle des œuvres romandes par rapport
aux grandes œuvres françaises). L'approche bourdieusienne
conserve la logique de ce genre de jugements, mais en l'inversant

: dominée par la culture française, la littérature romande se
trouve en quelque sorte déculpabilisée et revalorisée, puisqu'elle
est la victime — victime souvent consentante, certes, mais
victime quand même. Elle n'est donc plus «médiocre». Au contraire,
sa valeur et sa dignité s'affirment dans ses tentatives de réagir à la
culture dominante, ou d'échapper à ses normes.

Ainsi, la théorie bourdieusienne préserve la ligne de partage
entre littérature romande et littérature française, par des
arguments qui ne sont plus nationalistes (comme ceux de l'histoire
littéraire), mais socio-culturels. En faisant l'histoire de l'histoire
littéraire romande, en reconstruisant les déterminismes sociaux
des productions littéraires romandes, les études bourdieusiennes
fixent l'attention sur la différence de leur objet.

La seconde voie parie au contraire sur la ressemblance des

œuvres romandes, sur leur aptitude à être traitées, par la critique,
comme n'importe quelle œuvre littéraire. Divers travaux contribuent

à montrer aujourd'hui que les minorités culturelles en
Suisse (romande, ou rhéto-romanche) sont fondées certes sur
certaines différences spécifiques mais qu'elles sont nourries aussi
d'emprunts multiples aux cultures avoisinantes : à ce titre, leurs
productions peuvent être traitées sur le même pied que celles des



LA CRITIQUE EN SUISSE ROMANDE 137

cultures dites dominantes. J'ai apporté ici une modeste contribution

à ces travaux, en montrant l'appartenance de L'Illustre
Paysan à une tradition romanesque française, au XVIIIe siècle.

Sur le territoire contesté de la littérature romande, l'histoire
littéraire conventionnelle n'est plus seule à régner; le débat théorique

est amorcé : il ne peut à mon sens qu'être bénéfique à ce bon
objet des études francophones et de l'idéologie «politiquement
correcte» qu'est devenue, pour certains, la littérature romande.

Claire Jaquier
Université de Neuchâtel




	La critique en Suisse romande, ou la haine des théories

