Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1995)
Heft: 4
Artikel: Le triangle herméneutique ou les chances de l'interprétation
Autor: Eigenmann, Eric
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE TRIANGLE HERMENEUTIQUE
OU LES CHANCES DE L’ INTERPRETATION

Sur le ton de la méditation plus que de I’exposé doctrinaire, la contribution
suivante tente de préciser les traits d’une critique littéraire herméneutique.
Fondée sur une conception de la littérature comme énigme, cette critique se
montre plus radicalement dialectique que la fameuse « relation » starobins-
kienne, dont elle réaffirme la modernité; elle dépend étroitement d’une instance
tierce, correspondant tour a tour a plusieurs interlocuteurs, a laquelle elle se
confronte: les théories de la langue, de la littérature et des sciences humaines,
ainsi que la communauté des lecteurs, critiques littéraires compris. Eclectisme?
La pertinence de cette notion sera fermement récusée’.

L’interrogation qui ponctue le theme de ce colloque — «La
crise des théories 7» — n’exclut pas une possible équivoque.
C’est d’abord le premier membre du syntagme, bien siir, qui est
mis en doute, ’existence d’une crise dans les théories de la litté-
rature. Résonne cependant, pour peu qu’on ne soit pas trop poin-
tilleux sur la grammaire, une autre question portant plus
précisément sur le complément de nom, qui serait la suivante:
I’état de crise étant admis dans le domaine des études littéraires,
diagnostic au demeurant discutable, s’agit-il vraiment d’une crise
des théories, ou son foyer se situe-t-il ailleurs ? Sans doute /’ap-
plication de théories dans le champ de la littérature est-elle en
crise ; il suffit pour s’en convaincre d’observer les hésitations des
publications actuelles, et la prudente discrétion des chercheurs au
sujet de leurs présupposés théoriques, qui contraste avec I’aplomb
de ceux qui, il n’y a pas si longtemps, sommaient le critique de
définir avant toute chose son statut. D’autres contributions s’atta-
chent ici méme a montrer les tenants et les aboutissants de ce re-

1. On a jugé préférable de conserver a ce texte rédigé exclusivement pour le
colloque les caractéristiques formelles propres a cette circonstance.



80 ETUDES DE LETTRES

trait, a moins qu’il ne faille parler, en termes militaires, de re-
traite. J’aimerais pour ma part, le plus simplement possible, re-
prendre @ mon compte les questions qui nous ont été soumises
concernant nos activités de recherche, afin de mieux cerner la
fonction que j’assigne aux théories de la littérature au sein de la
relation critique: c¢’est annoncer d’emblée combien la pensée de
Jean Starobinski, ainsi que celle de Jean Rousset, guident cette
bréve méditation, en direction d’une herméneutique qui doit ce-
pendant beaucoup a Paul Ricceur.

1. Crise de l’interprétation

Dans la mesure ou les critiques abordent moins la question
théorique, on pourrait s’attendre a ce qu’ils donnent plus libre
cours a I’expression de leur subjectivité. Or paradoxalement, pour
autant qu’on puisse se livrer a une généralisation, la tendance pa-
rait plutdt inverse, avec le retour des études historiques et 1I’essor
de la critique génétique, notamment : acquérir une connaissance
aussi complete que possible du texte, de sa genése et de 1’envi-
ronnement socio-historique qui y a présidé, voila I’objectif ma-
jeur, chaque élément étant susceptible de donner lieu a un
développement érudit. Trop souvent négligé pendant 1’ére structu-
raliste, un tel travail est extrémement précieux. Il n’en demeure
pas moins qu’il tend a suspendre la question de la signification, et
par conséquent I’interprétation ; il la subordonne a 1’acquisition
de nouvelles connaissances, qui semble parfois participer de la
quéte d’une illusoire totalité. Le vide théorique ambiant — 1’ at-
tente d’un modele enfin satisfaisant ? — ne peut que contribuer a
cette attitude.

La crise des théories s’accompagne ainsi d’une crise d’un autre
ordre, qui affecte I’acte interprétatif. Leur rapport demande a étre
examiné de plus pres. Les théories de la littérature avancées dans
les années septante ont souvent eu pour ultime prétention de
transcender 1’interprétation subjective, en fournissant la clé de la
signification : I’affirmation liminaire d’un modele théorique tend
a réduire ’interprétation a 1’exercice programmé d’une révéla-
tion. En tant qu’acte individuel, libre et progressif, répondant aux
interrogations surgies au cours de la lecture, I’interprétation
n’était-elle pas déja en crise alors que les théories faisaient encore
autorité ? Ou pour cette raison méme que leur autorité semblait
assurée ?7 L’explication causale est a I’évidence erronée ; la part de



LE TRIANGLE HERMENEUTIQUE 81

I’interprétation n’est pas inversément proportionnelle a celle de
la théorie ! Mais selon la maniére dont elle s’impose, on y revien-
dra, la théorie peut bel et bien s’avérer plus ou moins favorable a
I’interprétation. Hasardons encore une hypothése avant de pour-
suivre : peut-étre cette crise interprétative résulte-t-elle indirecte-
ment, comme une sorte d’effet secondaire, de ce que la critique
moderne se démarque pour ainsi dire de tout jugement de valeur
concernant les ccuvres qu’elle analyse. Comme si, attachée par-
dessus tout a cette position fondamentale autant que salutaire, elle
craignait dans I’intervention subjective de 1’interpréte un risque
de rechute.

2. Le texte comme énigme

Le texte littéraire n’a pas tant pour spécificité I’usage qu’il fait
du langage ou la dépragmatisation de son discours, que celle de
répondre a une intentionnalité particuliére, je crois, comme toute
ceuvre d’art. Particuliere a I’auteur aussi bien qu’au lecteur (au
spectateur, a 1’auditeur), cette intentionnalité détermine une rela-
tion réciproque, irréductible aux processus de communication ha-
bituels et fondée sur une sorte de contrat tacite. Je ne prendrai pas
le risque d’approfondir ici la définition de cette spécificité... Il me
suffira de dire qu’elle me semble tenir précisément a la question
de la signification, que j’entends a la lettre : un doute, une interro-
gation, une énigme. Essentiellement énigmatique, méme s’il ne
I’est qu’en partie, le texte littéraire se distinguerait en ce sens que,
en un jeu librement consenti de part et d’autre, sa signification ne
saurait jamais €tre établie de maniere définitive, ni pour 1I’auteur
ni pour le lecteur. Essentiellement énigmatique, le texte littéraire
I’est en tout cas sous deux aspects. Comme tout énoncé certes,
mais au point que le sens littéral —ou, plutdt, le sens manifeste
— en parait parfois presque secondaire, il dit toujours plus qu’il
ne dit, grace au travail formel de I’écriture en particulier, qui dé-
termine largement sa signification. I1 m’oblige de la sorte a
étendre ma lecture a la dimension symbolique. La question
concerne la personne du lecteur, de méme que celle de 1’écrivain :
pourquoi ce texte me retient-il, ou me repousse-t-il ? De maniere
plus générale: pourquoi donc lire (de la littérature), pourquoi
donc écrire ?7 Ou encore, selon une formulation éculée, mais assez
éloquente : «qu’est-ce que ¢a me raconte 7» Cette relation, 1’aven-
ture — non seulement sémantique mais esthétique — dans la-



82 ETUDES DE LETTRES

quelle elle m’entraine, motive profondément mon plaisir et mon
intérét pour la littérature.

Des lors que le texte littéraire est ainsi reconnu comme un dis-
positif signifiant ouvert, dont la cohérence propre peut échapper
aux intentions conscientes de son auteur; dés lors que la signi-
fication n’est pas toute constituée dans le texte, préte a étre dé-
codée, mais qu’elle est au contraire envisagée sur le mode
interrogatif, comme une question essentielle a 1’ceuvre et a la-
quelle il est impossible de répondre une fois pour toutes, il appa-
rait assez clairement qu’elle ne saurait faire 1’objet ni d’une
révélation ni d’une projection, mais d’un acte qui dépasse cette
dichotomie. Elle résultera d’une construction datée, localisée, re-
lative a I’«étre au monde» du lecteur, élaborée a partir des é1é-
ments textuels, ou mieux : elle résultera d’une interprétation, qui,
comme le formule Claude Reichler, inscrit «les proces représenta-
tionnels dans la situation, les affects et les visées du sujet®». La
notion d’herméneutique ne parait pas déplacée en 1’occurrence,
puisqu’une telle construction, a défaut d’une méthode a propre-
ment parler, implique une technique, ou des techniques, et qu’elle
vise bien une signification seconde.

3. On ne lit jamais seul : une triangulation

Le role déterminant de I’interpréte ne bannit pas le recours a un
appareil théorique, ni ne relegue ce dernier au rang d’accessoire;
au contraire, il I’exige. Mais quel appareil théorique, et com-
ment ? Si les théories se sont finalement montrées décevantes en
critique littéraire, c’est pour beaucoup, a mon sens, qu’elles se
sont données a l’instar de la philologie comme préliminaires de
’acte interprétatif, selon une logique linéaire. Ainsi jusque chez
Starobinski, pourtant peu suspect de sacrifier a des présupposés,
on peut lire que la philologie est une «tache préliminaire de lec-
ture3». Cet ordre ne rend pas compte de 1’expérience, existen-
tielle, du lecteur, qui ne peut guére ne pas voir s’ouvrir des pistes
interprétatives des sa premiere approche du texte, avant qu’il ne

2. Claude REICHLER, «La littérature comme interprétation symbolique»,
L’Interprétation des textes, éd. C. Reichler, Paris: Minuit, 1989, p. 98.

3. Cahiers pour un temps / Jean Starobinski, Paris: Centre Georges
Pompidou, 1985, p. 11.



LE TRIANGLE HERMENEUTIQUE 83

puisse entreprendre, par exemple, des recherches philologiques.
On imagine mal un lecteur — il ne mériterait a vrai dire pas en-
core ce nom — suspendre sa compréhension du texte pour préci-
ser avant toute chose le sens de tel ou tel mot, ce qui serait
d’ailleurs fort difficile, faute d’une maitrise suffisante du con-
texte. La notion de connaissances «de base», théoriques ou scien-
tifiques, a partir desquelles I’interprétation se développe, pose de
surcroit un probleme logique que Reichler a subtilement dégagé :
comment faire reposer sur une science positive 1’interprétation
d’un texte dont on affirme le caractere symbolique ? Cela revient
a «justifier dans les termes d’une philosophie positiviste de la
connaissance, une activité qui dément cette philosophie*». Aussi
le rapport entre le texte, la théorie et I’interpréte devrait-il plut6t
se concevoir sur le mode de la triangulation.

Jean Rousset imagine un lecteur «tout en antennes et en re-
gards», qui lira «I’ceuvre en tous sens, adoptera des perspectives
variables mais toujours liées entre elles, discernera des parcours
formels et spirituels, des tracés privilégiés, des trames de motifs
ou de thémes qu’il suivra dans leurs reprises et leurs métamor-
phoses, explorant les surfaces et creusant les dessous jusqu’a ce
que lui apparaissent le centre ou les centres de convergence, le
foyer d’ou rayonnent toutes les structures et toutes les significa-
tions, ce que Claudel nomme le “patron dynamique’». Je partage
cette conception du lecteur, tout en veillant 2 ne pas négliger
I’historicité du texte et a ne pas céder a la totalisation, justement
dénoncée par Derrida — mais Rousset n’est-il pas au fond du
méme avis ? S’il est vrai que la lecture est d’abord 1’écoute d’un
texte, telle qu’une description phénoménologique peut en rendre
compte, cette écoute demande a €tre sans cesse aiguisée, stimulée,
remise en question.

Or la philologie, la linguistique et la poétique —tout ce qui
éclaire I’énoncé proprement dit — ne précisent pas seulement la
facture du texte, elles suscitent aussi bien souvent 1’observation
elle-méme. Si la terminologie technique et jargonnante due a
I’essor des théories littéraires est moins usitée aujourd’hui, ce
dont on peut se réjouir, il convient de ne pas jeter le bébé avec
I’eau du bain. D’aucuns se félicitent de pouvoir dire de nouveau

4. Claude REICHLER, «Jean Starobinski et la critique genevoise», Critique,
n® 481-482 (juin-juillet 1987), p. 609.
5. Jean ROUSSET, Forme et signification, Paris: Corti, 1963, p. XV.



84 ETUDES DE LETTRES

«récit rétroactif», plutdt qu’«analepse». C’est oublier qu’on ne di-
sait guere «récit rétroactif» avant que la narratologie n’attire 1’at-
tention sur la temporalité du récit, d’une part, et que d’autre part
I’expression «récit rétroactif» ne va pas de soi®. Elle peut préter 2
confusion, 1a ol I’ «analepse» genettienne, opposée a la «narration
ultérieure», permet de distinguer entre un simple récit au passé et
une transgression de 1’ordre chronologique.

Quant aux théories de la littérature qui considerent le texte
dans le champ des sciences humaines et de la philosophie, elles
guident toujours peu ou prou la lecture. Qu’on le veuille ou non,
on ne lit jamais seul. Le lecteur critique, «dans sa démarche inter-
prétative, est nécessairement orienté aussi bien par la force de ses
fantasmes que par les systemes d’organisation du sens et de com-
préhension du monde qu’il tient de son milieu et de son temps’».
Nul doute qu’il ne gagne a en prendre conscience, a connaitre ces
systemes et leurs implications idéologiques, pour les mettre a
I’épreuve de la lecture et arréter sa position.

Tant6t donc la théorie initie la perception d’un phénomeéne tex-
tuel, tantot elle offre de quoi 1’affiner, tant6t encore elle oppose
une contradiction de principe, une pierre de touche — 1’occasion
d’une confrontation. Toute écoute étant subjective et sélective,
1’appareil théorique aide le lecteur a multiplier les points de vue,
a adopter les «perpectives variables» préconisées par Rousset, et
fournit des criteres a la sélection. Plutét que de paver la route de
’interprétation, elle ravitaille le voyageur, non sans lui signaler
les itinéraires conseillés, ou déconseillés, par ceux qui I’ont pré-
gede,

La discussion, rapide, d’une des nombreuses attaques lancées
par Raymond Picard contre Roland Barthes servira d’illustration.
On se souvient que 1’auteur de Nouvelle critique ou nouvelle im-
posture® tourne en ridicule 1’interprétation barthésienne selon
laquelle, dans Britannicus de Racine, Néron «recherche frénéti-
quement [...] la respiration®». Barthes s’appuie en effet impru-
demment sur la déclaration de Néron a Junie: «Si [...] Je ne vais

6. Pourquoi pas «récit rétrospectif»? Quelle distinction se trouve ici impli-
quée? Quelle articulation avec I’acte narratif ? Etc.

7. Michel DENTAN, Le Texte et son lecteur, Lausanne : L’Aire, 1983, p. 9.

8. Nouvelle critique ou nouvelle imposture, Paris: Jean-Jacques Pauvert,
1965, p.50-54.

9. Roland BARTHES, Sur Racine, Paris: Seuil, 1979, p. 86.



LE TRIANGLE HERMENEUTIQUE 85

quelquefois respirer a vos pieds» (acte II, scene 3). Selon Picard,
le verbe ne saurait dénoter dans cet emploi que le répit, la relache,
si bien que I'interprétation en question est bitie sur le sable de
I’ignorance philologique. Comment, toutefois, un lecteur du ving-
tieme siécle n’entendrait-il pas immédiatement le verbe respirer
dans son sens le plus courant ? Ce qu’il faut reprocher a Barthes,
ce n’est pas tant I’interprétation elle-méme que I’insuffisance de
son argumentation. Sans aborder le probléme théorique que pose
une telle attitude, il n’effectue aucune vérification lexicale, et
n’étend pas son analyse — qu’il décrit pourtant comme «structu-
rale'% — aux occurrences relativement nombreuses du verbe
dans le texte et dans I’ceuvre'!, ni 4 d’autres verbes qui entretien-
nent un rapport avec lui: le verbe «expirer», par exemple, offre
une fréquence comparable. Pourtant, quoique respirer «signifie
ici», la «coloration pneumatique'?» du verbe ne manque pas
d’étre sensible dans un texte ou il intervient a quatre reprises,
dont I’une ne laisse aucun doute sémantique: «J’embrasse mon
rival, mais c’est pour 1’étouffer [...] Tant qu’il respirera je ne vis
qu’a demi» (acte IV, scene 3). Ces confrontations que Barthes né-
glige!? lui auraient permis, aprés examen, soit de renoncer a son
interprétation, soit de 1’étayer. Alors que les présupposés théo-
riques et les précautions philologiques d’un Picard ne visent, si
j’ose dire, qu’a I’étouffer dans 1’ ceuf.

4. Vers la compréhension de soi-méme

Que les théories interviennent comme instance tierce dans la
relation du lecteur au texte, plutét que comme autorité premiere,
devrait également contribuer a assurer — a fortiori si elles sont
plurielles — un véritable parcours critique, aussi peu que possible
entaché de circularité. Sans prétendre a la quadrature du cercle
herméneutique, au sens péjoratif qu’on lui attribue fréquem-

10. Op. cit., p. 5.

11. Le verbe «respirer» intervient dans toutes les tragédies de Racine, jusqu’a
huit fois dans Bérénice.

12. Comme I’écrit Raymond Picard, op. cit., p. 53. Au-dela du pastiche, ses
expressions sont fort adéquates.

13. De méme qu’il n’explicite pas, du moins dans Sur Racine, le primat qu’il
accorde au signifiant.



86 ETUDES DE LETTRES

ment!4, le triangle qui se dessine ici travaille du moins a le briser
chaque fois qu’il se reforme! La réussite tient beaucoup a son
équilibre et a son dynamisme. Que 1’élaboration théorique soit né-
gligée: la critique court le risque de 1I’impressionnisme et de la
projection, mais aussi de la paraphrase. Que ce soit le texte lui-
méme dans le détail de son écriture : I’exposé sombre dans des gé-
néralités ou des abstractions et perd de vue la singularité de
I’ceuvre et de ses enjeux. Que ’interprete reste trop discret: le
texte semble avoir été écrit pour vérifier la théorie, qui ne peut
que se reconnaitre elle-méme — elle ne saurait lire. La critique,
écrit Jean Starobinski, doit porter «la marque d’une personne»,
«se faire ceuvre a son tour et courir les risques de 1’ceuvre»; «une
force d’inspiration critique reste requise'>».

L’image du triangle, évidemment discutable, ne devrait pas sug-
gérer que la position des trois instances — texte, théorie, interprete
— demeure statique, car elles ne manquent pas d’étre transformées
par 1’activité critique. Le texte lui-méme, en effet, n’en ressort pas
toujours intact: il n’est pas rare que ce soit I’étonnement du lec-
teur devant 1I’un de ses éléments, ou les conséquences de ses ré-
flexions, qui conduisent a la découverte d’une altération par
rapport a 1’original, puis au rétablissement d’une version plus sa-
tisfaisante. La critique génétique livre ses meilleurs résultats, en
général, lorsqu’elle répond a une interrogation, lorsqu’elle éclaire
une zone d’obscurité qui troublait la lecture.

Les modeles et les instruments d’analyse que fournissent les
théories, ensuite, aussi efficaces soient-ils, ne peuvent étre parfai-
tement adaptés a la situation et a la perspective de la critique en
cours ; ils sont trop généraux, ou élaborés a partir d’autres textes.
Les confronter a la singularité de 1’ceuvre étudiée les enrichira
d’autant, tout en révélant leurs limites, qu’un perfectionnement
permettra peut-étre de dépasser. La science n’a jamais progressé
autrement.

Le gain interprétatif, enfin, ne saurait profiter qu’au seul texte.
Si I’interpréte ne s’y retrouve pas, dans tous les sens de I’expres-
sion, sans doute le livre lui tombera-t-il des mains — n’oublions
pas qu’Hermes est aussi le dieu des marchands et des voleurs ! Si
a I’inverse il s’y retrouve comme dans un miroir, 1l y a fort a pa-

14. Jean STAROBINSKI le réhabilite, en quelque sorte, dans La Relation critique,
Paris : Gallimard, 1970.
15. Jean Starobinski, op. cit., p. 33.



LE TRIANGLE HERMENEUTIQUE 87

rier qu’il ne fait que s’y projeter, n’écoutant en réalité que lui-
méme. On gagne toujours, affirme Starobinski, a poser au texte
des questions, et notamment des questions a priori non littéraires.
Non pas qu’il y réponde, mais que la maniere dont il les formule
peut se révéler féconde. Le texte m’intéresse d’autant plus qu’il
problématise ma réalité, mon «€tre au monde». Pour autant que je
sois disposé a me laisser surprendre, comme le souhaite aussi
I’auteur de L’(Eil vivant, «je sentirai, dans 1’ceuvre, naitre un re-
gard qui se dirige vers moi: ce regard n’est pas un reflet de mon
interrogation. C’est une conscience étrangere, radicalement autre,
qui me cherche, qui me fixe, et qui me demande de répondre. Je
me sens exposé a cette question qui vient ainsi a ma rencontre.
L’ceuvre m’interroge!®». On pourrait ajouter, en jouant encore de
la double entente, qu’elle me regarde. Grace en particulier a la
distance que la dimension symbolique instaure par rapport a la
réalité, le regard de I’interprete — sur I’ceuvre, mais aussi sur le
monde et sur lui-méme — se construit a la mesure de ce regard.
Paul Ricceur me semble sur ce point prolonger admirablement
Starobinski :
En proposant de relier le langage symbolique a la compréhension de
soi, je pense satisfaire au veeu le plus profond de 1I’herméneutique.
Toute interprétation se propose de vaincre un éloignement, une dis-
tance, entre I’époque culturelle révolue a laquelle appartient le texte
et I’interpréte lui-méme. En surmontant cette distance, en se rendant
contemporain du texte, I’exégete peut s’approprier le sens [...].
Toute herméneutique est ainsi, explicitement ou implicitement,
compréhension de soi-méme par le détour de la compréhension de
I’autre!”.

Ainsi par exemple, parti d’un premier étonnement devant cer-
tains traits énonciatifs chez Corneille, j’ai recours a la linguis-
tique pour préciser et formuler mon observation, a 1’histoire de la
langue pour déployer toute la richesse sémantique du lexique. De
retour au texte, je suis en mesure de dégager les modulations
d’une structure qui s’étend a quelques pieces en particulier. La
consultation des écrits théoriques de 1’auteur établit les enjeux
dramaturgiques du phénomene et le met en rapport avec d’autres
sujets de préoccupations de Corneille. Se dessine dans les pieces
concernées un systeme cohérent, bien que complexe, qui appelle

16. Jean STAROBINSKI, L’(Eil vivant, Paris: Gallimard, p. 27-28. Le second
italique appartient au texte.
17. Paul RICEUR, Le Conflit des interprétations, Paris : Seuil, 1969, p. 20.



88 ETUDES DE LETTRES

une interprétation. L’étude de 1’environnement socio-culturel et
notamment des débats esthétiques de 1’époque me permet de
confronter mes hypotheses a la réalité historique. La recherche
biographique confirme ou non ses incidences sur I’écriture corné-
lienne, qui finit — j’abrege le récit de mes pérégrinations — par
s’éclairer dans ses choix formels et thématiques. Pendant ce
temps, le dialogue s’est noué avec d’autres critiques, il a fallu jus-
tifier la démarche, la rectifier au besoin ; I’inconscient de 1’auteur,
aussi, s’est dévoilé ca et la. Mais il apparait surtout que 1’ceuvre
rencontre, avec son langage propre, ma réflexion actuelle sur
I’écriture dramatique et la mise en sceéne théitrale, voire mon
amour du théatre. Je sais un peu mieux, un tout petit peu mieux,
pourquoi je lis...

Dans une herméneutique ainsi triangulaire, la question de 1’in-
compatibilité des théories se pose différemment. Non seulement
leurs contraditions éventuelles ne conduisent pas forcément a des
exclusions, puisque aucune théorie ne fonde 1’interprétation a
priori, mais elles peuvent se montrer productives, sur un mode
dialectique. Faut-il qualifier cette démarche d’éclectique ? En
toute rigueur, aucune des définitions de 1’éclectisme, parfois di-
vergentes, ne semble s appliquer. En I’occurrence, il ne s’agit pas
d’«emprunter a différents systemes pour retenir ce qui parait
le plus vraisemblable et le plus positif dans chacun'®», mais de
les mettre a 1’épreuve de la lecture et de les intégrer dans un par-
cours personnel, principalement pour leur valeur heuristique, fit-
ce comme repoussoir. Il ne s’agit ni de renoncer a «édifier un
systéme nouveau'®», ni au contraire de «fondre en un nouveau
systeme cohérent les éléments empruntés?®», mais plutét d’échap-
per a ’esprit de systeme, si ce n’est celui que propose le texte
dans sa singularité. Il ne s’agit pas de combiner des méthodes,
mais d’en forger une qui serve la perspective adoptée ; pas d’addi-
tionner des vérités pour diminuer les chances de se tromper, mais
de construire une vérité singuliere, particuliere a un interprete
dans une situation donnée ; pas de tenter d’échapper a la subjecti-
vité, mais de I’assumer pleinement, dans la confrontation. Il s’agit
en somme d’accroitre, tant au profit du texte qu’a celui du lecteur,
les chances — occasions et bonheurs — de I’interprétation.

18. Trésor de la langue frangaise, Paris: Ed. du C.N.R.S., 1979.

19. Paul ROBERT, Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue fran-
caise, Paris : Société du Nouveau Littré, 1978.

20. Trésor de la langue frangaise, op. cit.



LE TRIANGLE HERMENEUTIQUE 89

5. Invitation au dialogue

La critique herméneutique que je viens d’esquisser ne vaut
guere, cependant, si elle ne s’adresse a son tour a autrui: elle se
doit de faire partager sa lecture du texte, de convaincre de sa per-
tinence et de son intérét. Une autre «chance» de I'interprétation
réside dans le dialogue auquel elle peut donner prise, tandis que la
révélation et la projection de la signification risquent bien de ne
susciter que des monologues. I1 y va de la crédibilité du critique
de produire, pour employer une métaphore judiciaire, des témoins
et des pieces a conviction, de sorte que son lecteur soit en mesure
de vérifier lui-méme le bien-fondé de 1’interprétation, en connais-
sance de cause. L’ appareil théorique, qui contribue de surcroit a la
précision lexicale, s’avere indispensable a cet effet. Susceptible
d’étre récusé ou soumis a un usage différent, il garantit la possibi-
lité de s’introduire dans le débat, au méme titre que 1’exemplifi-
cation.

Ce destinataire du discours critique, que je voudrais appeler in-
terlocuteur, semble donner a mon triangle herméneutique la confi-
guration d’un carré... Dans le jeu des interactions, certes, il
s’ajoute au texte, a ’interprete et a la théorie. Mais dans la pers-
pective de I’activité critique qui est ici la mienne, en revanche, il
intervient bien lui aussi comme un tiers, qui se tient & mes cotés
devant le texte, a I’instar des théoriciens et de la communauté des
critiques.

Ce tiers englobe tout autre regard que le mien, toute autre
écoute, que je choisis d’endosser ou de repousser; grice a eux,
contre eux, pour eux, ma lecture se constitue et affermit sa voix.
Une telle ouverture a valeur pédagogique et, plus largement,
éthique. Qu’il marque de son empreinte un morceau de musique,
un role de théatre ou un texte littéraire, I’interprete n’est digne de
ce nom que s’il s’adresse a un public pour lui transmettre une
ceuvre, qu’il perpétue et renouvelle en un méme geste. I1 s’en ap-
proprie le sens, dit Ricceur : afin de mieux en faire le don.

Eric EIGENMANN
Université de Geneve






	Le triangle herméneutique ou les chances de l'interprétation

