
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1995)

Heft: 4

Artikel: Le triangle herméneutique ou les chances de l'interprétation

Autor: Eigenmann, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE TRIANGLE HERMÉNEUTIQUE
OU LES CHANCES DE L'INTERPRÉTATION

Sur le ton de la méditation plus que de l'exposé doctrinaire, la contribution
suivante tente de préciser les traits d'une critique littéraire herméneutique.
Fondée sur une conception de la littérature comme énigme, cette critique se

montre plus radicalement dialectique que la fameuse « relation » starobins-
kienne, dont elle réaffirme la modernité; elle dépend étroitement d'une instance
tierce, correspondant tour à tour à plusieurs interlocuteurs, à laquelle elle se

confronte: les théories de la langue, de la littérature et des sciences humaines,
ainsi que la communauté des lecteurs, critiques littéraires compris. Eclectisme?
La pertinence de cette notion sera fermement récusée1.

L'interrogation qui ponctue le thème de ce colloque — «La
crise des théories?» — n'exclut pas une possible équivoque.
C'est d'abord le premier membre du syntagme, bien sûr, qui est
mis en doute, l'existence d'une crise dans les théories de la
littérature. Résonne cependant, pour peu qu'on ne soit pas trop
pointilleux sur la grammaire, une autre question portant plus
précisément sur le complément de nom, qui serait la suivante :

l'état de crise étant admis dans le domaine des études littéraires,
diagnostic au demeurant discutable, s'agit-il vraiment d'une crise
des théories, ou son foyer se situe-t-il ailleurs? Sans doute
l'application de théories dans le champ de la littérature est-elle en
crise ; il suffit pour s'en convaincre d'observer les hésitations des

publications actuelles, et la prudente discrétion des chercheurs au
sujet de leurs présupposés théoriques, qui contraste avec l'aplomb
de ceux qui, il n'y a pas si longtemps, sommaient le critique de

définir avant toute chose son statut. D'autres contributions s'attachent

ici même à montrer les tenants et les aboutissants de ce re-

1. On a jugé préférable de conserver à ce texte rédigé exclusivement pour le
colloque les caractéristiques formelles propres à cette circonstance.



80 ÉTUDES DE LETTRES

trait, à moins qu'il ne faille parler, en termes militaires, de
retraite. J'aimerais pour ma part, le plus simplement possible,
reprendre à mon compte les questions qui nous ont été soumises
concernant nos activités de recherche, afin de mieux cerner la
fonction que j'assigne aux théories de la littérature au sein de la
relation critique-, c'est annoncer d'emblée combien la pensée de
Jean Starobinski, ainsi que celle de Jean Rousset, guident cette
brève méditation, en direction d'une herméneutique qui doit
cependant beaucoup à Paul Ricœur.

1. Crise de l'interprétation

Dans la mesure où les critiques abordent moins la question
théorique, on pourrait s'attendre à ce qu'ils donnent plus libre
cours à l'expression de leur subjectivité. Or paradoxalement, pour
autant qu'on puisse se livrer à une généralisation, la tendance
paraît plutôt inverse, avec le retour des études historiques et l'essor
de la critique génétique, notamment : acquérir une connaissance
aussi complète que possible du texte, de sa genèse et de
l'environnement socio-historique qui y a présidé, voilà l'objectif
majeur, chaque élément étant susceptible de donner lieu à un
développement érudit. Trop souvent négligé pendant l'ère structuraliste,

un tel travail est extrêmement précieux. Il n'en demeure
pas moins qu'il tend à suspendre la question de la signification, et
par conséquent l'interprétation; il la subordonne à l'acquisition
de nouvelles connaissances, qui semble parfois participer de la
quête d'une illusoire totalité. Le vide théorique ambiant —
l'attente d'un modèle enfin satisfaisant — ne peut que contribuer à

cette attitude.
La crise des théories s'accompagne ainsi d'une crise d'un autre

ordre, qui affecte l'acte interprétatif. Leur rapport demande à être
examiné de plus près. Les théories de la littérature avancées dans
les années septante ont souvent eu pour ultime prétention de
transcender Y interprétation subjective, en fournissant la clé de la
signification: l'affirmation liminaire d'un modèle théorique tend
à réduire l'interprétation à l'exercice programmé d'une révélation.

En tant qu'acte individuel, libre et progressif, répondant aux
interrogations surgies au cours de la lecture, l'interprétation
n'était-elle pas déjà en crise alors que les théories faisaient encore
autorité? Ou pour cette raison même que leur autorité semblait
assurée L'explication causale est à l'évidence erronée ; la part de



LE TRIANGLE HERMÉNEUTIQUE 81

l'interprétation n'est pas inversément proportionnelle à celle de
la théorie Mais selon la manière dont elle s'impose, on y reviendra,

la théorie peut bel et bien s'avérer plus ou moins favorable à

l'interprétation. Hasardons encore une hypothèse avant de
poursuivre : peut-être cette crise interprétative résulte-t-elle indirectement,

comme une sorte d'effet secondaire, de ce que la critique
moderne se démarque pour ainsi dire de tout jugement de valeur
concernant les œuvres qu'elle analyse. Comme si, attachée
pardessus tout à cette position fondamentale autant que salutaire, elle
craignait dans l'intervention subjective de l'interprète un risque
de rechute.

2. Le texte comme énigme

Le texte littéraire n'a pas tant pour spécificité l'usage qu'il fait
du langage ou la dépragmatisation de son discours, que celle de
répondre à une intentionnalité particulière, je crois, comme toute
œuvre d'art. Particulière à l'auteur aussi bien qu'au lecteur (au
spectateur, à l'auditeur), cette intentionnalité détermine une relation

réciproque, irréductible aux processus de communication
habituels et fondée sur une sorte de contrat tacite. Je ne prendrai pas
le risque d'approfondir ici la définition de cette spécificité... Il me
suffira de dire qu'elle me semble tenir précisément à la question
de la signification, que j'entends à la lettre : un doute, une interrogation,

une énigme. Essentiellement énigmatique, même s'il ne
l'est qu'en partie, le texte littéraire se distinguerait en ce sens que,
en un jeu librement consenti de part et d'autre, sa signification ne
saurait jamais être établie de manière définitive, ni pour l'auteur
ni pour le lecteur. Essentiellement énigmatique, le texte littéraire
l'est en tout cas sous deux aspects. Comme tout énoncé certes,
mais au point que le sens littéral —ou, plutôt, le sens manifeste
— en paraît parfois presque secondaire, il dit toujours plus qu'il
ne dit, grâce au travail formel de l'écriture en particulier, qui
détermine largement sa signification. Il m'oblige de la sorte à

étendre ma lecture à la dimension symbolique. La question
concerne la personne du lecteur, de même que celle de l'écrivain :

pourquoi ce texte me retient-il, ou me repousse-t-il De manière
plus générale : pourquoi donc lire (de la littérature), pourquoi
donc écrire Ou encore, selon une formulation éculée, mais assez
éloquente : «qu'est-ce que ça me raconte ?» Cette relation, l'aventure

— non seulement sémantique mais esthétique — dans la-



82 ÉTUDES DE LETTRES

quelle elle m'entraîne, motive profondément mon plaisir et mon
intérêt pour la littérature.

Dès lors que le texte littéraire est ainsi reconnu comme un
dispositif signifiant ouvert, dont la cohérence propre peut échapper
aux intentions conscientes de son auteur; dès lors que la
signification n'est pas toute constituée dans le texte, prête à être
décodée, mais qu'elle est au contraire envisagée sur le mode
interrogatif, comme une question essentielle à l'œuvre et à

laquelle il est impossible de répondre une fois pour toutes, il apparaît

assez clairement qu'elle ne saurait faire l'objet ni d'une
révélation ni d'une projection, mais d'un acte qui dépasse cette
dichotomie. Elle résultera d'une construction datée, localisée,
relative à l'«être au monde» du lecteur, élaborée à partir des
éléments textuels, ou mieux : elle résultera d'une interprétation, qui,
comme le formule Claude Reichler, inscrit «les procès représenta-
tionnels dans la situation, les affects et les visées du sujet2». La
notion d'herméneutique ne paraît pas déplacée en l'occurrence,
puisqu'une telle construction, à défaut d'une méthode à proprement

parler, implique une technique, ou des techniques, et qu'elle
vise bien une signification seconde.

3. On ne lit jamais seul : une triangulation

Le rôle déterminant de l'interprète ne bannit pas le recours à un
appareil théorique, ni ne relègue ce dernier au rang d'accessoire;
au contraire, il l'exige. Mais quel appareil théorique, et
comment Si les théories se sont finalement montrées décevantes en
critique littéraire, c'est pour beaucoup, à mon sens, qu'elles se

sont données à l'instar de la philologie comme préliminaires de
l'acte interprétatif, selon une logique linéaire. Ainsi jusque chez
Starobinski, pourtant peu suspect de sacrifier à des présupposés,
on peut lire que la philologie est une «tâche préliminaire de
lecture3». Cet ordre ne rend pas compte de l'expérience, existentielle,

du lecteur, qui ne peut guère ne pas voir s'ouvrir des pistes
interprétatives dès sa première approche du texte, avant qu'il ne

2. Claude Reichler, «La littérature comme interprétation symbolique»,
L'Interprétation des textes, éd. C. Reichler, Paris : Minuit, 1989, p. 98.

3. Cahiers pour un temps / Jean Starobinski, Paris : Centre Georges
Pompidou, 1985, p. 11.



LE TRIANGLE HERMÉNEUTIQUE 83

puisse entreprendre, par exemple, des recherches philologiques.
On imagine mal un lecteur — il ne mériterait à vrai dire pas
encore ce nom — suspendre sa compréhension du texte pour préciser

avant toute chose le sens de tel ou tel mot, ce qui serait
d'ailleurs fort difficile, faute d'une maîtrise suffisante du
contexte. La notion de connaissances «de base», théoriques ou
scientifiques, à partir desquelles l'interprétation se développe, pose de
surcroît un problème logique que Reichler a subtilement dégagé :

comment faire reposer sur une science positive l'interprétation
d'un texte dont on affirme le caractère symbolique? Cela revient
à «justifier dans les termes d'une philosophie positiviste de la
connaissance, une activité qui dément cette philosophie4». Aussi
le rapport entre le texte, la théorie et l'interprète devrait-il plutôt
se concevoir sur le mode de la triangulation.

Jean Rousset imagine un lecteur «tout en antennes et en
regards», qui lira «l'œuvre en tous sens, adoptera des perspectives
variables mais toujours liées entre elles, discernera des parcours
formels et spirituels, des tracés privilégiés, des trames de motifs
ou de thèmes qu'il suivra dans leurs reprises et leurs métamorphoses,

explorant les surfaces et creusant les dessous jusqu'à ce

que lui apparaissent le centre ou les centres de convergence, le
foyer d'où rayonnent toutes les structures et toutes les significations,

ce que Claudel nomme le "patron dynamique"5». Je partage
cette conception du lecteur, tout en veillant à ne pas négliger
l'historicité du texte et à ne pas céder à la totalisation, justement
dénoncée par Derrida — mais Rousset n'est-il pas au fond du
même avis? S'il est vrai que la lecture est d'abord l'écoute d'un
texte, telle qu'une description phénoménologique peut en rendre
compte, cette écoute demande à être sans cesse aiguisée, stimulée,
remise en question.

Or la philologie, la linguistique et la poétique —tout ce qui
éclaire l'énoncé proprement dit — ne précisent pas seulement la
facture du texte, elles suscitent aussi bien souvent l'observation
elle-même. Si la terminologie technique et jargonnante due à

l'essor des théories littéraires est moins usitée aujourd'hui, ce
dont on peut se réjouir, il convient de ne pas jeter le bébé avec
l'eau du bain. D'aucuns se félicitent de pouvoir dire de nouveau

4. Claude Reichler, «Jean Starobinski et la critique genevoise», Critique,
n° 481-482 (juin-juillet 1987), p. 609.

5. Jean Rousset, Forme et signification, Paris: Corti, 1963, p. XV.



84 ÉTUDES DE LETTRES

«récit rétroactif», plutôt qu'«analepse». C'est oublier qu'on ne
disait guère «récit rétroactif» avant que la narratologie n'attire
l'attention sur la temporalité du récit, d'une part, et que d'autre part
l'expression «récit rétroactif» ne va pas de soi6. Elle peut prêter à

confusion, là où l'«analepse» genettienne, opposée à la «narration
ultérieure», permet de distinguer entre un simple récit au passé et
une transgression de l'ordre chronologique.

Quant aux théories de la littérature qui considèrent le texte
dans le champ des sciences humaines et de la philosophie, elles
guident toujours peu ou prou la lecture. Qu'on le veuille ou non,
on ne lit jamais seul. Le lecteur critique, «dans sa démarche
interprétative, est nécessairement orienté aussi bien par la force de ses
fantasmes que par les systèmes d'organisation du sens et de
compréhension du monde qu'il tient de son milieu et de son temps7».
Nul doute qu'il ne gagne à en prendre conscience, à connaître ces
systèmes et leurs implications idéologiques, pour les mettre à

l'épreuve de la lecture et arrêter sa position.
Tantôt donc la théorie initie la perception d'un phénomène

textuel, tantôt elle offre de quoi l'affiner, tantôt encore elle oppose
une contradiction de principe, une pierre de touche — l'occasion
d'une confrontation. Toute écoute étant subjective et sélective,
l'appareil théorique aide le lecteur à multiplier les points de vue,
à adopter les «perpectives variables» préconisées par Rousset, et
fournit des critères à la sélection. Plutôt que de paver la route de

l'interprétation, elle ravitaille le voyageur, non sans lui signaler
les itinéraires conseillés, ou déconseillés, par ceux qui l'ont
précédé.

La discussion, rapide, d'une des nombreuses attaques lancées

par Raymond Picard contre Roland Barthes servira d'illustration.
On se souvient que l'auteur de Nouvelle critique ou nouvelle
imposture8 tourne en ridicule l'interprétation barthésienne selon
laquelle, dans Britannicus de Racine, Néron «recherche
frénétiquement [...] la respiration9». Barthes s'appuie en effet
imprudemment sur la déclaration de Néron à Junie : «Si [...] Je ne vais

6. Pourquoi pas «récit rétrospectif»? Quelle distinction se trouve ici impliquée?

Quelle articulation avec l'acte narratif? Etc.
7. Michel Dentan, Le Texte et son lecteur, Lausanne : L'Aire, 1983, p. 9.
8. Nouvelle critique ou nouvelle imposture, Paris : Jean-Jacques Pauvert,

1965, p.50-54.
9. Roland Barthes, Sur Racine, Paris: Seuil, 1979, p. 86.



LE TRIANGLE HERMÉNEUTIQUE 85

quelquefois respirer à vos pieds» (acte II, scène 3). Selon Picard,
le verbe ne saurait dénoter dans cet emploi que le répit, la relâche,
si bien que l'interprétation en question est bâtie sur le sable de

l'ignorance philologique. Comment, toutefois, un lecteur du
vingtième siècle n'entendrait-il pas immédiatement le verbe respirer
dans son sens le plus courant? Ce qu'il faut reprocher à Barthes,
ce n'est pas tant l'interprétation elle-même que l'insuffisance de

son argumentation. Sans aborder le problème théorique que pose
une telle attitude, il n'effectue aucune vérification lexicale, et
n'étend pas son analyse — qu'il décrit pourtant comme «structurale10»

— aux occurrences relativement nombreuses du verbe
dans le texte et dans l'œuvre11, ni à d'autres verbes qui entretiennent

un rapport avec lui : le verbe «expirer», par exemple, offre
une fréquence comparable. Pourtant, quoique respirer «signifie
ici», la «coloration pneumatique12» du verbe ne manque pas
d'être sensible dans un texte où il intervient à quatre reprises,
dont l'une ne laisse aucun doute sémantique: «J'embrasse mon
rival, mais c'est pour l'étouffer [...] Tant qu'il respirera je ne vis
qu'à demi» (acte IV, scène 3). Ces confrontations que Barthes
néglige13 lui auraient permis, après examen, soit de renoncer à son
interprétation, soit de l'étayer. Alors que les présupposés
théoriques et les précautions philologiques d'un Picard ne visent, si

j'ose dire, qu'à l'étouffer dans l'œuf.

4. Vers la compréhension de soi-même

Que les théories interviennent comme instance tierce dans la
relation du lecteur au texte, plutôt que comme autorité première,
devrait également contribuer à assurer — a fortiori si elles sont
plurielles — un véritable parcours critique, aussi peu que possible
entaché de circularité. Sans prétendre à la quadrature du cercle
herméneutique, au sens péjoratif qu'on lui attribue fréquem-

10. Op. cit., p. 5.
11. Le verbe «respirer» intervient dans toutes les tragédies de Racine, jusqu'à

huit fois dans Bérénice.
12. Comme l'écrit Raymond Picard, op. cit., p. 53. Au-delà du pastiche, ses

expressions sont fort adéquates.
13. De même qu'il n'explicite pas, du moins dans Sur Racine, le primat qu'il

accorde au signifiant.



86 ÉTUDES DE LETTRES

ment14, le triangle qui se dessine ici travaille du moins à le briser
chaque fois qu'il se reforme La réussite tient beaucoup à son
équilibre et à son dynamisme. Que l'élaboration théorique soit
négligée: la critique court le risque de l'impressionnisme et de la
projection, mais aussi de la paraphrase. Que ce soit le texte lui-
même dans le détail de son écriture : l'exposé sombre dans des
généralités ou des abstractions et perd de vue la singularité de
l'œuvre et de ses enjeux. Que l'interprète reste trop discret: le
texte semble avoir été écrit pour vérifier la théorie, qui ne peut
que se reconnaître elle-même — elle ne saurait lire. La critique,
écrit Jean Starobinski, doit porter «la marque d'une personne»,
«se faire œuvre à son tour et courir les risques de l'œuvre»; «une
force d'inspiration critique reste requise15».

L'image du triangle, évidemment discutable, ne devrait pas
suggérer que la position des trois instances — texte, théorie, interprète
— demeure statique, car elles ne manquent pas d'être transformées

par l'activité critique. Le texte lui-même, en effet, n'en ressort pas
toujours intact: il n'est pas rare que ce soit l'étonnement du
lecteur devant l'un de ses éléments, ou les conséquences de ses
réflexions, qui conduisent à la découverte d'une altération par
rapport à l'original, puis au rétablissement d'une version plus
satisfaisante. La critique génétique livre ses meilleurs résultats, en
général, lorsqu'elle répond à une interrogation, lorsqu'elle éclaire
une zone d'obscurité qui troublait la lecture.

Les modèles et les instruments d'analyse que fournissent les
théories, ensuite, aussi efficaces soient-ils, ne peuvent être
parfaitement adaptés à la situation et à la perspective de la critique en
cours ; ils sont trop généraux, ou élaborés à partir d'autres textes.
Les confronter à la singularité de l'œuvre étudiée les enrichira
d'autant, tout en révélant leurs limites, qu'un perfectionnement
permettra peut-être de dépasser. La science n'a jamais progressé
autrement.

Le gain interprétatif, enfin, ne saurait profiter qu'au seul texte.
Si l'interprète ne s'y retrouve pas, dans tous les sens de l'expression,

sans doute le livre lui tombera-t-il des mains — n'oublions
pas qu'Hermès est aussi le dieu des marchands et des voleurs Si
à l'inverse il s'y retrouve comme dans un miroir, il y a fort à pa-

14. Jean Starobinski le réhabilite, en quelque sorte, dans La Relation critique,
Paris: Gallimard, 1970.

15. Jean Starobinski, op. cit., p. 33.



LE TRIANGLE HERMÉNEUTIQUE 87

rier qu'il ne fait que s'y projeter, n'écoutant en réalité que lui-
même. On gagne toujours, affirme Starobinski, à poser au texte
des questions, et notamment des questions a priori non littéraires.
Non pas qu'il y réponde, mais que la manière dont il les formule
peut se révéler féconde. Le texte m'intéresse d'autant plus qu'il
problématise ma réalité, mon «être au monde». Pour autant que je
sois disposé à me laisser surprendre, comme le souhaite aussi
l'auteur de L'Œil vivant, «je sentirai, dans l'œuvre, naître un
regard qui se dirige vers moi : ce regard n 'est pas un reflet de mon
interrogation. C'est une conscience étrangère, radicalement autre,
qui me cherche, qui me fixe, et qui me demande de répondre. Je

me sens exposé à cette question qui vient ainsi à ma rencontre.
L'œuvre m'interroge16». On pourrait ajouter, en jouant encore de
la double entente, qu'elle me regarde. Grâce en particulier à la
distance que la dimension symbolique instaure par rapport à la
réalité, le regard de l'interprète — sur l'œuvre, mais aussi sur le
monde et sur lui-même — se construit à la mesure de ce regard.
Paul Ricœur me semble sur ce point prolonger admirablement
Starobinski :

En proposant de relier le langage symbolique à la compréhension de
soi, je pense satisfaire au vœu le plus profond de l'herméneutique.
Toute interprétation se propose de vaincre un éloignement, une
distance, entre l'époque culturelle révolue à laquelle appartient le texte
et l'interprète lui-même. En surmontant cette distance, en se rendant
contemporain du texte, l'exégète peut s'approprier le sens [...].
Toute herméneutique est ainsi, explicitement ou implicitement,
compréhension de soi-même par le détour de la compréhension de
l'autre17.

Ainsi par exemple, parti d'un premier étonnement devant
certains traits énonciatifs chez Corneille, j'ai recours à la linguistique

pour préciser et formuler mon observation, à l'histoire de la
langue pour déployer toute la richesse sémantique du lexique. De
retour au texte, je suis en mesure de dégager les modulations
d'une structure qui s'étend à quelques pièces en particulier. La
consultation des écrits théoriques de l'auteur établit les enjeux
dramaturgiques du phénomène et le met en rapport avec d'autres
sujets de préoccupations de Corneille. Se dessine dans les pièces
concernées un système cohérent, bien que complexe, qui appelle

16. Jean Starobinski, L'Œil vivant, Paris: Gallimard, p. 27-28. Le second
italique appartient au texte.

17. Paul Ricœur, Le Conflit des interprétations, Paris : Seuil, 1969, p. 20.



88 ÉTUDES DE LETTRES

une interprétation. L'étude de l'environnement socio-culturel et
notamment des débats esthétiques de l'époque me permet de
confronter mes hypothèses à la réalité historique. La recherche
biographique confirme ou non ses incidences sur l'écriture
cornélienne, qui finit — j'abrège le récit de mes pérégrinations — par
s'éclairer dans ses choix formels et thématiques. Pendant ce
temps, le dialogue s'est noué avec d'autres critiques, il a fallu
justifier la démarche, la rectifier au besoin ; l'inconscient de l'auteur,
aussi, s'est dévoilé çà et là. Mais il apparaît surtout que l'œuvre
rencontre, avec son langage propre, ma réflexion actuelle sur
l'écriture dramatique et la mise en scène théâtrale, voire mon
amour du théâtre. Je sais un peu mieux, un tout petit peu mieux,
pourquoi je lis...

Dans une herméneutique ainsi triangulaire, la question de

l'incompatibilité des théories se pose différemment. Non seulement
leurs contraditions éventuelles ne conduisent pas forcément à des
exclusions, puisque aucune théorie ne fonde l'interprétation a

priori, mais elles peuvent se montrer productives, sur un mode
dialectique. Faut-il qualifier cette démarche d'éclectique? En
toute rigueur, aucune des définitions de l'éclectisme, parfois
divergentes, ne semble s'appliquer. En l'occurrence, il ne s'agit pas
d'«emprunter à différents systèmes pour retenir ce qui paraît
le plus vraisemblable et le plus positif dans chacun18», mais de
les mettre à l'épreuve de la lecture et de les intégrer dans un
parcours personnel, principalement pour leur valeur heuristique, fût-
ce comme repoussoir. Il ne s'agit ni de renoncer à «édifier un
système nouveau19», ni au contraire de «fondre en un nouveau
système cohérent les éléments empruntés20», mais plutôt d'échapper

à l'esprit de système, si ce n'est celui que propose le texte
dans sa singularité. Il ne s'agit pas de combiner des méthodes,
mais d'en forger une qui serve la perspective adoptée ; pas
d'additionner des vérités pour diminuer les chances de se tromper, mais
de construire une vérité singulière, particulière à un interprète
dans une situation donnée ; pas de tenter d'échapper à la subjectivité,

mais de l'assumer pleinement, dans la confrontation. Il s'agit
en somme d'accroître, tant au profit du texte qu'à celui du lecteur,
les chances — occasions et bonheurs — de l'interprétation.

18. Trésor de la langue française,Paris: Ed. du C.N.R.S., 1979.
19. Paul Robert, Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue

française, Paris : Société du Nouveau Littré, 1978.
20. Trésor de la langue française, op. cit.



LE TRIANGLE HERMÉNEUTIQUE 89

5. Invitation au dialogue

La critique herméneutique que je viens d'esquisser ne vaut
guère, cependant, si elle ne s'adresse à son tour à autrui: elle se
doit de faire partager sa lecture du texte, de convaincre de sa
pertinence et de son intérêt. Une autre «chance» de l'interprétation
réside dans le dialogue auquel elle peut donner prise, tandis que la
révélation et la projection de la signification risquent bien de ne
susciter que des monologues. Il y va de la crédibilité du critique
de produire, pour employer une métaphore judiciaire, des témoins
et des pièces à conviction, de sorte que son lecteur soit en mesure
de vérifier lui-même le bien-fondé de l'interprétation, en connaissance

de cause. L'appareil théorique, qui contribue de surcroît à la
précision lexicale, s'avère indispensable à cet effet. Susceptible
d'être récusé ou soumis à un usage différent, il garantit la possibilité

de s'introduire dans le débat, au même titre que l'exemplifi-
cation.

Ce destinataire du discours critique, que je voudrais appeler
interlocuteur, semble donner à mon triangle herméneutique la
configuration d'un carré... Dans le jeu des interactions, certes, il
s'ajoute au texte, à l'interprète et à la théorie. Mais dans la
perspective de l'activité critique qui est ici la mienne, en revanche, il
intervient bien lui aussi comme un tiers, qui se tient à mes côtés
devant le texte, à l'instar des théoriciens et de la communauté des

critiques.
Ce tiers englobe tout autre regard que le mien, toute autre

écoute, que je choisis d'endosser ou de repousser; grâce à eux,
contre eux, pour eux, ma lecture se constitue et affermit sa voix.
Une telle ouverture a valeur pédagogique et, plus largement,
éthique. Qu'il marque de son empreinte un morceau de musique,
un rôle de théâtre ou un texte littéraire, l'interprète n'est digne de

ce nom que s'il s'adresse à un public pour lui transmettre une
œuvre, qu'il perpétue et renouvelle en un même geste. Il s'en
approprie le sens, dit Ricœur : afin de mieux en faire le don.

Eric Eigenmann
Université de Genève




	Le triangle herméneutique ou les chances de l'interprétation

