
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1994)

Heft: 3-4

Artikel: La montée au calvaire : deux œuvres du Vecchietta, la tradition
siennoise et les récits de la passion

Autor: Golay, Laurent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MONTÉE AU CALVAIRE :

DEUX ŒUVRES DU VECCHIETTA,
LA TRADITION SIENNOISE ET LES RÉCITS DE LA PASSION

Si des textes comme les Méditations sur la Vie du Christ seront au XIVe siècle
à l'origine de nouveautés formelles dans la peinture de l'Italie centrale, le
rayonnement de certaines représentations, héritières d'une solide tradition iconographique,

vont influencer à leur tour des textes fondamentaux de la littérature religieuse
du Trecento. Les œuvres peintes, de Duccio au Vecchietta, les textes, du Pseudo-
Bonaventure à Niccolô Cicerchia, sont les acteurs d'un scénario où l'image s'offre
comme texte omniprésent.

Entre 1445 et 1450, le siennois Lorenzo di Pietro dit le Vecchietta
réalise deux Portement de croix qui, malgré leur proximité chronologique,

trahissent des influences et révèlent des projets sensiblement
différents. Le premier fut peint sur un des panneaux intérieurs d'un
objet exceptionnel, VArliquiera, destiné à abriter les reliques de l'Hôpital
siennois de Santa Maria délia Scala. Le second sera exécuté en 1450
sur le registre inférieur de l'abside du Baptistère de Sienne1.

La scène de VArliquiera (Fig. 1) s'inscrit dans une tradition
iconographique qui remonte à la Maestà de Duccio, et qui témoigne d'un vif
attachement, de la part des siennois du Quattrocento, pour les artistes
du siècle précédent. Les nombreux exemples de Portement de croix,
siennois ou florentins, qui seront brièvement analysés dans ces pages,
se révèlent en effet être composés selon des constantes que l'on ne
retrouve que rarement dans d'autres représentations. Mais cette «codification»

ne doit pas tout à la tradition. Elle est aussi imputable à l'influence

1. Paola Ilaria Mariotti, Barbara Poggio, Daniele Rossi, «Il Restaura delle pit-
ture murali di Lorenzo di Pietro nel Battistero di Siena», Kermes, 9 (1990), p. 39-44.
Cecilia Alessi et al., «Le Pitture murali délia zona presbiteriale del Battistero di Siena :

storia, studi e restauri», OPD Restauro, 4 (1992), p. 9-27.



106 ÉTUDES DE LETTRES

de textes dont la fortune fut immense : les Meditationes Vitae Christi
d'un anonyme franciscain de la seconde moitié du XIIIe siècle et les
Laude composées vers 1365 par un disciple de Catherine de Sienne,
Niccolö di Mino Cicerchia. En outre, les auteurs de ces textes ont à leur
tour dû être influencés — et c'est vers quoi je m'approcherai, en tentant

de démontrer que le rapport texte-image ne fonctionne pas ici de
façon univoque — par les œuvres peintes et sculptées, nombreuses et
largement diffusées.

Exécuté cinq ans seulement après celui de VArliquiera, l'autre
Portement de croix du Vecchietta ne peut plus être rattaché aussi
étroitement aux représentations antérieures (Fig. 2). Et il est fascinant de
constater comment ces deux œuvres d'un même artiste, souvent à l'origine

des tendances les plus innovatrices de l'art siennois au XVe siècle,
appartiennent en fait à des courants subtilement différents.

De 1434 à 1444, le recteur Giovanni di Francesco Buzzichelli, non
seulement acquiert et commandite des reliquaires destinés à mettre en
valeur les reliques que possède le Santa Maria délia Scala, mais charge
également Lorenzo di Pietro, entre autres artistes, de décorer la partie
de l'Hôpital appelée Pellegrinaio de peintures mettant en évidence
l'excellence de l'institution siennoise dans ses tâches caritatives. Le
successeur de Buzzichelli, Urbano di Pietro del Bello, lui confiera en outre
la majeure partie des commandes pour l'Hôpital2. On trouve parmi
celles-ci, la décoration peinte de YArliquiera, dont les premiers
payements sont documentés en avril et en mai 1445 et s'étalent jusqu'en
décembre de la même année3. Des représentations de saints locaux,
ainsi que l'Annonciation, la Crucifixion et la Résurrection furent peintes
sur les panneaux extérieurs de cette «armoire à reliques», alors que des
scènes de la Passion décorent les panneaux intérieurs. Même si le
Vecchietta ne semble pas avoir travaillé seul, sa forte personnalité
domine l'ensemble de la décoration : les parties dues à ses collaborateurs
sont fondues dans l'ensemble, comme l'avait noté Piero Torriti en se
référant aux panneaux extérieurs, et même si cette observation est à

mon sens également valable pour les scènes de la Passion4. Parmi celles-

2. Henk Van Os, Vecchietta and the Sacristy of the Siena Hospital Church: A
Study in Renaissance Religious Symbolism, Gravenhage : Nederlands Instituut te Rome,
1974. Ubaldo Morandi et Aldo Cairola, Lo Spedale di Santa Maria della Scala,
Siena : Centroffset, 1975. Daniela Gallavotti Cavallero, Lo Spedale di Santa Maria
della Scala in Siena: vicenda di una committenza artistica, Pisa: Pacini, 1985.

3. H. Van Os, Vecchietta and the Sacristy..., p. 16-17.
4. Piero Torriti, La Pinacoteca nazionale di Siena. I dipinti dal XII al XV secolo,

Genova : SAGEP, 19802, p. 354. Torriti fait allusion aux seuls panneaux extérieurs,
estimant que la collaboration est plus visible dans les scènes de la Passion. Les docu-



LA MONTÉE AU CALVAIRE 107

ci, le Portement de croix montre, dans un premier temps et dans le fond
de la composition, un long cortège sortant de la ville puis, au premier
plan, l'instant où le Christ, se retournant, parle aux saintes Femmes.

Derrière ses remparts, la ville est dominée par une église à plan central

qui n'est pas sans rappeler la basilique peinte par le siennois dans
la Collégiale de Castiglione Olona dans les années 14305. Sortant de
l'enceinte, le Christ entouré de soldats marche en tête, suivi par des
cavaliers, puis par le groupe des saintes Femmes. Contournant la colline
représentée sur la gauche, les protagonistes suivent un chemin bordé
de prés cultivés en rectangles et réapparaissent, regroupés dans
l'espace horizontal du premier plan, sur un sol creusé, dans lequel poussent

quelques plantes et fleurs, motif que le Vecchietta avait peut-être
pu voir dans la scène du Portement de croix réalisée au milieu du XIVe
siècle par Ugolino di Vieri pour le Corporate de Bolsena (Fig. 3)6.

Le schéma de la Montée au Calvaire qui constituera une référence
jusqu'à la fin du XVe siècle et dont s'inspire encore le Vecchietta dans

YArliquiera fut vraisemblablement fixé par Pietro Lorenzetti sur les
parois du transept gauche de la Basilique inférieure d'Assise (Fig. 4),
peu avant 13207. S'inspirant de l'Entrée du Christ à Jérusalem de la
Maestà de Duccio, Lorenzetti déploie le cortège du Portement de Croix.

ments mentionnant les noms de Sano d'Andréa et Pietro di Nanni di Puccio (Pietro di
Giovanni d'Ambrogio) ont été publiés par Péleo Bacci, «Documenti e commenti per
la storia dell'arte», Le Arti, IV (1941), p. 1 lsq., édité sous le même titre à Florence en
1944 [p. 105-6], H. Van Os, Vecchietta and the Sacristy..., p. 28-29 estime que les
scènes de la Passion ne sont pas de la main de Lorenzo di Pietro.

5. Voir à ce sujet la récente contribution de Carlo Bertelli, «Storia di due città :

Siena e Venezia», in Rinascimento da Brunelleschi a Michelangelo. La rappresenta-
zione dell'architettura, Milano: Bompiani, 1994, p. 373-97.

6. Il me semble probable que le Vecchietta ait travaillé en 1428 dans la chapelle
Sainte-Catherine de l'église San demente à Rome aux côtés de Masolino, déplacement

qui lui aurait donné l'occasion de voir le Corporale à Orvieto. Les œuvres qu'il
a réalisées à Narni sont postérieures à VArliquiera [voir Carl B. Strehlke, «Siena,
S. Agostino, Francesco di Giorgio», compte-rendu de l'exposition «Francesco di Giorgio
e il Rinascimento a Siena», The Burlington Magazine, CXXXV (1993), p. 499-502],

7. Voir Carlo Volpe, «Proposte per il problema di Pietro Lorenzetti», Paragone,
23 (1951), p. 13-26; Gertrude Coor, «A Further link in the reconstruction of an altar-
piece by Andrea di Bartolo», The Journal of the Walters Art Gallery, XXIV (1961),
p. 57, note 6; Luciano Bellosi, «Pietro Lorenzetti. Andata al Calvario» in Arte in
Valdichiana dal XIII al XVIII secolo, Cortona [s.n.] 1970, p. 9-11 ; Hayden B. J.

Maginnis, «Pietro Lorenzetti: A Chronology», The Art Bulletin, LXVI/2 (1984),
p. 183-211; Miklös Boskovits, «Studi sul Cappellone di San Nicola: work in
progress», in II Cappellone di San Nicola a Tolentino, Milano : Silvana Editoriale, 1992,

p. 9, note 15. Une bibliographie figure dans Monica Leoncini, «Pietro Lorenzetti» in
La Pittura in Italia : Il Duecento e il Trecento, Milano: Electa, 19862, v. 2, p. 590-92.



108 ÉTUDES DE LETTRES

Précédant saint Jean, la Vierge et Marie-Madeleine sont repoussées par
un soldat arqué sur ses jambes et tenant un bouclier. Derrière lui, le
Christ portant la croix est attaché à une corde, tandis que les deux
larrons sont poussés sur le chemin. Par rapport à la scène homonyme
peinte par Duccio pour sa Maestà une dizaine d'années auparavant,
Lorenzetti introduit une dynamique dramatique très forte : le poids et
la force du soldat qui repousse Marie de son bouclier sont perceptibles,
alors que le Christ, qui ne s'est pas retourné, marche, voûté sous le
poids de la croix. La foule grouillante de Duccio est devenue ici un
cortège funèbre écrasé par le cadre architectural imposant et audacieux,
symbole tout à la fois d'autorité et de protection : le Christ, jugé et
condamné intra muros ne marche plus sur la bande pavée sortant de la
ville, mais sur la terre nue, détail qui fait peut-être ici allusion au chemin

que lui seul parcourra, «il camino verso il [...] luogo di giustizia8».
Le splendide décor architectural est dominé par l'imposante porte de
la ville, la Porta Dolorosa, mentionnée par un pèlerin vers 1231 : «Au
chief de cele voie avoit une porte par deverz le Temple, que l'en ape-
loit Portes Doulereuses. Par là s'en issi Nostre Sirez Ihesu Criz, quant
l'en le menoit el Mont de Calvaire por cruxefier9».

La fortune que connut la formule élaborée par Pietro Lorenzetti
allait, dans ses caractères généraux, perdurer jusqu'au milieu du XVe
siècle10. Plus près de lui, elle fut reprise dans la prédelle du polyptyque
de Santa Chiara à Borgo Sansepolcro, attribué à Nicolö di Segna, puis,
toujours dans la seconde moitié des années trente du XIVe, par Simone
Martini pour le Portement de Croix de son polyptyque de la Passion
(Fig. 5)11. Simone rendit avec cette œuvre, une sorte d'hommage à

8. «La Passione e Resurrezione del Colosseo», in Laude drammatiche e rappre-
sentazioni sacre, vol. 2, éd. V. de Bartholomaeis, Firenze : Le Monnier, 1943, p. 169.

9. «Le Continuateur Anonyme de Guillaume de Tyr» in Itinéraires à Jérusalem
et Descriptions de la Terre Sainte, éd. H. Michelant et G. Raynaud, Genève : J.-G.
Fick («Publications de la Société de l'Orient latin: Série géographique», 3), 1882,

p. 160. Voir aussi H. B. J. Maginnis, «Places beyond the Seas: Trecento Images of
Jerusalem», Source. Notes in the History ofArt, XIII/2 (1994), p. 1-8.

10. On en retrouve certains éléments jusque dans une œuvre germanique réalisée
vers 1430 environ, le Portement de Croix du Maître des panneaux de Sankt Lambrecht,
conservée à la Galerie autrichienne à Vienne. Europäische Kunst um 1400, Wien :

Kunsthistorisches Museum, 1962, p. 120-24.
11. Dont la datation est controversée. Voir Giovanni Paccagnini, Simone Martini,

Milano : Martello, 1955, p. 110-21 ; Antonino Caleca, «Tre Polittici di Lippo Memmi,
un ipotesi sul Barna, e la bottega di Simone e Lippo», Critica d'Arte, XLII (1977),
p. 55-80 (voir not. les p. 56-60); Joël Brink, «Simone Martini's "Orsini Polyptych"»,
Jaarboek van het Koninklijk Museum voor Schone Künsten Antwerpen, 1976, p. 7-23.
Andrew Martindale, Simone Martini, Oxford: Phaidon, 1988, p. 51 sq., et la note
15 ci-dessous.



LA MONTÉE AU CALVAIRE 109

Duccio, en donnant à la foule un rôle de «protagoniste absolu12». Si,

par rapport à Pietro Lorenzetti, la vraisemblance et l'unité spatiale y
perdent quelque chose, la tension s'accroît, traduite dans les gestes de

Marie-Madeleine, de la Vierge ou des soldats tirant le Christ. Même
l'homme en armes qui repousse Marie de son bouclier a levé un bras

menaçant. Le détail si caractéristique de ce soldat, imaginé par Lorenzetti
à Assise avant 1319, a certainement été apprécié par Simone lors de

son second séjour dans la cité ombrienne, au début de la troisième
décennie du XIVe siècle, lorsqu'il réalisa les fresques décorant la partie
basse du transept droit de la basilique inférieure13.

Dans le Corporate de Ugolino di Vieri, la plaque d'émail translucide

représentant le Portement de croix revendique clairement l'hérédité

iconographique de Simone Martini : les piques dressées en l'air, le
soldat au bouclier, les sbires tirant le Christ qui se retourne vers sa
Mère14. Apparemment bien connu de certains artistes, le polyptyque
Orsini a dû être commandé à Simone Martini avant qu'il ne parte pour
la France, et peint à Sienne vers 1335 avant d'être transporté en
Avignon15.

Confrontée à ces œuvres de la première moitié du siècle, la scène

peinte en 1365 par Andrea da Firenze dans le Cappellone degli Spagnoli
à Santa Maria Novella apparaît étrangement solennelle : le geste
menaçant du soldat à l'encontre des femmes semble aussi maniéré que la

12. Piero Torriti, Simone Martini, Firenze : Giunti, 1991, p. 39.
13. Pierluigi Leone De Castris, Simone Martini, Paris: Bordas, 1991, p. 66-70.
14. Voir Enzo Carli, Il Reliquiario del Corporate ad Orvieto, Milano : Martello,

1964. August Schmarsow (Italienische Kunst im Zeitalter Dantes, Augsburg :

B. Filser, 1928) avait proposé de voir derrière certains émaux des dessins de Ambrogio
Lorenzetti (vol. 1, p. 179-95).

15. André Péter, «Quand Simone est-il venu en Avignon?», Gazette des Beaux-
Arts, janvier 1939, p. 153-74. Péter, qui situe vers 1340 les Scènes de la vie du Christ
dans le transept gauche de la basilique inférieure d'Assise, en déduit que le polyptyque
de la Passion de Simone Martini a été peint alors que ce demier était encore en Italie
(p. 162). G. Paccagnini, Simone Martini, p. 110-21. A. Martindale, Simone Martini,
p. 51-53; 171-73. A. Caleca, «Tre polittici di Lippo Memmi...», propose une date
encore plus précoce, soit vers 1315. Certains détails du Portement de Croix de Simone
ont été repris dans des œuvres françaises du XIVe siècle: Otto Pacht, «Un Tableau de

Jacquemart de Hesdin?», Revue des Arts, 3 (1956), p. 149-60. On notera également
que Perkins avait en 1931, relevé les points communs entre la scène peinte par Taddeo
et la fresque de Lorenzetti à Assise, tout en rapprochant également de cette dernière
œuvre le Portement de croix de la prédelle du polyptyque de Borgo Sansepolcro
(Frederick M. Perkins, «Pitture senesi poco conosciute», La Diana, VI [1937], p. 10-

37). Sibilla Symeonides (Taddeo di Bartolo, Siena : Accademia senese degli Intronati,
1965, p. 95) exprime des doutes quant au parallèle établi par Perkins.



110 ÉTUDES DE LETTRES

façon dont le Christ porte sa croix. «Aucun des nombreux personnages
de la foule n'a une simple réaction de chagrin16». Aucune tentative de
contact physique entre Marie et le Christ n'est esquissée et, dans la
multitude, le groupe formé de la Vierge, Madeleine et de Jean se
distingue grâce aux gestes et aux regards des personnages.

Cette sorte de silence dramatique est étonnamment accentué dans la
plaque de bronze exécutée par Lorenzo Ghiberti pour la porte nord du
Baptistère de Florence. Ici les éléments siennois sont évidents, et le
soldat au bouclier, interposé entre la Vierge et le Christ, nous renvoie
une fois encore à Pietro Lorenzetti et à Simone Martini ; affirmer que
«toute la composition reflète presque exactement la même scène du
reliquaire d'Orvieto» est pertinent quoiqu'il s'agisse d'une observation
quelque peu optimiste et limitée17. Mais l'intérêt que Ghiberti portait
à certains artistes siennois du XIVe siècle, et en particulier à Ambrogio
Lorenzetti, est clairement énoncé dans les Commentary. «Ebbe la città
di Siena eccellentissimi e dotti maestri, fra i quali vi fu Ambruogio
Lorenzetti, fu famosissimo e singolarissimo maestro, fece moltissime
opere. Fu nobilissimo componitore [,..]18». Le substrat lorenzettien
chez Ghiberti a déjà été relevé maintes fois, ainsi que l'absence, dans
les Commentari de toute référence à Pietro Lorenzetti, lacune peut-être
due à des problèmes d'attribution qui ne touchaient par ailleurs pas les

œuvres d'Ambrogio19.
Deux œuvres du début du XVe siècle — la partie de prédelle de

Taddeo di Bartolo pour le Polyptyque de Montepulciano (1401) et celle
de Andrea di Bartolo (Fig. 6) — sont si proches du Portement de Croix
de Simone, que l'on peut envisager l'existence d'une copie, aujourd'hui
disparue. Bien qu'il schématise quelque peu l'ensemble, Andrea di
Bartolo reprend la figure de Simon de Cyrène ainsi que les deux
enfants curieux placés dans l'angle inférieur droit de la composition20.

16. Millard Meiss, La Peinture à Florence et à Sienne après la Peste noire, tr.
D. Le Bourg, Paris: Hazan, 1994, p. 150.

17. Richard Krautheimer, Lorenzo Ghiberti, Princeton : Princeton University Press,
19702, vol. 1, p. 217 (je traduis). Quelques lignes plus loin, l'auteur nuance l'affirmation

précédente en précisant que «more likely he [Lorenzo Ghiberti] was impressed
by a fresco cycle, probably one by Pietro Lorenzetti or his workshop [...]».

18. Lorenzo Ghiberti, I Commentari, éd. Ottavio Morisani, Napoli : Ricciardi, 1948

[«Commentario secondo», p. 37]. Voir également Giulano Ercoli, «II Trecento se-
nese nei Commentari di Lorenzo Ghiberti» in AA.VV., Lorenzo Ghiberti nel suo tempo,
Firenze: Olschki, 1980, p. 317-41.

19. G. Ercoli, «II Trecento senese...», p. 333.
20. Franz Wickhoff, «Die Sammlung Tucher», Münchner Jahrbuch derBildenden

Kunst, m/1 1908), p. 22 (attribué à Taddeo di Bartolo). G. Coor, «A Further link...».



LA MONTÉE AU CALVAIRE 111

En outre, à l'occasion de la réalisation de deux autres scènes du même
sujet, il va citer littéralement la Madeleine de Simone Martini : dans la
prédelle du polyptyque de la Cathédrale de Tuscania et dans la partie
de prédelle autrefois dans la collection Ruffini à Rome.

Quelques années plus tard, Giovanni di Paolo, pour le Portement de
croix de sa première œuvre datée, le retable créé pour l'autel Pecci-
Paganucci dans l'église San Domenico à Sienne, s'inspirera de Simone
Martini via Andrea di Bartolo, même s'il choisira d'accentuer le contraste
des axes horizontaux et verticaux en étirant le cortège latéralement et
sur la gauche21. Dans le Portement de croix conservé à Philadelphie
(Fig. 7), il réduit en revanche le nombre de protagonistes à l'essentiel
ainsi que l'importance narrative de la ville, de par la position de la porte
notamment22. On ne retrouve pas dans le Portement de croix de Giovanni
di Paolo l'ampleur que conférait à la scène la présence des deux
soldats à cheval dans, par exemple, la fresque de Pietro Lorenzetti à Assise.
Mais on y décèle en revanche, une fois encore, la présence d'un motif
«martinien» dans le geste que fait Marie-Madeleine.

En 1445, soit plus d'un siècle après la création du Polyptyque de la
Passion, on retrouve ce geste, cette fois donné à la Vierge, dans
l'Arliquiera. La figure du Christ — dont le long vêtement, sous lequel
saille la jambe droite, tombe droit jusqu'à ses pieds, enrobant le corps,
ainsi que dans la position de son bras droit, tendu en avant, la main
posée sur la croix pour la tenir en équilibre — de même que celle de
l'homme tirant la corde nouée autour du cou de Jésus, indiquent que
le Vecchietta23 a vu les émaux d'Ugolino di Vieri sur le Corporale de

Miklös Boskovits, The Thyssen-Bornemisza collection. Early Italian painting. 1290-
1470, London : Sotheby' s, 1990, p. 16-19. Gaudenz Freuler, Manifestatori delle cose
miracolose. Arte italiana del '300 e '400 da collezioni in Svizzera e ne I Liechtenstein,
Lugano: Fondazione Thyssen-Bornemisza, 1991, p. 78-80; p. 275.

21. 1426, Baltimore, Walters Art Gallery. Voir notamment Cesare Brandi,
«Ricostruzione di un'opera giovanile di Giovanni di Paolo», Arte, XXXVII (1934),
p. 462-81 ; Edward S. King, «Notes on the paintings by Giovanni di Paolo in the Walters
collection», The Art Bulletin, XVIII (1936), p. 215-39; C. B. Strehlke, «Giovanni di
Paolo», in La Pittura senese del Rinascimento, Milano : Silvana Ed., 1989 [New York
1988], p. 182 sq. Tout comme le Maître de l'Observance qui reste en quelque sorte
fidèle à Duccio dans son Portement de croix de la prédelle de la Passion (vers 1440-
1445, Philadelphia Museum of Art, John G. Johnson Collection), Giovanni di Paolo
démontre ainsi à quel point les siennois du début du XVe siècle respectent encore les
œuvres de leurs compatriotes du début du XIVe.

22. 1430 ca, Philadelphia Museum of Art, John G. Johnson Collection. C. B. Strehlke,
in La Pittura senese..., p. 188-89.

23. Je parlerai du Vecchietta comme étant aussi l'auteur des scènes de la Passion
de VArliquiera, même s'il n'en fut peut-être que le «responsable». Voir la note 4 ci-
dessus.



112 ÉTUDES DE LETTRES

Bolsena, même s'il abandonne ici le détail du soldat repoussant les
femmes de son bouclier24.

Le déroulement du cortège non seulement offre un repère de
profondeur, mais il introduit en outre une narration intérieure : le Christ
portant la Croix est en effet représenté une première fois plus en amont,
dans une position similaire à celle de la scène du premier plan. Le choix
d'une représentation du sujet en deux temps, selon le motif du cortège
tel que l'avaient imaginé Bartolo di Fredi ou Gentile da Fabriano pour
leurs Adoration des Mages respectives, fut peut-être plus précisément
«suggéré» à l'artiste par l'observation d'une œuvre de Sassetta,
aujourd'hui réduite à deux fragments, le Voyage et l'Adoration des Mages25.

Dans la scène peinte dans l'abside du Baptistère de Sienne, le
Vecchietta va d'ailleurs reprendre le motif du cortège sortant de la porte
de Jérusalem, et formant un «S» avant que la figure du Christ ne «passe»
au premier plan. La décoration de l'édifice avait été confiée au Vecchietta
le 7 février 145026, alors que sur le registre supérieur de l'abside
figuraient déjà des Scènes de la Passion du Bolonais Michèle di Matteo.
Aux côtés du Vecchietta travaillera notamment Benvenuto di Giovanni,
auquel on a récemment attribué le cortège du second plan dans le
Portement de croix, sans pourtant que des arguments étayant cette
hypothèse aient été avancés27. L'intérêt de cette œuvre réside dans le fait
que Lorenzo di Pietro rompt ici avec la tradition dont lui-même s'inspirait

encore dans le panneau de YArliquiera, un lustre avant les fresques
du Baptistère : les liens entre le Portement de Croix de ce monument
et les œuvres de Lorenzetti ou de Simone Martini sont désormais ténus,
à l'exception peut-être du groupe central formé du Christ, des trois
hommes qui le malmènent et des deux enfants, groupe dans lequel
restent perceptibles des éléments nés chez Simone. Mais il n'y a désormais

plus qu'un lointain et muet contact visuel entre les saintes Femmes
et le Christ, plus précisément entre ce dernier et Marie-Madeleine,
agenouillée devant la Vierge évanouie.

24. Voir la note 14 ci-dessus.
25. 1435 ca, Le Voyage des Mages, New York, Metropolitan Museum of Art;

l'Adoration des Mages, Sienne, Collection Chigi-Saracini. Keith Christiansen, in La
Pittura senese..., p. 94-97. Luciano Bellosi et Alessandro Angelini, Sassetta e ipit-
tori toscani tra XIII e XV secolo (Collezione Chigi-Saracini, 1), Firenze: S.P.E.S.,
19892, p. 37-42.

26. Giorgio Vigny, Lorenzo di Pietro detto il Vecchietta, Firenze : Sansoni, 1937,
not. p. 76.

27. C. Alessi et al., «Le Pitture murali délia zona presbiteriale...», p. 14. C. Alessi,
«Benvenuto di Giovanni. Trionfo di David, 1459-1460 ca.» in Francesco di Giorgio
e il Rinascimento a Siena. 1450-1500, éd. L. Bellosi, Milano: Electa, 1993, p. 123.



LA MONTÉE AU CALVAIRE 113

Tout se passe comme si le Vecchietta avait choisi que la scène soit
temporellement décalée de quelques minutes par rapport aux
représentations antérieures, et que Ton assiste à l'instant de la «rupture», le
Christ étant passé devant les saintes Femmes et le pire n'ayant pu être
empêché. Cela est souligné par l'évanouissement de la Vierge et par
l'absence du garde au bouclier qui avait connu, après Pietro Lorenzetti,
une très grande fortune. Cecilia Alessi a d'ailleurs pertinemment noté
comment «l'intervento del Vecchietta si impone subito per una vigo-
rosa intensité di stile e per una nuovissima coscienza formale e sintat-
tica...28».

Dans cette scène, les groupes se distinguent nettement les uns des

autres, grâce à une sorte de changement de tension et d'intensité entre
eux. Celui — derrière lequel on reconnaît bien l'influence du Masaccio
de la chapelle Brancacci — des trois hommes placés à l'extrême gauche
contraste de par sa sérénité avec l'hystérie un peu caricaturale des
bourreaux. Le hiératisme souverain des deux cavaliers — très proches du
saint Martin peint par le Vecchietta dans YUfficio del Sale du Palais
public de Sienne29 — tranche lui de façon théâtrale, quoique subtile,
avec le groupe des femmes à l'extrême droite.

«Garzone» de Neroccio de' Landi, Giovanni di Taldo s'est
certainement souvenu du groupe central de cette peinture murale, lorsqu'il
réalisa l'initiale d'un des antiphonaires du Dôme de Sienne (Fig. 8).
Dans cette miniature maladroite, d'un coloris très intense, où l'influence
de Liberale da Verona est perceptible dans le paysage au second plan,
l'homme qui tient la corde porte la même tunique que celui peint par
Vecchietta et sa position est sensiblement la même, une jambe placée
en avant et fléchie, l'autre tendue en arrière. Alors que le second
personnage donne également un coup de pied au Christ, bien que d'une
façon beaucoup plus maniérée et moins dynamique que ne l'exprimait
la formule choisie par Lorenzo di Pietro30.

28. C. Alessi et al., «Le Pitture murali délia zona presbiteriale...», p. 12.
29. Dans l'écoinçon gauche sur Tare surmontant la paroi sur laquelle est peinte la

Vierge de Miséricorde, vers 1453-1456, soit juste après les travaux au Baptistère. On
notera que le pauvre avec lequel Martin partage son manteau rappelle certaines figures
de baptisés dans la fresque de Masaccio au Carmine (Saint Pierre baptisant les
néophytes), dont il est plus proche que du pauvre dans le Saint Martin de Sassetta, lui-
même nettement redevable à Masaccio. Au Baptistère, le garçon juché dans l'arbre
constitue une allusion à l'épisode de la rencontre avec Zachée, lors de l'entrée du Christ
à Jérusalem (Le XIX, 1-10).

30. Antiphonaire 37, f° 49 [olim 8H], 1481, Sienne, Libreria Piccolomini, où elle
est incorrectement donnée à Guidoccio Cozzarelli et Bernardino Cignoni. Voir en effet
Gaetano Milanesi, Documenti per la Storia dell'arte senese, Siena: O. Porri, 1854,



114 ÉTUDES DE LETTRES

Bien que parfois simpliste et agaçant, le topos qui veut que le poids
de la tradition — représentée par les Duccio, Lorenzetti, Simone Martini
— pèse durablement sur toute la peinture siennoise des XIVe et XVe
siècles reste, on l'a vu, souvent pertinent. Les valeurs d'invention —
«Costui [...] moströ invenzione e giudicio mirabile...31» — que
déployèrent ces maîtres laissèrent des traces probablement aussi hors du
cercle somme toute restreint des peintres et sculpteurs. Traces qu'il est
plus problématique de retrouver que d'en supposer l'existence, dans le
cas des textes notamment. Aussi convient-il d'emprunter d'abord et
brièvement le chemin inverse, et apparemment plus orthodoxe, soit
celui qui mène du texte vers l'image.

L'œuvre la plus fréquemment mentionnée par l'exégèse comme la
probable et la plus significative source d'inspiration pour les
représentations de la Passion dès la première moitié du XIVe siècle est sans
doute les Meditationes vitae Christi, longtemps attribuées à saint
Bonaventure bien que composées par un franciscain ayant vécu en
Toscane dans la seconde moitié du XIIIe siècle32. Le fond de la narration

est constitué des évangiles, des premiers chapitres des Actes des

Apôtres, mais également de textes apocryphes comme l'Evangile de
Nicodème33. Par rapport au texte de Luc (XXIII, 26-32), seul des évan-
gélistes à offrir une description du Portement de croix, le Pseudo-
Bonaventure développe notablement l'épisode, le chargeant de ce
caractère dramatique qui constituera un point de référence pour les
Mystères et représentations sacrées des XIVe et XVe siècles. En
particulier dans le rôle joué par la Vierge et de l'expression de sa douleur

vol. 2, p. 386. Je remercie Monsieur Senio Bruschelli, Recteur de l'Œuvre du Dôme
de Sienne pour avoir autorisé les reprises photographiques faites par M. F. Lensini.

31. Giorgio Vasari, «Simon sanese» in Le Vite de' più eccelenti architetti, pittori,
et scultori italiani... [ 1550], éd. Luciano Bellosi et Aldo Rossi, Torino : Einaudi, 1991,
vol. 1, p. 156.

32. Livario Öliger, «Le "Meditationes Vita; Christi" del Pseudo-Bonaventura»,
Studi Francescani, VII (1921), p. 143-83; VIII (1922), p. 18-47. Francesco Sarri, Le
Meditazioni délia Vita di Cristo di un frate minore del secolo XIV°, Milano: Vita e

Pensiero, 1933. Meditations on the Life of Christ. An illustrated Manusript of the
Fourteenth Century, éd. et trad. I. Ragusa et R. B. Green, Princeton ; Princeton University
Press, 1961.

33. Il a d'autre part été relevé comment l'auteur des Meditationes a subi l'influence,
entre autres, du Dialogus B. Mariœ et Anselmi de Passione Domini du Pseudo-Anselme
et du Liber de Passione Christi et doloribus et planctibus matris eius, dialogue attribué

à saint Bernard. L. Oliger, «Le "Meditationes Vitas Christi"...», p. 153 sq. Öliger
cite les apparitions respectives dans Jacques Paul Migne, Patrologiae Cursus
complétas (Series Latina).



LA MONTÉE AU CALVAIRE 115

avant et pendant sa rencontre avec son Fils. Dans Luc, on lit : «Sequeba-
tur autem illum multa turba populi et mulierum quae plangebant et la-
mentabant34». Dans les Meditationes, la notion de multitude est reprise :

Et quia vero mesta Mater eius propter multitudinem gencium ei ap-
propinquare non poterat nec videre, ivit per aliam viam breviorem
cum Iohanne et sociabus suis, ut alios precedens ei approximare va-
leret. Cum autem extra portam civitatis in concursu viarum eum ha-
buit obvium, cemens eum oneratum ligno tam grandi, quod primo
non viderat, semimortua facta est pre angustia, nec verbum ei dicere
potuit nec Dominus ei, quia acceleratus erat ab eis qui eum ducebant
ad crucifigendum35.

Parallèlement, on constate combien les représentations de cette
première moitié du XIVe siècle, à Sienne notamment, mais également chez
Giotto, s'enrichissent d'éléments dramatiques qui leur confèrent cette
touche de nouveauté qui sera mise en exergue par l'exégèse dès le XVe
siècle déjà.

Un autre écrivain dont l'œuvre a été tout à la fois rapproché de celle
du Pseudo-Bonaventure et mise en relation avec le polyptyque de la
Passion de Simone Martini, est Ubertin de Casale, le guide excentrique
des Spirituels pendant les années de turbulences que connut l'Ordre
franciscain au début du XIVe siècle36. Peu après avoir écrit son texte
le plus important, 11 Arbor vitae crucifixae Jesu Christi, en 1305, il sera
choisi en 1307 comme chapelain et familier de Napoleone Orsini, le
commanditaire du polyptyque de Simone Martini. Dans la lignée du
texte du Pseudo-Bonaventure, Ubertin de Casale va développer avec
emphase certains épisodes «secondaires» dans le cadre de la narration
de la Passion, en particulier celui de la douleur exprimée par la Vierge.
Si, dans le cas du retable de Simone Martini, des liens plus ou moins
directs peuvent être tissés avec un texte, c'est en grande partie grâce à

la présence d'un médiateur, soit le commanditaire du retable. Mais cela

34. «Le peuple, en grande multitude, suivait Jésus, ainsi que des femmes qui se
frappaient la poitrine et qui pleuraient sur lui».

35. «Et parce que sa mère, pleine d'inquiétude, ne pouvait l'approcher ni même le
voir, à cause de la multitude, elle vint avec Jean et ses compagnons par un autre
chemin, plus court, et ainsi elle put, précédant les autres, s'approcher de Lui. Lorsque,
hors de la porte de la ville, à la croisée des chemins, elle le rencontra, le voyant pour
la première fois chargé d'une croix si grande, elle était à moitié morte d'angoisse et
ne put lui dire un seul mot; lui non plus ne put lui parler, tellement il était pressé par
ceux qui voulaient le crucifier». Meditaciones de Passione Christi olim Sancto
Bonaventurœ attributes, éd. M. Jordan Stallings, Washington : The Catholic University
of America Press, 1965, p. 110.

36. J. Brink, «Simone Martini's "Orsini Polyptych"», p. 18 sq.



116 ÉTUDES DE LETTRES

ne facilite malgré tout pas le travail de reconnaissance du texte comme
source pour l'œuvre peinte, puisque l'élément subjectif, ou sentimental,

du vocabulaire pictural pourrait aussi bien être le résultat d'une
interprétation de la scène sacrée voulue par le commanditaire.

Ces difficultés relatives au rapprochement étroit d'un texte — en
1'occurence ceux traitant de la Passion du Christ — et d'une œuvre
peinte ou sculptée avaient déjà été soulignées, dans le cas des
Meditationes, par Oliger37. En outre, l'hypothèse inverse, qui consiste
à envisager si des représentations ont pu à leur tour influencer des
écrivains, présente le même genre de limites et de difficultés.

Schématiquement, nous pouvons considérer un texte, celui des
Meditationes, rédigé à la fin du XIIIe siècle et qui eu probablement une
influence sur les représentations de la Passion produites en Italie dès
la première moitié du XIVe siècle. Plus tard, vers 1364, apparaît un
autre récit de la Passion, écrit par Nicolö di Mino Cicerchia, La Passione
di Gesù Cristo, partiellement redevable aux Meditationes38. Entre les
deux, des panneaux de prédelle ou autres, représentant le Portement de
croix. Or, ces derniers ont dû à mon sens influencer la rédaction de la
Passion de Cicerchia39.

En ce qui concerne les représentations de la première moitié du XIVe
siècle qui, nous l'avons vu, répètent fréquemment le motif du soldat
au bouclier inventé par Pietro Lorenzetti, l'Evangile de Luc fait allusion

à la multitude qui suivait Jésus, aux femmes qui se désespèrent et
au discours que Jésus, se tournant vers elles, leur adresse, «filiae
Hierusalem...». Les Meditationes reprennent la narration de l'évan-
géliste en la développant, mais dans les deux textes, aucune allusion
n'est faite aux hommes qui s'interposent. Or ce motif — d'une
importance considérable dans la peinture de Simone Martini notamment,
puisque c'est lui qui tout à la fois signe plastiquement l'impossibilité
physique pour la Vierge et son Fils de se rencontrer, ce qui oblige le
Christ à se tourner vers sa Mère, et souligne encore le caractère
irrémédiable de la destinée de Jésus, tout en contribuant pour beaucoup à

37. L. Oliger, «Le "Meditationes..."», p. 42-43.
38. Luigi Cellucci, «Le "Meditationes vitae Christi" e i poemetti che ne furono is-

pirati», Archivum Romanicum, XXII (1938), p. 30-98. Cantari religiosi senesi del
Trecento, éd. G. Varanini, Bari : Laterza, 1965.

39. Thèse que Millard Meiss avait défendue, de façon plutôt générique, et non sans
faire d'inutiles comparaisons entre la qualité des vers et celle des peintures: M. Meiss,
La Peinture à Florence et à Sienne..., p. 189: «En tant qu'œuvres d'art ils sont, de
même que les Meditationes, inférieurs à la meilleure peinture du Trecento».



LA MONTÉE AU CALVAIRE 117

l'aspect agité, dramatique, de l'ensemble — est clairement traduit dans

une des strophes de la Passion de Nicolö Cicerchia, en ces termes :

La donna fra quella turba si getta:
quella ria gente 'ndietro la spingea40.

Même si les exemples — précis — de ce genre sont plutôt rares, qui
permettent de supposer pour tel écrit l'importance d'images connues,
Y expérience de l'image, son côtoiement quotidien a sans doute
influencé les auteurs d'écrits religieux, comme nous le démontrent leurs
textes mêmes. Les sources qui soutenaient, par exemple, la vision
religieuse de saint François furent, outre la liturgie et les évangiles, les

images, comme l'a démontré Chiara Frugoni dans un récent et fascinant

ouvrage41. Le Christ de San Damiano, aujourd'hui conservé dans

l'église de Santa Chiara à Assise serait celui qui, selon la tradition, parlait

à François : or, des versets de Y Officium passionis Domini semblent
pouvoir être parfaitement mis en parallèle avec cette croix peinte42.

D'autre part, les témoignages écrits qui nous renseignent sur les
expériences mystiques de sainte Catherine de Sienne — dont Cicerchia
fut l'un des proches — révèlent fréquemment une influence notable
des images peintes : «More suo in extasi posita, cum hoc donum a

sponso suo devotius exposceret atque ferventius, visa est a circum-
stantibus manus et pedes extendere, sicut depingi consuevit b. Francescus
cum sacra stigmata scribitur récépissé43».

Et, dans les Miracoli délia Beata Caterina, écrits peu après 1374,
on lit ce témoignage : «et dietro a Cristo parecchi uomini bianchi, tutti
quanti santi, tra quali le [Catherine] parea Santo Pietro et Santo Paolo
et Santo Giovanni, secondo che veduti gli avea per le chiese dipinti44».

Laurent Golay
Université de Lausanne

40. Cantari religiosi senesi..., p. 347 (strophe 155).
41. Chiara Frugoni, Francesco e l'invenzione delle stimmate, Torino: Einaudi,

1993.
42. Ibid., p. 116.
43. «Après la communion, [Catherine], entrée comme d'habitude en extase,

demandant plus dévotement que d'habitude à son époux que ce don lui fût accordé, fut
vue par ceux l'entourant étendre les mains et les pieds, de la façon dont fut peint saint
François quand on raconte qu'il reçut les stigmates». Cité dans II Processo Castellano,
con appendice sul culto e la canonizzazione di santa Caterina da Siena, éd. M. H.
Laurent, Siena : Bocca, 1942, p. 314.

44. Cité dans Robert Fawtier, Sainte Catherine de Sienne: essai de critique des

sources, Paris : E. De Boccard (Bibliothèque des Ecoles françaises d'Athènes et de

Rome, 121), 1921, p. 218.



118 ÉTUDES DE LETTRES

Figure 1. Lorenzo di Pietro dit II Vecchietta, Le Portement de croix, détail de l'Arliquiera,
1445 (Sienne, Pinacothèque nationale. Photo : Archivio Soprintendenza di Siena)



LA MONTÉE AU CALVAIRE 119

3 <Z>

-a 'g
^ g«
« «

0
1
I

S o
-C -S

* e
Ü o
o3
Ï-H A3

T3 t3

52i
IS I
o ° F1-

0,

ft 00

>

<3

"§

en --

Ä ^ s73 C 5J<

JptO ffl ^ rH
W) 1)
D -o

•
en ta

-j
ÖD

.-T T3

'S w
g u S
à O g^ N H

0 «S
u w s





Figure 6. Andrea di Bartolo, Le Portement de croix, vers 1415-1420 (Madrid, Coll. Thyssen-
Bornemisza. Photo : © Fundacion Coleccion Thyssen-Bornemisza Madrid)



122 ÉTUDES DE LETTRES

Figure 7. Giovanni di Paolo, Le Portement de croix, vers 1430 (Philadelphia Museum of Art.
Photo : Philadelphia Museum of Art: The John G. Johnson Collection)

Figure 8. Giovanni di Taldo, Le Portement de croix, antiphonaire 37, f° 49 [olim 8H], 1481

(Sienne, Libreria Piccolomini. Photo : F. Lensini, Siena)


	La montée au calvaire : deux œuvres du Vecchietta, la tradition siennoise et les récits de la passion

