Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1994)
Heft: 3-4
Artikel: Voir, lire et connaitre selon Grégoire le Grand
Autor: Mariaux, Piere-Alain
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOIR, LIRE ET CONNAITRE SELON GREGOIRE LE GRAND

«Les peintures sont la lecture de ceux qui ne savent pas leurs lettres.» C’est
par ces mots que Grégoire le Grand admoneste Serenus, I’évéque de Marseille
qui, enflammé d’un «zele honnéte mais imprudent», avait ordonné la destruction
des images de son église. De I’avis unanime, la théorie occidentale de I’'image re-
pose sur ce témoignage de Grégoire, qui justifie I’image chrétienne par son rdle
essentiellement didactique : elle serait, par conséquent, la lettre des illettrés. Mais
lues dans la perspective de ses Morales sur Job et ses Homélies sur Ezéchiel, les
deux lettres de Grégoire s’éclairent singulierement: la lettre et I’image sont la
méme substance sous deux formes différentes.

La théorie occidentale des images semble reposer sur deux lettres
de Grégoire le Grand composées autour de 600 et adressées a Serenus,
évéque de Marseille!. La premiére des deux lettres, trés bréve, contient
I’essentiel du reproche formulé par le pontife a Serenus : détruire les
images et les jeter hors de 1’église est certes une bonne chose, car on
ne peut adorer ce qui est fait de main d’homme, et Grégoire loue le zele
de I’évéque. Pourtant, il n’elit pas fallu briser ces images, car celles-ci
doivent étre placées dans les églises afin que ceux qui ne savent pas les
lettres lisent toutefois en regardant sur les parois ce qu’ils ne peuvent

1. Sur ces lettres fameuses, voir entre autres Lawrence G. DUGGAN, «Was Art
Really the “Book of the Illiterate”?», Word & Image, 5, 3 (1989), p. 227-51 et
Celia M. CHAZELLE, «Pictures, Books, and the Illiterate: Pope Gregory I's Letters
to Serenus of Marseilles», Word & Image, 6, 2 (1990), p. 138-53. Cette contribu-
tion, qui reprend et compléte une étude parue précédemment (voir infra note 11),
présente quelques fruits d’une recherche en cours sur les métaphores oculaires
(leucome, glaucome, voile, taie) dans la littérature patristique.



48 ETUDES DE LETTRES

pas lire dans les livres?. Dans la seconde lettre, écrite plus d’une année
apres alors qu’il semble trés vraisemblable que Serenus n’ait pas ad-
héré aux douces injonctions de Grégoire, le ton est de loin plus tran-
ché et la pensée affinée : Grégoire blame 1’évéque de Marseille, lui
adressant le sévere reproche de se croire seul, parmi les fréres, a étre
sage et saint, et de faillir a son role de pasteur.

Autre chose est en effet d’adorer une peinture, dit Grégoire, et autre
chose d’apprendre par une scéne représentée en peinture ce qu’il faut
adorer. Car ce que 1’écrit procure aux gens qui lisent, la peinture le
fournit aux analphabétes qui la regardent [...]. Ce & quoi tu aurais dii
préter attention [...] pour éviter d’engendrer le scandale dans les &mes
barbares par cette flambée d’un zéle honnéte, mais imprudent.?

Il est trés probable que Grégoire eut connaissance des agissements
de Serenus par le truchement de ce que Augustin, envoyé en mission
en Angleterre dans le but de convertir les Angles, a pu lui rapporter et
qui fit vraisemblablement halte a Marseille a I’occasion de ses voyages
de 596 et 600. Grégoire, toujours préoccupé des reliquats de paganisme
qu’il entrevoyait dans les pratiques de quelques-uns de ses contempo-
rains et contre lesquels il s’opposait avec une douceur ferme, se tient
alors dans I’attente d’un succes de la mission d’ Angleterre et ne peut
rester insensible aux événements de Marseille. Gardons ces faits pré-
sents a I’esprit car, dans le cas de Serenus, I’attention de Grégoire porte
sur des fideles récemment convertis ou dont les meeurs, sous un voile
chrétien, cachent encore les restes de coutumes moins nobles®*.

Lorque Serenus brise les images qui ornent son église, il refuse de
reconnaitre le fait que celles-ci servent aux idiotae au méme titre que
le texte, lequel sert aux gens qui lisent, et agit tel un diviseur du trou-
peau, non comme un authentique pasteur. L’auteur de la Regula pas-

2. Ep. IX, 209 (Ep. = S. Gregorii Magni Registrum Epistularum [CChr.SL
140-140A], éd. Dag Norberg, Turnhout : Brepols, 1982, vol. 2, p. 768).

3. Ep. XI, 10 (éd. citée, vol. 2: p. 873-76). Je cite ici la traduction frangaise
donnée par Daniele MENOZZI, Les images: L’Eglise et les arts visuels, Paris : Cerf,
1991, p. 75-7.

4. Voir Robert A. MARKUS, «Gregory the Great and a Papal Missionary
Strategy», in The Mission of the Church and the Propagation of the Faith (Studies
in Church History, 6), €d. G. J. Cuming, Cambridge : Cambridge University Press,
1970, p. 29-38. A ce sujet, cf. Ep. XI, 56, lettre dans laquelle Grégoire releve qu’il
ne faut pas détruire les temples paiens mais les amener progressivement au statut
de temples chrétiens sans déranger 1’habitude de la multitude; amener peu a peu,
par petits pas, le fidele a la connaissance de Dieu est une préoccupation centrale
chez Grégoire.



VOIR, LIRE ET CONNAITRE 49

toralis ne peut étre que sincérement heurté par la démarche de Serenus :
celui-ci ne fait pas preuve de consideratio, ¢’est-a-dire qu’il rompt
I’équilibre subtil entre les faces spirituelle et physique de la vie hu-
maine et manque gravement dans sa cura pastoralis, dont le but ultime
est de s’occuper 2 la fois du spirituel et du temporel®. Grégoire défend
donc I’image, car celle-ci joue un role didactique, mais en aucun cas il
ne tolere que le fidele lui porte de 1’adoration : «Que si quelqu’un veut
faire des images, garde-toi de le lui défendre ; mais évite a tout prix
qu’on adore des images®.»

La these est certes connue, mais il vaut la peine d’y revenir un ins-
tant, car trop souvent les auteurs y reconnaissent les fondements d’une
1dée qui, chez Grégoire, est beaucoup plus complexe qu’il n’y parait :
I’image serait la «lettre des illettrés», la «Bible des analphabétes”».
Cela signifierait qu’il existe une relation de dépendance de I’image au
texte, qui se mesurerait dans leur différence qualitative essentielle :
ainsi I’image serait un pas vers la connaissance du texte qui seul peut
transmettre le mystere divin. A supposer que cela soit vrai pour Grégoire,
nous pourrions montrer a I’ceuvre dans sa pensée les effets de sa vo-
lonté de présenter précisément le texte (la Bible) et I’'image (les pictu-
rae de I’édifice) dans un rapport de hiérarchie. La lecture de ses Morales
sur Job et des Homélies sur Ezéchiel, entre autres écrits, nous invite au
contraire a reconnaitre le statut particulier de I’image comme du texte.

5. Sur le rdle du pasteur, voir RP (RP = GREGOIRE LE GRAND, Régle pastorale
[SC 381-382], éd. et tr. Bruno Judic, Paris: Cerf, 1992). Cf. G. R. EVANS, The
Thought of Gregory the Great, Cambridge : Cambridge University Press, 1986,
p. 19-25.

6. Ep. XI, 10. L’argument didactique n’est pas une contribution originale de
Grégoire: I’évéque Hypatios d’Epheése notamment en avait fait usage vers 531-
538, dans une lettre adressée a Julien d’Adramytium son suffragant (voir
D. Menozzi, Les images, p. 84-87). On pourrait citer aussi Minucius Felix, Paulin
de Nole, Grégoire de Nysse, etc.

7. A propos de I’image comme «lettre des illettrés», voir par exemple Hans
Georg THUMMEL, «Annuncio della Parola ed immagine nel primo Medioevo»,
Cristianesimo nella storia, 14, 3 (1993), p. 505-33. L’auteur a certes raison de
distinguer deux types d’images — les représentations de personnages sacrés vers
lesquel(le)s peut se porter I’adoration; les scénes narratives dont le contenu est in-
formatif —, mais il se méprend lorsqu’il affirme que Grégoire ne considére que
les secondes et défend I’idée selon laquelle I’image est la «Bible des analphabetes»
(p. 527-28). A ce sujet, voir Lawrence G. Duggan, «Was art...», et Herbert L.
KESSLER, «Diction in the “Bibles of the Illiterates”», in World Art: Themes of Unity
in Diversity, éd. Irving Lavin, University Park : Pennsylvania State University
Press, 1989, vol. 2, p. 297-308.



50 ETUDES DE LETTRES

Selon Grégoire, I’objet principal de la connaissance humaine est
constitué d’un ensemble de réalités intérieures, invisibles, qui se ma-
nifestent a travers les réalités extérieures, visibles : toute manifestation
extérieure en effet, telle la lettre ou I’image, est une enveloppe qui cache
un contenu intérieur. Parvenir a ’interna intelligentia, ou en d’autes
termes atteindre Dieu, c’est suivre un itinéraire qui va précisément de
’extérieur & I'intérieur®. La connaissance de toute chose passe, selon
Grégoire, par les sens. Ceux-ci ne sont certes pas condamnables, car le
Christ incarné, c’est-a-dire le Verbe fait chair, est le véritable objet de
notre connaissance, par lequel on atteint le Pere : «Celui qui m’a vu a
vu le Pere. [...] Je suis dans le Pére et le Pére est en moi», répond le
Christ a Philippe qui lui demandait, au nom des apdtres, de leur mon-
trer le Pere®. En ce sens, I'image est I’'une des étapes sensibles qui méne
le fidele a la connaissance de Dieu. Mais ce qui est vrai de I’'image ’est
aussi du texte!?, Image et texte s’ adressent aux sens, dans le but de sus-
citer chez le fidele un désir d’imitation, et c’est ce désir seul qui im-
porte, car il marque la volonté d’aller au-dela du sensible, vers la
connaissance ultime de Dieu. Selon Grégoire donc, on peut connaitre
Dieu par I’image comme par le texte!!.

8. Sur la théorie grégorienne de la connaissance, voir Claude DAGENS, Saint
Grégoire le Grand: culture et expérience chrétiennes, Paris : Etudes Augusti-
niennes, 1977, p. 205-46.

9. In X1V, 8-14. A propos du role fondamental des sens, cf. entre autres Hom.
II, v, 5, ot Grégoire explique la largeur de vingt-cinq coudées de la porte : «Quinque
enim carnis sensibus praediti sumus, videlicet visu, gustu, olfactu, auditu atque
tactu. Idem vero quinarius numerus, per semetipsum multiplicatus, ad vigesimum
et quintum numerum surgit. Operari autem exterius quiddam de mandatis caeles-
tibus sine istis corporeis quinque sensibus non valemus. [Notre corps est doué de
cinq sens, la vue, le goiit, I’odorat, I’ouie et le toucher. Ce nombre cinq multiplié
par lui-méme s’éleve a vingt-cing. Exécuter intérieurement 1’un quelconque des
commandements célestes, nous ne le pouvons pas sans les cing sens corporels.]»
(Hom. = S. Gregorii Magni Homeliae in Hiezechihelem prophetam [CChr.SL
142], éd. Marc Adriaen, Turnhout: Brepols, 1971, p. 278; la traduction francgaise
est citée d’aprés GREGOIRE LE GRAND, Homélies sur Ezéchiel [SC 327, SC 360],
éd. et tr. Ch. Morel, Paris: Cerf, 1986-1990, vol. 2, p. 233).

10. La seconde lettre a Serenus est explicite, qui pose un rapport de stricte équi-
valence : «ce que |’écrit procure aux gens qui lisent, la peinture le fournit aux anal-
phabetes qui la regardent.» (Ep. XI, 10) Voir aussi, par exemple, Mor. I, xx1, 29
et Mor. I, 1, 1 (Mor. = S. Gregorii Magni Moralia in Iob [CChr.SL 143-143A-
143B], éd. Marc Adriaen, Turnhout: Brepols, 1979-1985); et Hom. I, X, 1.

11. Les termes utilisés par Grégoire vont dans ce sens; ainsi, legere, peut tres
bien signifier ici «recueillir par les yeux et par les oreilles», donc lire et voir en
méme temps. Pour une démonstration plus explicite, voir Pierre-Alain MARIAUX,
«L’image selon Grégoire le Grand et la question de I’art missionnaire», Cristianesimo
nella storia, 14,n° 1 (1993), p. 1-12.



VOIR, LIRE ET CONNAITRE 51

Si I’on peut en déduire, a ce moment de 1’analyse, que le mot parlé
(ou écrit) et le signe visuel sont deux expressions d’'une méme forme,
il reste un passage obscur de la seconde lettre de Grégoire qu’il convient,
sinon de résoudre, du moins d’éclairer. Il s’agit du statut des idiotae,
ou en d’autres termes de la catégorie de chrétiens auxquels s’adresse
I’image.

L Pictura, imago

Grégoire ne semble pas a priori distinguer la peinture de 1’image.
Dans ses lettres a Serenus, les deux termes valent ’'un pour I’autre:
I’adoration se rapporte indifféremment & I’image comme a la peinture,
et la destruction les menace toutes deux. Pourtant, Grégoire est tres
économe dans son emploi du mot pictura'?. On le retrouve essentiel-
lement dans les Homélies sur Ezéchiel, toujours associé aux palmes
peintes qui figurent sur les pilastres du vestibule (II, v, 22 ; Ez XL, 16)
et que Grégoire oppose aux palmes sculptées du Temple (II, v, 14;
Ez XL, 26). Comme les pilastres sont les ceuvres qui se voient a 1’ex-
térieur (II, v, 12), ’opposition est évidemment significative : pour
Grégoire, la palme peinte signifie «représentation du miracle», tandis
que la palme sculptée symbolise «les ceuvres bonnes offertes au re-
gard». Dans la description des portes du Temple, il souligne encore le
fait que la porte de 1’Orient, qui symbolise la foi, est ornée de palmes
peintes tandis que celles de 1’ Aquilon (I’espérance) et du Midi (la cha-
rité) présentent ces mémes palmes sculptées. Il s’agit, 1a encore, de fi-
gurer ce mouvement de connaissance de I’extérieur vers I’intérieur tout
en distinguant les fideles :

il arrive souvent que les simples commengants ne s’exercent pas en-
core aux ceuvres solides et généreuses, tandis que ceux qui revien-
nent de I’iniquité a la vertu, désireux de cacher leurs fautes aux yeux
du Dieu tout-puissant, s’exercent aux ceuvres généreuses. Quant a
ceux qui par la ferveur de I’esprit ont déja grandi dans les vertus, ils
flambent comme le Midi par leurs actions saintes. Ainsi, a la porte

12. Un décompte rapide nous donne les résultats suivants: 18 occurrences de
pictura, dont 9 dans les Homélies sur Ezéchiel et 6 dans les lettres a Serenus. Quant
a imago et ses multiples formes, il apparait dix fois plus fréquemment ; ce sont
180 occurrences au total, dont un peu moins des deux tiers dans les Morales sur
Job. Mais il faut compter ici toutes les apparitions de Gn I, 27 (création de I’homme
a I'image de Dieu).



52 ETUDES DE LETTRES

de I’Orient, la peinture, a celles de I’ Aquilon et du Midi, la sculp-
ture : visible dans les commengants, le signe de la victoire [la palme]
est possédé de fagon plus ferme et plus vigoureuse par ceux qui re-
viennent & Dieu et par les fervents!>.

Dans ’opposition métaphorique de la peinture et de la sculpture,
Grégoire met en évidence d’une part un trait fondamental de la conver-
sion, qu’il emprunte &3 Augustin : c’est par la foi que 1’on arrive aux
vertus, et non I’inverse'4, et souligne d’autre part que les signes sont A
la portée de chacun selon ses capacités propres. Cette méme idée est
implicite dans son commentaire du Cantique des cantiques, ou le pa-
ralléle entre texte et image est plus saisissant :

Car I’Ecriture sainte s’exprime dans des mots et des significations,
de méme que la peinture le fait dans des couleurs et des sujets: et
c’est faire preuve de trop de sottise que de s’attacher aux couleurs de
la peinture au point d’ignorer les choses qui y sont peintes. Quant a
nous, en effet, si nous embrassons les mots prononcés au-dehors en
ignorant leur signification, nous en restons seulement aux couleurs,
en ignorant pour ainsi dire les choses qui y sont peintes'>.

Si, dans le parallele esquissé par Grégoire, la peinture s’exprime en
couleurs et choses ou sujets (in coloribus et rebus) et 1’Ecriture sainte
en mots et significations (in verbis et sensibus), il devient clair que les
choses peintes valent, par analogie, les significations véhiculées par les
mots. En ce sens, la peinture peut jouer le role de la lettre. Comme elles
sont toutes deux tournées vers 1’extérieur (les couleurs de la premiere,
les mots de la seconde), elles autorisent I’acces, par leurs «composants
internes» (les choses ou les sujets de la premiére, les significations de
la seconde), a I’interna intelligentia, qui seule importe.

13. Hom. II, vi, 14, p. 328 (tr. citée, vol. 2, p. 359): «[...] quia contigit saepe
ut hi qui adhuc inchohantes sunt, necdum se in operibus solidis ac magnis exer-
ceant, hi vero qui post iniquitates ad virtutem redeunt, plerumque, ut culpas suas
ante omnipotentis. Dei oculos tegere valeant, in magnis operibus exercentur. Et
qui iam fervore spiritus in virtutibus excreverunt, quasi Meridies in sanctis acti-
bus inardescunt. In Orientis ergo porta pictura est, in Aquilonis vero et Meridiei
caelatura, quia signum victoriae quod in inchohantibus ostenditur, hoc in rever-
tentibus atque ferventibus iam solidius et robustius tenetur.»

14. Voir Hom. II, vi1, 9, p. 323 (tr. citée, vol 2, p. 343).

15. In Cant. cant. 4, p. 72-73: «Sic est enim scriptura sacra in verbis et sensi-
bus, sicut pictura in coloribus et rebus : et nimis stultus est, qui sic picturae colo-
ribus inheret, ut res, quae pictae sunt, ignoret. Nos enim, si verba, quae exterius
dicuntur, amplectimur et sensus ignoramus, quas ignorantes res, quae depictae
sunt, solos colores tenemus.» (In Cant. cant. = GREGOIRE LE GRAND, Commentaire
sur le Cantique des cantiques [SC 314], éd. et tr. R. Bélanger, Paris : Cerf, 1984).



VOIR, LIRE ET CONNAITRE 53

Imago recouvre un champ plus large, qui déborde sur les fantasmes
de I’imagination et désigne alors une apparence, une illusion, etc.'®
Mais I’image peut également désigner des manifestations extérieures,
visibles : qualifiée de feinte, elle renvoie dés lors aux représentations
factices a caractere idolatrique qui sont comme la contrefagcon des ver-
tus divines!”. A travers elles parle la voix de la chair, qui peut égarer
I’ame du fidele et provoquer sa souffrance : ce sont en un mot des images
corporelles'®. Mais vivre charnellement ne signifie pas vivre dans le
péché ou I’erreur, car «la chair nous est tantot aide pour I’ceuvre bonne,
tant6t séductrice pour le mal'®»; ¢’est pourquoi les simples, les faibles
dans la foi, les ignorants ont toujours besoin de la chair, car c’est a tra-
vers elle qu’ils peuvent espérer connaitre Dieu.

En opérant le passage de 1’extérieur a I’intérieur, qu’il peut accom-
plir par le truchement de I’'image, 1’idiota pourra enfin reconnaitre la
vérité de I’incarnation du Christ. En effet, I’'image corporelle vaut ici
comme métaphore extérieure de la vera icona qu’est le Christ. C’est a
travers elle seule que 1’ignorant connait. Car le Christ incarné participe
des deux natures, divine et humaine. Selon Grégoire, I’incarnation, acte
de bonté pure?, est le signe manifeste de la volonté divine de nous in-
troduire dans la foi et de nous ramener a Lui pour la vision de sa beauté
(Hom. IL, I, 16): «[...] si le Dieu co-éternel au Pére avant tous les siécles
ne s’était fait homme dans le temps, quand donc I’homme, sujet du

16. Voir par exemple RP L, 9, vol. 1, p. 159; I11, 17, vol. 2, p. 365; III, 28, vol. 2,
p. 467; etc.

17. In Cant. cant. 17, p. 96-97: «fictas [...] imagines».

18. Voir par exemple Hom. I, vy, 13, p. 108 (tr. citée, vol. 1, p. 293): «et quod
volentes foris egimus, hoc interius patimur inviti, ut quaedam cogitationum phan-
tasmata mentem per imagines corporeas dispergant, ne stricte totam in oratione
se colligat. Haec quoque vox carnis est. [Ce que nous fimes de plein gré au-
dehors devient souffrance au-dedans, malgré nous : je ne sais quels fantasmes éga-
rent notre &me dans un monde d’images, I’empéchant de se recueillir pleinement
tout entiere dans 1’oraison. Cela aussi, c’est la voix de la chair]» (je souligne).

19. Hom. II, v, 19, p. 332 (tr. citée, vol. 2, p. 367): «Et caro nobis aliquando
adiutrix est in bono opere, aliquando autem seductrix in malum.»

20. Voir a ce sujet Hom. II, 1v, 20, p. 272 (tr. citée, vol. 2, p. 221-23): «Caro
enim factus est nos faceret spiritales faceret, benigne inclinatus est ut levaret, exiit
ut introduceret, visibilis apparuit ut invisibilia monstraret, flagella pertulit ut sa-
naret, opprobria et irrisiones sustinuit ut ab opprobrio aeterno liberaret, mortuus
est ut vivifaceret. [Il s’est fait chair en effet pour nous rendre spirituels, il s’est in-
cliné avec bonté pour nous relever, il est venu au-dehors pour conduire au-dedans,
il est apparu visible pour montrer I’invisible, il a enduré les coups de fouet pour
guérir, il a supporté les humiliations et les moqueries pour délivrer de I’humilia-
tion éternelle, il est mort pour vivifier.]»



54 ETUDES DE LETTRES

temps, pourrait-il gofiter les biens éternels ? La descente de la Vérité
est devenue la montée de notre bassesse?!.» Grégoire est explicite :
notre ascension, garantie par la vision de Dieu incarné, passe précisé-
ment par une reconnaissance sensible (I’humanité du Christ) qui abou-
tit a la pleine vision interne (divinité du Christ).

Bien plus, la venue du Christ nous renvoie a notre propre image. En
effet, notre &me, «chassée des joies du paradis par la faute des premiers
hommes, a perdu la lumiere de I’invisible, et s’est répandue tout en-
tiere dans 1’amour du visible??.» Si ’homme est désormais «charnel
méme dans son ame» (Mor. V, XXX1v, 61), il n’en conserve pas moins
une parcelle de cette lumiere invisible selon Grégoire, car il est créé a
I’image et ressemblance de Dieu. Or, c’est bien cette image-la que le
Christ présente a la face de tous dans son incarnation : nous voyons le
Pére par son image, ¢’est-a-dire par le Fils, dit Grégoire?.

I1. Idiota

Les images s’adressent donc aux idiotae. Grégoire est explicite a ce
sujet: c’est a travers elles que ceux-la voient ce qu’ils doivent imiter
et c’est par elles, ignorant les lettres, qu’ils lisent. Il précise de méme
que «la peinture vaut une lecture divine, particulieérement pour les gen-
tils». Traduit habituellement par analphabéte, idiota désigne plutot la
personne profane ou ignorante. L.a nuance est ici importante, car Grégoire
parle de picturae destinées aux personnes qui ne connaissent pas (en-
core) ou ignorent les mysteres divins, a travers lesquelles ils appren-
dront ce qu’il faut adorer. Il convient donc de préciser le sens du mot.

Mise a part son apparition dans la lettre que nous étudions, le terme
revient en trois autres passages sous la plume de Grégoire. Chacune de
ces apparitions présente I’ignorant dans une situation scripturaire ou
métaphorique, dans laquelle il joue le role de réceptacle privilégié de

21. Hom. 1, v, 16, p. 66 (tr. citée, vol. 1, p. 195): «Si enim coaeternus Patri
Deus ante saecula non fieret homo in tempore, quando homo temporalis saperet
aeterna? Descensio ergo Veritatis ascensio facta est humilitatis nostrae.»

22. Mor. V, xxx1v, 61, vol. 1, p. 261 : «<Humana quippe anima primorum ho-
minum vitio a paradisi gaudiis expulsa, lucem invisibilium perdidit et totam se in
amorem visibilium fudit [...].»

23. Mor. V, XXXV, 64, vol. 1, p. 263 : «Cum ergo aeternitas cernitur, prout in-
firmitatis nostrae possibilitas admittit, imago eius mentis nostrae oculis antefer-
tur; quia cum vere in patrem tendimur, hunc quantum accipimus per suam imaginem,
id est per filium videmus.»



VOIR, LIRE ET CONNAITRE 55

la manifestation divine. Ainsi, dans les Morales sur Job, Grégoire rap-
pelle que la Vérité incarnée choisit, pour précher sa parole, des pauvres,
des ignorants, des simples, au contraire de I’ Antéchrist qui s’adresse
aux hommes fourbes et doubles, lequels possédent la science de ce
monde et s’y complaisent: ils s’enflent d’orgueil et ne s’élévent que
par la légéreté de leur pensée?*. Dans ses Homélies sur Ezéchiel, Grégoire
reprend un verset de Paul (1 Co XIV, 24-25) et I’associe a sa définition
de la prophétie, dont il présente les temps, les modes et les qualités :
«La prophétie concerne le présent, quand I’apdtre Paul dit: “Si tous
prophétisent, et qu’il entre un non-croyant (infidelis) ou un non-initié
(idiota), le voila repris par tous, jugé par tous ; les secrets de son cceur
sont dévoilés, et ainsi, tombant sur la face, il adorera Dieu, en décla-
rant que Dieu est parmi vous.”?’» La prophétie prodit occulta, améne
au jour ce qui est caché : «[...] quand une réalité cachée est amenée au
jour par la parole prophétique, la vérité de cette parole est attestée par
la réalité méme qu’elle montre?S.» Comme le prophéte percoit simul-
tanément les réalités corporelles et les réalités spirituelles, nulle part
ailleurs sinon chez les idiotae, 1a prophétie au présent n’est-elle né-
cessaire : elle ranime en leur &me un souvenir perdu ou caché. Enfin,
la derniére apparition semble fondamentale, car elle qualifie les idio-
tae: ceux-ci sont aveugles. En un passage de son commentaire du Premier
livre de Samuel en effet, Grégoire précise : «En vérité, on désigne les
simples (simplices) et les ignorants (idiotae) comme des aveugles :
parce que, tant qu’ils ne voient rien des choses célestes, ils sont privés
de la lumiére de I’esprit?’.» Jonathan étend le lieu de son combat contre
les Philistins jusqu’a Bethaven, la «maison du néant» (1 S XIV, 23), et
Grégoire évoque a cette occasion la parabole des invités remplacés par

24. Mor. XIII, x, 13, vol. 2, p. 676 : «Nam sicut incarnata veritas in praedica-
tione sua pauperes idiotas et simplices elegit, sic e contrario damnatus ille homo
quem in fine mundi apostata angelus assumet, ad praedicandam falsitatem suam,
astutos ac duplices atque huius mundi scientiam habentes electurus est.»

25. Hom. L, 1, 1, p. 5 (tr. citée, vol. 1, p. 53) : «Prophetia de praesenti est, quando
Paulus apostolus dicit: “Si autem omnes prophetent, intret autem quis infidelis
vel idiota, convincitur ab omnibus, diiudicatur ab omnibus; occulta cordis eius
manifesta fiunt, et ita cadens in faciem adorabit Deum, pronuntians quo vere Deus
in vobis sit.»

26. Hom. L, 1, 3, p. 7 (tr. citée, vol. 1, p. 57): «[...] quia cum res occulta per
prophetiae verba detegitur, veritati illius res ipsa quae ostenditur attestatur.»

27. Reg. V, 129, p. 498 (Reg. = S. Gregorii Magni Expositiones in Canticum
Canticorum, in librum primum Regum [CChr.SL 144], éd. Patrick Verbraken,
Turnhout : Brepols, 1963).



56 ETUDES DE LETTRES

des pauvres, rapportée par Luc (XIV, 21). Il entend montrer que la gloire
du salut parvient non seulement aux élus mais aussi aux rejetés : «les
pauvres, les estropiés, les boiteux, les aveugles» (Lc XIV, 12), et c’est
en ce sens qu’ils prennent part au festin. De méme doit-on porter le
combat, la foi véritable, jusqu’a la «maison du néant» (domus inutilis),
ou se tiennent les ignorants : alors, en tant qu’ils sont aveugles, ils ver-
ront désormais. La parabole du Christ vaut ici comme annonce du peuple
nouveau, qu’il convient de rassembler par la conversion : les pauvres
qui conservent petitement dans leur cceur le trésor des paroles divines,
les faibles qui ne s’appliquent pas suffisamment a la vie éternelle, les
ignorants et les simples a qui manque la lumiere de I’esprit, les clau-
diquants qui ont perdu I’acces aux bonnes ceuvres.

Idiota désigne 1’ignorant, le non-initié et, dans la seconde lettre a
Serenus, c’est le paien qui revét ce vétement. Selon Grégoire, cet idiota
ignore que Dieu s’est révélé dans I’incarnation du Christ: il convient
donc de le rappeler a Lui au moyen de cette image du Peére. Car, objet
de la réception de la parole divine a 'image du centurion Corneille
dont parle le pontife dans ses Homélies sur Ezéchiel, tout en ne le re-
connaissant pas, 1’ignorant participe aussi de la connaissance de Dieu.
Les manifestations visibles, extérieures, vont provoquer a I’imitation
son cceur de faible, car elles agissent comme un signe qui 1’atteint en
son ame. L’ image peut donc assumer le role d’une prophétie : comme
saisi par la vérité, I’ignorant tombe face contre terre, dit I’ap6tre Paul.
Si I’'image s’adresse en priorité aux ignorants, c’est essentiellement
parce que ceux-ci, prisonniers de la chair, voient encore avec les yeux
du corps : ce sont des hommes charnels que Grégoire oppose aux spi-
rituels, lesquels voient avec les yeux du cceur. Mais méme immergés
dans les cinq sens corporels, ils ont toutefois leur place dans 1I’Eglise.
Seulement, ils se tiennent entre les chambres nuptiales du Temple, car
ils n’ont pas encore découvert la voie menant aux mysteria, aux réali-
tés invisibles (Hom. II, o1, 12). Ce qui distingue I’idiota des autres fi-
deles en effet (tels le simple d’esprit ou I’imparfait), c’est ’absence de
la grace de 1’Esprit-Saint par laquelle nous percons le secret des mots
du ciel: sans elle, ceux-la restent au seuil extérieur de la porte, com-
prise comme 1’Ecriture sacrée, c’est-a-dire s’en tiennent a la lettre (ou
al’image corporelle, ce qui revient au méme), et ne parviennent pas au
seuil intérieur, a I’allégorie (Hom. II, 11, 18). Selon Grégoire, nous aussi
étions des idiotae, des aveugles vivant dans les ténebres, et c’est par
I’incarnation du Christ que nos yeux furent dévoilés :

Nos aieux ont servi des idoles de bois et de pierre et, abandonnant le
Dieu qui les avait faits, ils ont adoré des dieux faits par eux. Nous
avons été, nous, par la grice du Dieu tout-puissant, ramenés des té-



VOIR, LIRE ET CONNAITRE 57

neébres a la lumiere. Rappelons-nous donc de quelles ténébres nous
sommes venus, afin de rendre grices pour la lumiére regue?.

Dans nos ancétres, certainement, nous avons été jadis adorateurs
d’idoles. Or voici que par une grice de 1’Esprit-Saint, nous pergons
le secret des mots du ciel. D’ou cela nous vient-il? C’est que le
Rédempteur de la race humaine a accompli ce qu’il a dit par le pro-
phéte: «Et aux déserts, changés en abondance, les étrangers mange-
ront [Es V, 17]»%.

Grégoire poursuit son explication : les Juifs n’ont pas voulu com-
prendre spirituellement les paroles des prophetes, lesquels, rappelons-
le, percoivent les réalités physiques et spirituelles, et celles-1a ont été
pour eux des déserts. Pour le Chrétien au contraire, ces déserts se sont
changés en abondance «et nous mangeons désormais, nous, des étran-
gers, des mets dont les citoyens de la Loi n’ont pas voulu se nourrir®%».
Si I’on suit la pensée grégorienne, les ignorants — dans ce cas précis
les Juifs — ont donc refusé la connaissance spirituelle, et les déserts
qui n’ont pas été cultivés par I'intelligence mystique demeurent sté-
riles pour eux. Les ignorants restent donc pris tout entiers dans leur
compréhension littérale des paroles des prophétes, et se tiennent en
quelque sorte devant la porte du Temple, sur le seuil extérieur. Grégoire
est explicite a leur sujet: ils vivent toujours sub legem et, comme ils
n’ont pas connu les joies de la grace, observent charnellement les pré-
ceptes de I’ Ancien Testament :

L’Ancien Testament s’est avancé sur sa route, par une prédication
qui est allée jusqu’au cceur des hommes. Mais il est revenu sur ses
pas, parce que ses préceptes et ses sacrifices n’ont pu étre observés
jusqu’au bout selon la lettre. Il n’est pas demeuré inchangé, parce
qu’il lui a manqué I’'intelligence spirituelle. Mais quand notre
Rédempteur est venu dans le monde, il a fait comprendre spirituel-
lement ce qu’il trouvait observé charnellement. Ainsi donc, quand la

28. Hom. II, vi, 21, p. 309 (tr. citée, vol. 2, p. 311): «Antiqui parentes nostri
lignis et lapidibus servierunt, et, derelinquentes Deum a quo facti sunt, deos ve-
nerati sunt quos fecerunt. Nos autem per omnipotentis Dei gratiam ad lucem de
tenebris reducti sumus. Recolamus ergo de quibus tenebris venimus, ut de luce
quam accepimus gratias agamus.»

29. Hom. 1, m, 19, p. 45 (tr. citée, vol. 1, p. 147) : «Certe in antiquis parentibus
nostris cultores idolorum fuimus, sed ecce per spiritum gratiae verba iam caeles-
tia rimamur. Unde hoc nobis? Sed implevit Redemptor humani generis quod pre
prophetam dixit: “Et deserta in ubertatem versa advenae comedent.”»

30. Hom. I, 1, 19, p. 45 (tr. citée, vol. 1, p. 147): «[...] et iam advenae come-
dimus quae cives legis manducare noluerunt.»



58 ETUDES DE LETTRES

lettre de I’ Ancien Testament est comprise spirituellement, ce qui s’y
présente charnellement est vivifié tout entier>!.

Le Christ vient pour accomplir la Loi et comme la parfaire en ses
éléments positifs : il vivifie la lettre comprise charnellement. Aussi
I’'image est-elle bonne pour ceux qui ne parviennent pas a reconnaitre
en leur cceur la raison des manifestations invisibles.

Que sont désormais ces idiotae auxquels la peinture de 1’édifice don-
nerait suffisamment a voir pour connaitre Dieu ? Ce sont ceux qui, res-
tés aveugles malgré Son incarnation, sourds malgré Sa présence enfouie
dans les tréfonds de leurs cceurs, continuent de vivre dans 1’ignorance.
Ces idiotae, ce sont les gentiles prisonniers des sens corporels, les iu-
daeos tout entiers dans le refus de I’évidence de la typologie®?, et qui,
selon Grégoire, doivent étre amenés a la vraie lumiere. Leur progres-
sion spirituelle doit passer par I’extérieur, afin qu’ils atteignent la
connaissance de Dieu. Dans cette voie, ’image et le texte les aident
tout uniment.

Le cas des parfaits mis a part, car ils posseédent en leur cceur cette
lumiere de 1I’esprit qui les méne directement a la connaissance de Dieu,
Grégoire congoit I’image, au méme titre que la lettre, comme un moyen
de connaissance : elle n’est qu’une chose parmi les réalités visibles qui
manifestent les réalités invisibles. Seules ces derniéres importent, car
elles seules nous permettent d’atteindre la parfaite connaissance de
Dieu. Il ne peut donc y avoir de rapport hiérarchique entre le texte et

31. Hom. I, v1, 17, p. 77 (tr. citée, vol. 1, p. 221-23) : «Et Testamentum Vetus
ambulavit quidem, quia per praedicationem ad mentes hominum venit, sed post
semetipsum reversum est, quia iuxta litteram in praeceptis suis et sacrificiis usque
ad finem servari non potuit. Non enim sine immutatione permansit, cum in eo spi-
ritalis intellegentia defuit. Sed cum Redemptor noster in mundum venit, hoc spi-
ritaliter fecit intellegi, quod carnaliter invenit teneri. Itaque dum spiritaliter littera
eius intellegitur, omnis in eo illa carnalis exhibitio vivificatur.»

32. Cf. Hom. II, X, I, p. 5 (tr. citée, vol. 2, p. 483) : «Qui enim necdum occulta
de apertis intellegit, oculos velatos habet. [Ne pas percevoir encore ce qui se cache
sous I’apparence, c’est avoir un voile sur les yeux.]». Ce refus de la typologie est
expliqué par Paul & I’aide de la métaphore du voile. Par exemple en 2 Co III, 13-
18: «[...] nous ne faisons pas comme Moise qui se mettait un voile sur le visage
pour éviter que les Israélites ne voient la fin d’un éclat passager. Mais leur intel-
ligence s’est obscurcie! Jusqu’a ce jour, lorsqu’on lit I’ Ancien Testament, ce méme
voile demeure. Il n’est pas levé, car c’est en Christ qu’il disparait. Oui, jusqu’a ce
jour, chaque fois qu’ils lisent Mofise, un voile est sur leur cceur. C’est seulement
par la conversion au Seigneur que le voile tombe. Car le Seigneur est I’Esprit, et
1a ou est I’Esprit du Seigneur, 1a est la liberté. Et nous tous qui, le visage dévoilé,
reflétons la gloire du Seigneur, nous sommes transfigurés en cette méme image,
avec une gloire toujours plus grande, par le Seigneur, qui est Esprit.»



VOIR, LIRE ET CONNAITRE 59

I’image. Quant aux idiotae auxquels s’adressent a la fois la lettre et
I’image, s’ils doivent veiller a ne pas se perdre dans leurs manifesta-
tions extérieures (qui se marque dans 1’adoration de ’'image et I’'im-
possibilité de s’échapper du sens littéral), il est nécessaire, pour Grégoire,
de les ramener vers Dieu a travers elles, car ils n’ont guére connu la
révélation manifestée par I’incarnation du Christ.

Pierre-Alain MARIAUX
Université de Lausanne






	Voir, lire et connaître selon Grégoire le Grand

