
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1994)

Heft: 2

Artikel: Le christianisme dans la vallée du Rhône française avant Constantin

Autor: Varidel, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRISTIANISME DANS LA VALLÉE DU RHÔNE
FRANÇAISE AVANT CONSTANTIN

Trois catégories de sources permettent d'apporter un éclairage sur le développement

du christianisme à l'époque pré-constantinienne : les sources littéraires,
épigraphiques et archéologiques. La spécificité de l'étude du christianisme avant
sa reconnaissance officielle ainsi que les conditions particulières de chacune de
ces sources sont étudiées successivement avant d'aboutir à une synthèse de nos
connaissance en la matière1.

1. Présentation des sources

Pour ce tour d'horizon de nos connaissances sur le christianisme
pré-constantinien dans la vallée du Rhône française, trois types de
sources entrent en ligne de compte. Les sources littéraires, tout d'abord :

toutes d'origine chrétienne, elles apportent un éclairage important, en
particulier les Actes du concile d'Arles, qui, bien qu'ils ne nous fassent
connaître en ce qui concerne notre région qu'une liste de personnes et
de lieux, nous donnent une vision globale du développement de l'Eglise
chrétienne en 314, soit un an après l'Edit de Milan qui garantit la
liberté du culte chrétien. Les autres textes, de Cyprien à Eusèbe en passant

par Irénée, nous donnent des informations davantage centrées sur
une ville ou une autre et seront étudiés en relation avec chacune d'elles.

1. Cet article est basé sur les recherches élaborées dans mon mémoire de

licence, Le Christianisme dans la vallée du Rhônefrançaise avant Constantin, avec
en annexe les passages cités d'Eusèbe, Histoire Ecclésiastique, V, 1-11, présenté
à l'Université de Lausanne en octobre 1986.



128 ÉTUDES DE LETTRES

Les sources épigraphiques, à elles seules, nous donnent une image
assez différente de celle fournie par les sources littéraires. En effet, une
inscription ne nous donne en général qu'une vision limitée à un lieu et
à un moment, pour autant qu'elle soit datable2. Dans notre cas, ce sont
toutes des inscriptions funéraires, stèles ou sarcophages, donc assez
limitées dans leur discours. La question de l'interprétation de ces
inscriptions comme chrétiennes sera fréquemment évoquée ; rares en effet
sont les inscriptions indubitablement chrétiennes, soit par le formulaire,

soit par le décor. D'autre part nous devons nous demander si le
chrétien pré-constantinien se sentait très différent de ses contemporains
et s'il avait des raisons de se signaler comme tel sur son épitaphe.
N'oublions pas à cet égard la clandestinité du christianisme avant 313.

Les sources archéologiques, quant à elles, ne nous donnent que très

peu d'indications supplémentaires : quelques décors de sarcophages et
quelques structures au sol. Nous sommes confrontés ici d'encore plus
près à la spécificité du christianisme primitif, qui est avant tout une
religion qui transforme le cœur de l'homme et ne lui demande pas
d'accomplir de rites qui demanderaient des lieux, des constructions ou des

objets particuliers3. Ce n'est qu'avec le développement d'un empire
chrétien, d'une religion d'Etat, que le christianisme va s'asseoir dans
des structures définies et reconnaissables4. Le christianisme pré-constan-
tinien laisse donc peu de traces, et celles qu'il a laissées sont souvent
difficiles à reconnaître. Doit-on aller jusqu'à postuler qu'une structure
ou un objet reconnaissable comme chrétien soit post-constantinien Je

ne suis pas loin de le penser ; cependant, vu la rareté des témoignages
archéologiques j'ai pris en compte les plus anciennes de ces traces
lorsqu'elles paraissaient antérieures au milieu du IVe s.

Mon mémoire de licence distinguait donc dans un premier temps les
trois types de sources ci-dessus puis reprenait le tout selon un ordre
géographique. Pour la présente synthèse, j'utiliserai cette dernière
démarche uniquement, et prendrai comme point de départ la région de

Marseille, en remontant le cours du Rhône jusqu'à Lyon.

2. La difficulté de datation de ces épitaphes m'a conduit à élargir le cadre
chronologique général que je m'étais fixé et à prendre en compte des inscriptions pouvant

être datées, même approximativement, jusqu'au milieu du IVe s., ceci pour
tenir compte aussi de l'inertie du formulaire.

3. Voir Nouveau Testament, Jean, 4, 20-24, pour un texte essentiel à cet
égard.

4. Voir à ce propos J. Ellul, La Subversion du christianisme, Paris, 1984,
passim.



LE CHRISTIANISME DANS LA VALLÉE DU RHÔNE 129

2. Marseille et sa région

Zone portuaire proche de l'embouchure du Rhône, Marseille apparaît

comme le point de départ obligé dans la mesure où l'on sait que la
diffusion du christianisme s'est faite par des marchands chrétiens ou
des missionnaires qui empruntaient les réseaux de communication
existants, terrestres ou maritimes5.

Les premiers indices de christianisme remontent au milieu du IIIe s.,
avec l'épitaphe de Volusianus et Fortunatas6. Cette inscription est
fortement contestée par plusieurs auteurs modernes : d'une part elle est
lacunaire et les restitutions divergent, d'autre part un élément de décor,
l'ancre, fréquent dans des inscriptions chrétiennes avérées, est considéré

par certains comme un symbole de l'activité professionnelle des
défunts7. Cependant, tout un faisceau de raisons trop longues à exposer

ici m'ont amené, avec d'autres, à la considérer comme chrétienne,
datée du IIIe s. par la titalature d'un des deux personnages, et par le
soin de la gravure, notamment.

Une ancienne structure, creusée dans le rocher sous la chapelle
actuelle de St-Victor, et contenant deux tombes, pourrait être un marty-
rium (à l'origine un lieu de commémoration de la mort d'un martyr)
daté du IIIe s. également. Un troisième élément, l'inscription de Quintas
Vetina Eunoetus, date probablement de la même période.

Les Actes du concile tenu à Arles en 314 nous révèlent, pour Marseille,
l'existence d'une communauté déjà bien constituée puisqu'elle a
délégué deux membres, un évêque8 et un lecteur. Une épitaphe de la
première moitié du IVe s., provenant d'Aubagne, nous montre la continuité

5. Le Nouveau Testament déjà nous montre des exemples de diffusion de
l'Evangile par ces deux catégories de personnes: le fabricant de tentes Aquilas et
sa femme Priscilla, que l'on retrouve aussi bien à Rome qu'à Corinthe qu'à Ephèse;
l'exemple type du missionnaire (équivalent moderne du mot grec apostolos
signifiant envoyé) est bien sûr Saint Paul. Une tradition, non vérifiable, veut d'ailleurs
qu'il ait évangélisé Marseille dans une escale sur le chemin de l'Espagne.

6. CIL XII489; E. Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule antérieures
au VIIIe siècle, Paris, 1856-1865, II 548A.

7. Voir J. RougÉ, «A propos d'une inscription de Marseille: martyrs ou péris
en mer», Revue des Etudes Anciennes, 71 (1969), p. 85-99: l'activité professionnelle

serait celle de pêcheur. L'ancre, comme symbole de l'assurance face à la
mort que donne la foi chrétienne, tire son origine d'un passage biblique: Nouveau
Testament, Epître aux Hébreux, 6, 18 et 19.

8. Ce titre signale une fonction de surveillant (gr. episcopos), qui n'a pas grand-
chose à voir avec ce que comporte le titre d'évêque aujourd'hui.



130 ÉTUDES DE LETTRES

de l'église de cette région, qui se développera surtout à la fin du IVe s.

avec le baptistère St-Jean et au début du Ve s. avec une chapelle construite
en 413 sur l'emplacement de l'actuelle abbaye St-Victor. A la même
époque, nous avons une nécropole qui se développe autour de l'église
St-Victor et qui témoigne de l'importance grandissante du christianisme
à Marseille. Une série de sarcophages sculptés, en marbre de Carrare

pour la plupart, dont trois peuvent être datés de la première moitié du
IVe s., complète les témoignages de christianisme à Marseille et nous
montre qu'il se répand également dans les classes sociales assez aisées.

3. Arles et sa région

Arles a beaucoup plus de témoignages de christianisme, et ceux-ci
sont plus probants et précis qu'à Marseille. Ils reposent tout d'abord
sur une lettre de Cyprien9, datable de 254 ; elle nous montre une
communauté bien constituée, dont on peut estimer le nombre à quelques
centaines, aux prises avec des difficultés internes suite à la persécution
de l'empereur Dèce en 250. En effet, l'évêque d'Arles, Marcianus,
refuse d'accorder le pardon aux lapsi10.

Les témoignages suivants sont formés par une série de sarcophages
sculptés de thèmes bibliques, dont quelques uns peuvent dater de la fin
du IIIe s. et les autres de la première moitié du IVe s. Contemporaine
des sarcophages est la série des inscriptions ; quelques unes, d'ailleurs,
sont gravées sur des sarcophages. Les inscriptions d'Arles11, au nombre
de treize, nous permettent de rencontrer plusieurs personnages de haut

rang (les duo nomina et tria nomina y sont fréquents) ainsi que quelques
cas où la facture de l'inscription et la simplicité du formulaire nous
montrent des gens plutôt modestes.

A cela s'ajoute, en 314, le concile qui se tient à Arles. Ce fait même
indique l'importance de l'Eglise d'Arles. Les Actes du concile12 nous

9. Cyprien, Correspondance, Lettre 68,1 et 3, Paris (Belles Lettres), 1962, (2e

éd.). Cyprien est évêque de Carthage dès 249 et chef de l'Eglise d'Afrique.
10. Il s'agit de chrétiens «tombés», c'est-à-dire ayant renié leur foi sous la

persécution.

11. CIL XII 675; 831; 833; 834; 850; 878; 892; 956; 964; 971; Comptes-
rendus Acad. Inscr. Belles-Lettres, 1974, p. 255 et p. 258; E. Le Blant, Nouveau
recueil des inscriptions chrétiennes de la Gaule antérieures au VIIIe siècle, Paris,
1892, n° 324. Pour tous les sarcophages, voir F. Benoit, Sarcophages
paléochrétiens d'Arles et de Marseille, Paris (Suppl. Gallia, 5), 1954.

12. Pour les Actes du concile d'Arles, voir J. Gaudemet, Conciles gaulois du
IVe s. Introduction, traduction (du texte latin de l'édition C. Munier) et notes, Paris
(Sources chrétiennes, n° 241), 1971.



LE CHRISTIANISME DANS LA VALLÉE DU RHÔNE 131

font connaître six noms ; celui d'un évêque, d'un prêtre13 et de quatre
diacres. Cette représentation souligne l'importance numérique de la
communauté arlésienne, quoique la tenue du concile dans la ville ne
soit certainement pas étrangère au nombre de représentants plus élevé

que pour les autres communautés gauloises.
Ainsi, entre 250 et 350 environ, nombreux sont les témoignages de

christianisme dans cette ville florissante. Dans le contraste avec Marseille
on peut certainement voir un reflet d'un déplacement de l'activité
économique au profit d'Arles, attestée par ailleurs. Arles deviendra en effet
le centre de la Préfecture des Gaules à la fin du IVe s., et, du point de
vue chrétien, plusieurs conciles s'y tiendront encore dans le courant du
même siècle.

Le site de Glanum (St-Rémy de Provence), distant d'Arles de quelque
30 km, détient un témoignage original de christianisme : plusieurs graffiti

portant l'inscription IXOYZ (Ichtus)H, accompagnés d'un poisson
nageant vers la droite, gravés sur des fragments d'enduits peints. La
ville ayant été détruite vers 270 selon plusieurs, ces graffiti signalent
donc une présence chrétienne avant cette date, à moins que ces chrétiens

ne se soient réfugiés dans les ruines de la ville, plus tard. Les graffiti

eux-mêmes ne peuvent fournir d'indications précises sur la date,
mais les fouilleurs estiment qu'ils doivent être antérieurs au milieu du
IVe s.15.

4. Orange et Vaison

La ville d'Orange n'a pas livré de témoignage archéologique ni épi-
graphique pour la période qui nous concerne. Le seul témoignage de
christianisme est la mention du prêtre (presbytre) Faustinus dans les
Actes du concile d'Arles. Le fait qu'un seul représentant ait été envoyé
peut nous faire penser que la taille de la communauté n'était pas très

13. Il faut prendre ce terme dans son sens initial, néo-testamentaire, de
presbytre, c'est-à-dire «ancien», fonction proche de celle de surveillant (voir supra
n. 8 à propos du titre d'évêque).

14. Je rappelle la signification de ce mot grec, qui signifie poisson, mais dont
les cinq lettres forment aussi un acrostiche qui représente les «titres» fondamentaux

du fondateur du christianisme: Jésus Christ, Fils de Dieu, Sauveur ('Ieaovç
XpiOToç Qeov ïlàç Zcorrjp).

15. Il se pourrait aussi que ces graffiti soient ceux d'un marchand de poisson,
mais dans ce cas pourquoi des graffiti et non une enseigne peinte? Voir H. Rolland,
«Fouilles de Glanum», Gallia, 6 (1948), p 143.



132 ÉTUDES DE LETTRES

grande. Elle croîtra pendant le IVe s. puisqu'elle sera le siège d'un
concile au Ve s.

Tournée vers le Rhône, dans lequel se jette l'Ouvèze, la cité de Vaison
possède davantage de témoignages de christianisme ; ils sont tous
approximativement de la même période. Il y a tout d'abord une série de
neuf épitaphes, assez homogène quant au style, et qu'on peut dater
globalement du deuxième quart du IVe s. Beaucoup d'entre elles ont un
formulaire identique comportant les mots PAX TECUM et un chrisme,
souvent. La formule mentionnée fait pencher, comme pour les
inscriptions de Rome, à une datation haute, mais la présence du chrisme,
de l'avis général, fait descendre la datation après 313. On constate une
grande simplicité dans les inscriptions de Vaison, signe d'une composition

sociale plus modeste qu'à Arles ; on notera également l'absence
de tout sarcophage pour notre époque.

A peu près contemporains de ces inscriptions, les Actes du concile
d'Arles nous signalent la présence d'un évêque et d'un exorciste de
Vaison aux délibérations du concile. On se trouve donc en présence
d'une communauté bien constituée en 314, ce qui corrobore la datation

des épitaphes mentionnées. La présence d'un exorciste au côté de

l'évêque peut indiquer une communauté assez importante,
numériquement parlant, pour justifier l'attribution de la fonction, et du titre,
d'exorciste à un membre de la communauté. La pratique de l'exorcisme
peut indiquer l'entrée dans la communauté de nouveaux convertis16.

Les vestiges archéologiques, eux, sont peu probants ; des fouilles
nouvelles permettraient peut-être de préciser la date des premiers
vestiges de la cathédrale Notre-Dame, ainsi que de la chapelle dite
«romane». Le IVe s. a certainement vu la construction d'une ou plusieurs
églises vu l'importance de la communauté attestée au travers des

inscriptions et indiquée par les Actes du concile d'Arles, mais aucune ne
peut être localisée avec certitude.

16. Les signatures du concile d'Arles comportent 7 fois ce titre; 3 viennent
de notre région, les autres sont à Nice, Apt, Saragosse et Trêves. La paix de l'Eglise
correspond à une période de forte croissance et le travail des exorcistes n'a
certainement pas été vain! La crainte de la clandestinité s'étant évanouie, les portes
des églises voient affluer beaucoup de gens intéressés sans forcément être
convaincus.



LE CHRISTIANISME DANS LA VALLÉE DU RHÔNE 133

5. Valence et Vienne

La tradition fait remonter au IIe s. l'origine du christianisme à Valence,
avec l'envoi par Irénée de 3 missionnaires, Félix, Fortunat et Achillée.
Le spécialiste de l'histoire de cette ville, A. Blanc17, repousse cette
évangélisation au IIIe s. et considère que les noms sont venus se greffer

plus tard encore. Un baptistère pourrait bien être le premier indice
concret, mais sa datation, de toute manière, ne remonte pas plus haut

que le milieu du IVe s. Un dernier indice qui peut être inclus dans notre
cadre chronologique : le sarcophage dit «de Saint-Félix», anépigraphe,
qui, par son décor, se place dans la première moitié du IVe s. Valence
n'est pas mentionnée dans les Actes du concile d'Arles. Son premier
évêque connu l'est en 362.

Nous arrivons à Vienne. Les traces archéologiques sont absentes

jusqu'au IVe s. Vienne est pourtant mentionnée dans la Lettre des

Martyrs de Lyon18. L'événement relaté dans cette lettre remonte à l'année
177 environ19 et l'existence d'une communauté chrétienne à Vienne
est mentionnée à deux reprises dans ce texte. Il y a premièrement la
mention d'un dénommé Sanctus, diacre de Vienne, qui subit le martyre,

ensuite il est dit que «les croyants zélés des deux églises» furent
emprisonnés. Dans le contexte, ces deux églises ne peuvent être que
Vienne et Lyon. Une lettre d'Irénée20, la Lettre au diacre Démétrius de
Vienne, dont l'authenticité du contenu est sujette à caution mais dont
le titre reflète certainement une lettre écrite par Irénée, nous donne une
autre indication contemporaine de la lettre des martyrs.

A ces indications du IIe s. s'ajoute un sarcophage portant une brève
inscription EVENTI IN PACE21. La formulation brève ainsi que la
description que nous avons du sarcophage donnent une datation approximative

au IIIe s.

Vienne figure ensuite, en 314, dans les Actes du concile d'Arles avec
deux noms : l'évêque Verus et l'exorciste Beclas. Nous avons ainsi la

preuve de la continuité de l'église à Vienne, depuis les années 175

17. A. Blanc, La cité de Valence à la fin de l'Antiquité, Paris, 1980.
18. Cette lettre est recopiée par EusÈbe dans son Histoire Ecclésiastique V,

1-4, trad. G. Bardy, Paris (Sources chrétiennes, 41), 1955. Cf. infra n. 23.
19. La date exacte n'est pas assurée, on peut la placer dans les années 175 à

180, sous le règne de Marc-Aurèle.
20. Elle est conservée dans des florilèges; voir J.-P. Migne, Patrologiae cursus

completis. Series Graeca, Paris, 1857-1866, 91, col. 276-280.
21. CIL XII 2110; Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule, II 410.



134 ÉTUDES DE LETTRES

jusqu'en 314, au travers de la persécution. La mention d'un exorciste

peut faire penser, comme à Vaison, à une période de croissance de

l'église.
Des sources anciennes22 mentionnent la construction, au IVe s., d'une

église St-Ferréol qui, ayant été constmite trop près du Rhône, a été
emportée par l'érosion des rives et reconstruite plus loin au Ve s. Ces deux
édifices montrent encore une fois la continuité du christianisme dans
la ville de Vienne, dont l'importance politique (elle devient capitale de

province sous Dioclétien) est loin d'être négligeable.

6. Lyon

Point d'aboutissement de notre remontée du Rhône, Lyon en est en
même temps le point de départ, chronologiquement parlant. Comme
nous l'avons déjà entrevu en parlant de Vienne, Lyon bénéficie du plus
ancien témoignage de christianisme pour notre région, remontant aux
années 175 à 18023. Transmise par Eusèbe, le premier historien de

l'Eglise, c'est une lettre des églises de Lyon et Vienne aux églises d'Asie
et de Phrygie24, dont sont originaires plusieurs de leurs membres, pour
leur raconter les événements par lesquels elles viennent de passer. La
rédaction de la «Lettre» est attribuée à Irénée par plusieurs auteurs25,

et de ce fait a certainement été écrite en grec ; d'ailleurs la chrétienté
occidentale était encore largement hellénisée et ce n'est qu'au IVe s.

que la latinisation se met en place plus largement.
Venons-en aux informations touchant le christianisme à Lyon livrées

par la «Lettre». Il s'agit du récit d'une persécution subie par plusieurs
dizaines de chrétiens, sous le règne de Marc-Aurèle. L'origine de cette

22. Voir J.-F. Reynaud, «St-Ferreol», Archeologia, 122 (1978), p. 44-55.
23. Eusèbe, Histoire Ecclésiastique, V, 1-4. Eusèbe écrit dès 296; il met son

texte à jour plusieurs fois, notamment suite à l'Edit de Milan en 314, ce qui
atteste son souci de précision. Sa dernière rédaction date de 326. Ses sources sont
exclusivement de langue grecque et traitent donc principalement de la chrétienté
orientale.

24. L'intitulé original est celui-ci: «Lettre des serviteurs du Christ qui pérégri-
nent à Vienne et à Lyon en Gaule, aux frères de l'Asie et de la Phrygie qui ont la
même foi». J'utiliserai à son propos le simple terme de «Lettre» dans la suite du
texte.

25. Sur tous les aspects de la «Lettre» et sur la persécution en général, voir Les
Martyrs de Lyon (177). Actes du colloque international du CNRS n° 575, Paris
(CNRS), 1978.



LE CHRISTIANISME DANS LA VALLÉE DU RHÔNE 135

persécution n'est pas due à une volonté expresse des autorités locales
mais trouve son point de départ dans une pression exercée par la foule,
en l'absence du légat, détail expressément mentionné dans la «Lettre».
La responsabilité de la foule est soulignée dans notre document. La
cause de la persécution n'est pas identifiée par la «Lettre» mais la forte
présence à Lyon du culte impérial26 et l'influence que celui-ci a exercé
sur la population lyonnaise me font penser que c'est là que se trouve
le facteur déclenchant. La persécution s'est déroulée en ville tout d'abord
(les chrétiens sont chassés des thermes et du forum) puis les chrétiens
sont emprisonnés et torturés ; enfin certains d'entre eux sont livrés aux
bêtes dans l'amphithéâtre, ce qui pourrait suggérer une coïncidence
avec les fêtes du culte impérial qui s'y tenaient le 1er août.

Cet événement dévoile donc l'existence à Lyon d'une communauté
suffisamment importante pour déranger. La «Lettre» ne nous dévoile
que dix noms, mais Eusèbe fait allusion à une liste plus complète
figurant dans un ouvrage27 qui nous est perdu. D'une manière générale
les détails de la «Lettre» nous permettent de dire que la communauté
chrétienne était composée d'esclaves, d'hommes libres, de femmes
également, de citoyens romains et de personnes d'origine orientale. A
sa tête, un évêque qui a pour nom Pothin, qui meurt dans la persécution

et qui est remplacé par Irénée, précédemment presbytre à Lyon
même.

Nous n'avons pas de document permettant de déterminer à partir de

quelle date le christianisme s'est introduit à Lyon, mais vu que la
communauté semble déjà relativement importante en 175-180, avancer la
date de 150 ne paraît pas trop risqué. Après l'évêque Pothin, nous
connaissons donc Irénée, évêque jusqu'en 202, puis, au milieu du IIIe s.,
Faustinus, cité par Cyprien dans la lettre que nous avons étudiée à propos

d'Arles. De cette époque, ou peu après, date le premier des deux
memoria retrouvés sous l'église Saint-Just, la seconde de ces constructions

datant des années 340 environ. Entre ces deux témoignages
archéologiques se situe la mention d'un évêque et d'un exorciste qui
assistent au concile d'Arles en 314.

Nous possédons aussi pour Lyon une épitaphe qui a la caractéristique

d'être datée, de 334, par les noms des consuls Optatus et Paulinus.

26. Notamment à travers le sanctuaire des Trois Gaules.
27. II s'agit du Recueil des Martyrs ; des passionnaires et des auteurs plus

récents nous livrent une liste de quarante-huit noms dont l'authenticité est difficile
à vérifier. Voir à ce sujet les études de L. Duschesne, Fastes épiscopaux de
l'ancienne Gaule, Paris, 1907-1915 (2e éd.), ainsi que H. Quentin, «La liste des

Martyrs de Lyon», Analecta Bollandiana, 39 (1921), p. 112-138.



136 ÉTUDES DE LETTRES

Elle nous donne le nom d'une femme, Selentiosa28. C'est, malheureusement,

la seule inscription chrétienne que nous possédions pour Lyon
avant le milieu du IVe s.29. Ce fait, en dehors du hasard des fouilles,
doit nous rendre attentifs au caractère particulier que présente le
christianisme à Lyon : si celui-ci est bien connu, à une date haute et par un
texte important, si Lyon a eu des évêques de renom (Irénée notamment),
et s'il aura plus tard une position dominante puisqu'il sera le siège de
la Primatie des Gaules, il n'y a certainement pas lieu de penser que le
christianisme y ait été beaucoup plus développé qu'ailleurs dans la vallée

du Rhône avant le milieu du IVe s. Les témoignages trouvés à Arles
nous montrent une église qui n'a pas eu la «chance» d'être mise en
évidence aussi tôt que Lyon par une persécution, mais qui dès 254 est mise
en lumière à un stade déjà très développé, tout autant sinon davantage
que Lyon à la même date.

7. Conclusion

L'état de la question que l'on vient de lire montre des différences
importantes entre les villes de la région à laquelle je me suis limité. On
constate également l'absence de témoignage de christianisme dans les

campagnes : l'axe de communication que forme le Rhône et sa vallée
a certainement favorisé l'implantation du christianisme tout d'abord
dans les villes qui le bordent. L'analphabétisme des populations
campagnardes ainsi que la dispersion plus grande de l'habitat ont également

contribué au fait que nous n'y connaissons pas de chrétiens, ce
qui ne signifie pas qu'il n'y en ait pas eu. Rappelons à cet égard qu'Irénée,
dans un de ses écrits, dit qu'il traite la plupart de ses affaires «en
dialecte barbare», ce qui à l'évidence ne désigne ni le grec ni le latin, mais
la langue celte. Cette précision nous éclaire assurément sur les contacts
qu'avaient les chrétiens des villes avec les populations non encore
totalement romanisées des campagnes.

C'est par l'interaction des sources littéraires, épigraphiques et
archéologiques que le tableau ci-dessus a pu être établi. Le résultat me
paraît plus équilibré que celui présenté par des travaux de synthèse pré-

28. CIL Xm 2351.
29. L'expérience douloureuse de la persécution aura peut-être incité les chrétiens

lyonnais à plus de prudence sur leurs pierres tombales jusqu'à la paix de

l'Eglise.



LE CHRISTIANISME DANS LA VALLÉE DU RHÔNE 137

cédents, notamment celui de E. Griffe30, qui donnait à Lyon une
importance démesurée.

Les recherches de ces dix dernières années n'ont pas apporté
d'éléments très nouveaux31. Les travaux de fouilles ont cependant permis,
à plus d'un endroit, de préciser la datation des nécropoles funéraires,
sans mettre au jour de nouvelles inscriptions chrétiennes de haute date.
Une des principales difficultés reste l'interprétation des couches
archéologiques gisant sous celles de bâtiments chrétiens du IVe ou Ve s.:
étaient-ils déjà utilisés par des chrétiens mais non «signés», ou s'agit-
il de constructions à usage païen détruites pour faire place au culte
chrétien? Ce que nous avons dit de la spécificité du christianisme
pré-constantinien laisse à penser que cette question restera, dans la
plupart des cas, sans réponse.

Puisse une telle synthèse être entreprise sur une échelle plus large
et aboutir à une publication accessible montrant sous un jour renouvelé

le développement du christianisme en Europe, sans projection
hasardeuse dans le passé à partir d'un état plus tardif, mais sans minimiser,
comme la déchristianisation de notre société pourrait nous porter à le
faire, l'importance réelle du christianisme dès avant Constantin.

Marc Varidel

30. E. Griffe, La Gaule chrétienne à l'époque romaine I: Des origines
chrétiennes à la fin du IVe s., Pans, 1947.

31. Voir particulièrement les Actes du XIe Congrès international d'archéologie

chrétienne. Lyon, Vienne, Grenoble, Genève etAoste (21 -28 septembre 1986),
Rome (Ecole française de Rome, 123; Studi di Antichita Cristiana, IX), 1989.


	Le christianisme dans la vallée du Rhône française avant Constantin

