
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Vorwort: Introduction

Autor: Célis, Raphaël

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION

A la veille de la deuxième guerre mondiale, Edmund Husserl
se fit l'annonciateur tout à la fois d'une «crise» de l'humanité
européenne et d'une crise des sciences de l'Occident. Selon le
diagnostic de ce philosophe, cette crise avait entre autres pour
origine l'écart grandissant qui se creusait entre le succès de la
rationalité scientifique sur le plan technique-opératoire et son
incapacité à contribuer à l'élaboration d'un ordre éthique et
politique qui satisfasse aux exigences de sens de l'homme concret.
Ce thème de la dissociation de la Raison, que Max Weber avait
développé à sa manière une vingtaine d'années auparavant,
n'a pas cessé d'être réactualisé depuis lors. On le retrouve par
exemple au cœur des débats qui se forment aujourd'hui autour de
la pensée de Jürgen Habermas ou de Hans Jonas. Néanmoins, ce

que nous appelons encore toujours du nom de «crise» n'invite
plus seulement la philosophie à circonscrire les limites de la validité

de la méthode scientifique en posant à nouveaux frais la
question de sa légitimité et de ses fondements. La crise désigne
à présent le séisme qui ébranle toute la pensée occidentale —
séisme qui trouve en grande partie son épicentre dans les
sciences elles-mêmes — et qui contraint celle-ci à réévaluer de
fond en comble la priorité qu'occupe en elle la fonction du
savoir, à en pratiquer la généalogie et à en reconsidérer le sens.

Les six premiers textes de ce cahier problématisent, à des
niveaux divers, l'intrigue compliquée qui s'est nouée entre la
philosophie et la science tout au long de leur cohabitation. Les
illusions à cet égard ne manquent pas. Pour les uns, philosophie
et science font partie à l'origine d'une projet unitaire et indivis,
dont les textes du lointain passé seraient les témoins privilégiés.
Pour les autres, qui font d'ailleurs appel aux mêmes sources, la
démarche empirique du savoir et la spéculation centrée sur la



2 ÉTUDES DE LETTRES

recherche des principes ultimes d'intelligibilité du monde se
seraient d'emblée constitués en deux discours séparés. Comme vise
à le démontrer A. Neschke, l'interprétation textuelle rigoureuse
des présocratiques débouche sur de tout autres conclusions :

l'observation et la relation des faits, la construction de modèles
parfois inspirés par l'imaginaire mythique, et l'interrogation
tournée vers ce qui transcende le devenir sont autant d'attitudes
qui se chevauchent et qui se motivent réciproquement dans

l'antiquité. La situation est certes différente à l'époque moderne.
L'autonomisation des sciences empirico-analytiques, lesquelles
prétendent à leur fondation autonome, consacre un divorce sans
précédent entre philosophie et connaissance. Mais, à cet endroit
de l'histoire également, il serait naïf de croire que l'émancipation

du savoir se soit produite sans s'accompagner d'une
métaphysique particulière, dans l'ignorance souveraine de la question
qui meut la pensée occidentale depuis ses débuts. L'œuvre de
Kant, qui voulait édifier le «tribunal» de la Raison, assignant sa

place à la connaissance et à chaque faculté porteuse de signification,

constitue pour I. Schüssler le lieu privilégié d'une
interrogation sur l'ontologie, secrète ou explicite, des sciences
hypothético-déductives. La lecture attentive de cette œuvre
démontre qu'il ne pourrait s'agir, pour la philosophie, de renoncer

à questionner les modes du savoir en tant qu'interprétations
de l'être. A. Schild fait apparaître un autre aspect de cette
neutralité ontologique simulée du positivisme techno-scientifique : il
se pourrait, montre-t-il, que l'indifférence envers la question de
l'être soit elle-même l'enjeu ultime de l'inquiétude écologique
de notre fin de siècle. Car le malaise profond, dont l'écologie se

fait le porte-parole, concerne moins la dégradation mesurable de

notre milieu naturel (qu'un ensemble de mesures techniques
adéquates suffirait à compenser) que notre incapacité grandissante

à séjourner auprès des choses du monde et à nous laisser
interpeller par ce qu'elles ont à nous dire.

Toutefois, l'on serait peut-être en droit de supposer que cette
connexion étroite entre philosophie et connaissance appartient à

une forme de pensée révolue — métaphysique — dont la
révolution nietzchéenne aurait contribué à nous affranchir. Si la
question de la vérité fait place à celle de la valeur, si la norme du
«réel» cède son privilège à la «vie» et à sa célébration esthétique
et morale, ne peut-on donner congé au souci propre à la
philosophie première de légiférer sur les sciences, et laisser celles-ci
se déployer en fonction des stratégies immanentes à leurs cons-



INTRODUCTION 3

tructions? C'est là une thèse qui fait florès aujourd'hui. La
méditation sur les textes de Nietzche, pratiquée par P. Favre et
G. Albertelli, fait toutefois apparaître le tournant post-métaphysique

sous un jour plus complexe. Qu'il s'agisse pour Nietzsche,
tantôt de déprécier le rôle joué par la connaissance positive,
pour la rendre responsable de la réduction nihiliste opérée sur
l'homme, tantôt de transmuer cette réduction en un «gai savoir»
pénétré de lucidité bio-physiologique, une certitude demeure :

c'est qu'il n'est pas question d'abandonner à la science la gestion
de la vérité ni, par conséquent, de ramener le rôle de la
philosophie à celui d'une sagesse pourvoyeuse de buts, de finalités et
de valeurs. L'étude de F. Merlini démontre d'ailleurs, à l'inverse,
qu'une science comme l'histoire, aussi directement aux prises
avec la réalité éthique de l'homme, n'a jamais cessé de s'expliquer

avec l'idéal de la mathesis universalis et avec la méthode
constituante de vérité dont celui-ci se réclame.

Les trois dernier textes du cahier illustrent concrètement
l'entrelacs discursif que tissent philosophie et science au niveau de
leurs énoncés. L'angle de réflexion privilégié de la philosophie
des sciences et de l'épistémologie contemporaines est le
problème du langage. C'est en référence à la logique, à l'analytique
des propositions ou à l'usage des idéalités mathématiques que
l'on définit le plus souvent le statut d'un discours à prétention
cognitive. A ce propos, P.-Y. Hunziker nous rappelle ce que nous
devons aujourd'hui à la pensée originale de Ch. S. Peirce lequel,
bien qu'il n'ait point renoncé à la présentation d'un tableau
organisé et hiérarchisé des sciences, édifia le projet d'un grammaire

spéculative dont les normes n'étaient plus puisées dans

l'ontologie, ou dans une grammaire pure des significations, mais
dans une pragmatique des signes, chargée de l'élucidation des
conditions de possibilité de la signifiance en général. Cette prise
de position, comparable à certains égards à celle de L. Wittgenstein,

a contribué à modifier de fond en comble les relations
critiques entre science et philosophie, obligeant cette dernière à

renoncer à toute notion de la vérité qui prétendrait dissocier son
contenu des interprétants langagiers qui la signifient. C'est
d'ailleurs à cette réciprocité entre la «vision» théorique et le
«dire» de cette vision que nous reconduisent aussi les
contributions d'A. Etienne et de N. Janz sur les métaphores
constituantes de l'intention du savoir chez Platon et chez E. Cassirer.
Dans les deux cas, l'on prend conscience que la compréhension
philosophique, lorsqu'elle cherche à énoncer la situation du



4 ÉTUDES DE LETTRES

savoir face au réel ou à rendre compte de son sens pour la
communauté humaine, ne peut faire l'économie d'un certain nombre
d'images, que celles-ci soient empruntées au domaine de
l'optique (miroir, réflexion, réfraction) ou au domaine des opérations
praxéologiques (navigation, pilotage, maîtrise des éléments).

Par cette publication commune, les chercheurs de la section de

philosophie — qui ne sont malheureusement pas tous représentés
dans ce volume — entendent montrer que la question de la
«scientificité» des savoirs demeure une question privilégiée de
leur discipline. Il ne saurait s'agir de reléguer cette dernière à

l'étude des «visions du monde» résiduelles du savoir, desquelles
la science se serait prétendument affranchie en se consacrant à

une forme de vérité enfin «objective» et purifiée de toute
contingence historique et langagière. Au regard d'une analyse
critique, il apparaît aujourd'hui plus que jamais, comme le disait
B. Russell, «que les prémisses des sciences forment un ensemble
de présupposés qui ne sont ni empiriques ni nécessairement
logiques1».

Raphaël Célis

1. Bertrand Russel, Human Knowledge: Its Scope and Limits, Londres:
Allen & Unwin, 1948, partie 6, ch. 2.


	Introduction

