Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1993)
Heft: 4
Artikel: A propos de la critique d'Albert Béguin : un témoignage
Autor: Gorceix, Paul
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS DE LA CRITIQUE D’ ALBERT BEGUIN:
UN TEMOIGNAGE

Nous avons irrémédiablement perdu, par 1’absence
et le silence d’ Albert Béguin, I’un des plus grands
d’entre nous.

Georges Poulet, Cerisy, sept. 1956

Représentant parmi d’autres d’une «école» qui a profondément marqué la
critique francaise, Albert Béguin reste exemplaire dans la mesure ot il n’a ja-
mais dissocié I’ceuvre littéraire d’une quéte métaphysique.

Dans son beau livre sur La critique littéraire au XX¢ siécle ol il
consacre un chapitre de trente pages a «La Critique de la conscience»,
Jean-Yves Tadié, a propos de I’Ecole de Genéve, écrit ceci:

Ce sont eux — Marcel Raymond, Albert Béguin, Georges Poulet,
Jean Rousset, Jean Starobinski — qui, alors que ni les formalistes
russes ni les philologues allemands n’étaient répandus en France
(puisque la plupart des traductions s’en font vers 1970), ont permis
aux jeunes gens qui y abordaient I’Université vers 1955 d’échapper
au positivisme, a I’historicisme encore régnants, notamment 2 Paris’.

Actuellement, aprés la vague déferlante qui a littéralement en-
vahi I’espace de la critique littéraire — de la sociologie a la gé-
nétique en passant par la sémiotique et la linguistique — il est dif-
ficile, apres plus de trente ans, de rendre un plus bel hommage a
une approche de la littérature aussi exclusive, fondée sur la ren-
contre intime, loin du tapage médiatique, sur la communion de deux

1. Jean-Yves TADIE, La Critique littéraire au XX siécle, Paris, 1987, (les dos-
siers Belfond), p. 75.



86 ETUDES DE LETTRES

consciences, celles de 1’auteur et de son récepteur, qui s’identifient
I’une a I’autre pour le temps de la lecture d’un livre.

Que I’on me permette d’évoquer ici I’empreinte que 1’un des
membres de la dite «Ecole de Geneve» a laissée sur moi. Je veux
parler d’ Albert Béguin dont le livre L’Ame romantique et le réve,
que je découvris en 1947, fut pour moi une véritable révélation,
qui contribua d’ailleurs a décider de mon orientation. On me par-
donnera la prétention de représenter, dans la confession qui va
suivre, la génération a laquelle j’appartiens. Le constat de Jean-
Yves Tadié m’a incité a ces aveux, a cette différence pres que je
fais partie de ces étudiants qui sont entrés a la Faculté des Lettres
dans I’immédiat apres-guerre.

Bachelier en 1947, j’avais fréquenté 1’histoire de la littérature
francaise a travers le manuel de Gustave Lanson et celui d’ Abry,
Audic et Crouzet. Pendant ces années de lycée, notre professeur de
francgais trés friand d’anecdotes, avait pris un réel plaisir a nous
narrer dans le détail la vie des grands auteurs francais. Puis, rapi-
dement, on lisait quelques textes. A cette époque on n’allait guere
au-dela du romantisme ! Pour ma part, je dois avouer qu’il m’était
alors indifférent de savoir que Mme de Warrens avait révélé a Rous-
seau les plaisirs de I’amour ou que Voltaire, éprouvé par la mort
de Mme du Chaitelet, avait répondu favorablement a I’invitation de
Frédéric I1... J’avais choisi de faire des études de lettres et de langue
allemande. Deux livres me tombeérent sous la main. L’un, de Ro-
bert Minder, Allemagnes et Allemands, premier volume d’une sorte
d’histoire de la sensibilité allemande ou I’auteur présentait les écri-
vains allemands en les replacant dans le paysage géographique et
culturel de leur province natale; j’y découvrais 1’extraordinaire
force d’irradiation que pouvaient avoir les images affectives sur la
création littéraire. Quant au deuxiéme ouvrage, le nom de 1’auteur
m’était inconnu. Il s’appelait Albert Béguin, son titre : L’Ame ro-
mantique et le réve?. Ce fut une révélation pour moi, littéralement
saturé de titres, de dates, de faits historiques, qui tenaient lieu alors
d’enseignement de la littérature. Dans ce livre, le paysage du ro-

2. Cet ouvrage a paru pour la premiére fois en 1937 aux Editions des Cahiers
du Sud, Marseille. (La thése d’ Albert Béguin portait le titre : Le Réve chez les ro-
mantiques allemands et dans la poésie francaise moderne). Nous citons d’apres
1’édition de José Corti, Paris, 1946.



ALBERT BEGUIN 87

mantisme allemand était évoqué en termes fascinants. Son ciel avait
ses nébuleuses et ses cometes dans lequel gravitaient 1’Etoile ma-
tutine (Novalis), Séléné (Ludwig Tieck) ou I’Etoile polaire (Achim
von Arnim). Au sein du réve, ces poétes se rejoignaient dans un
nouvel espace, celui de I’adme, avec leurs freres francais, qui s’ ap-
pelaient Nerval, Nodier, Mallarmé et Rimbaud. D’un seul coup, je
découvris avec émerveillement tous les sommets et les abysses de
la sensibilité et de I’imaginaire, que pouvaient receler les ceuvres
de ces poétes, exotiques pour moi, car I’étrange a I’époque com-
mengait a la premiére frontiére. Puis-je 1’avouer ? Jamais cette ap-
proche de la littérature n’a pu étre totalement effacée de mon esprit>.

Dans la préface a son livre Vérité et méthode, le philosophe al-
lemand H. G. Gadamer a bien cerné un tel processus d’identifica-
tion, selon lui spécifique aux études littéraires :

Quiconque fait I’expérience de 1’ceuvre d’art incorpore cette expé-
rience pleinement a lui-méme, je veux dire a la totalité de la com-
préhension de soi au sein de laquelle cette expérience prend un sens
pour lui?.

Dans mon propre cas, 1’étincelle avait jailli entre le texte de
Béguin et son lecteur. Elle avait mis en branle «I’émotion initiale»,
pour reprendre le terme de Roman Ingarden, indispensable a la
compréhension intime, voire a I’appropriation de I’ceuvre lue. Une
telle expérience, qui implique 1’entiere adhésion du récepteur, meéne
au cceur du probléme que pose un ouvrage tel que L’Ame roman-
tique et le réve. En effet, dans la mesure ou le phénomene d’iden-
tification suppose une «coincidence» entre le lecteur et 1’ceuvre, la
distance entre le sujet et 1’objet, condition méme de la critique, dis-
parait sous I’effet de la sympathie. Y a-t-il lieu encore de parler de
critique ? La distance indispensable au jugement est nécessaire-
ment incompatible avec le processus d’identification, déclenchée
par la sympathie pour I’ouvrage et par I’attitude méme de son au-
teur.

3. J’ai déja évoqué ces souvenirs personnels dans «Quelques réflexions autour
de la critique spirituelle d’ Albert Béguin (1901-1957)», La Licorne, («La Suisse
romande et sa littérature», éd. P.-A. Bloch), 16 (1989) p. 467-79, (publié par
I’U.F.R. de langues et littératures de I’université de Poitiers).

4. Hans Georg GADAMER, Vérité et méthode, trad. E. Sacre, rév. P. Ricoeur, Paris:
Seuil, 1976, (1960), «Préface».



88 ETUDES DE LETTRES

Dans le cas d’ Albert Béguin, il n’est du reste pas peu remar-
quable que la réaction du lecteur est en quelque sorte induite dans
la maniére méme dont I’auteur a approché le romantisme allemand
et la poésie francaise. Le concept d’ «Erlebnis» qui devient en fran-
cais «expérience vécue’» aide 2 mieux comprendre 1’attitude de
Béguin a 1’égard de la littérature. Rare chez lui son utilisation en
allemand. Pourtant a propos de Baudelaire, Albert Béguin écrit
ceci:

L’expérience [il cite entre parenthéses le terme allemand Erlebnis]
n’est pas certes, la «<source» de 1’aspiration spirituelle, mais au moins
chez Baudelaire, elle est une expression autre de la méme réalité psy-
chique®.

En fait, cette notion d’«expérience vécue», transposée, consti-
tue 1’axe sur lequel repose la critique d’ Albert Béguin. Non seule-
ment elle en est le fondement, mais elle représente le critére a partir
duquel A. Béguin juge de la qualité intrinseéque du texte littéraire,
de son authenticité. N’illustre-t-il pas lui-méme de fagon paradig-
matique ce type de rencontre, lui pour qui le romantisme allemand,
découvert a travers le nom de Jean Paul, apercu sur un livre pous-
siéreux alors qu’il était vendeur dans une petite librairie des Bati-
gnolles, décida de sa vocation littéraire et de sa vie ? A. Béguin
décrit la rencontre en ces termes :

Encouragé par tant de hasards, obéissant a I’invitation de tant de pré-
sages et de réminiscences enfantines, je me mis en quéte du roman-
tisme allemand.

Et 1] ajoute :

C’est donc «notre» expérience, s’1l est vrai que celle des poétes que
nous adoptons s’assimile a notre essence personnelle pour 1’aider
dans sa confrontation avec I’angoisse profonde — c’est notre expé-
rience que je pensais retrouver dans 1’étude que j’entrepris. Et je n’ai
renoncé ni A cet espoir ni A cette orientation de mon enquéte’.

La recherche personnelle qu’il assimile a I’expérience de sa gé-
nération, et plus largement I’enquéte sur I’homme se confondent.
L’expérience, voila le maitre-mot, la clef de la quéte d’ Albert

5. Cf. a ce sujet notre étude déja citée, notamment p. 471.

6. Albert BEGUIN, «Dialogue avec Marcel Raymond», in Création et Desti-
née. Essais de critique littéraire, 1, éd. P. Grotzer, Neuchatel: La Baconniere, 1973,
p. 200.

7. L’Ame romantique et le réve, op. cit., p. X.



ALBERT BEGUIN 89

Béguin, qui, dans son voyage a travers la littérature, part a la dé-
couverte des autres et en méme temps a celle de sa propre identité.
Au point que G. Poulet pourra écrire que «l’ceuvre écrite de
Béguin, depuis L'’Ame romantique jusqu’a ses derniers écrits, peut
étre considérée comme une entreprise de recherche de soi-méme
par le truchement des autres®». On connait 1’étroitesse des liens in-
tellectuels, spirituels, qui ont unis G. Poulet et A. Béguin. Le juge-
ment émis par G. Poulet touche juste. Dans son ambiguité, il va au
fond méme des choses. D’une part, il grandit I’entreprise de Bé-
guin en assimilant sa démarche a celle du mystique en quéte de la
connaissance ; de 1’autre, il en laisse apparaitre les limites dans la
mesure ou Béguin utilise I’ceuvre littéraire comme un miroir sus-
ceptible de lui renvoyer I’image qu’il cherche.

Que montre en fait Albert Béguin dans L’Ame romantique et le
réve? Il met en évidence qu’a la suite du XVIII® siecle mécaniste
«sans étonnement, sans angoisse», des poetes comme Holderlin,
Novalis, Tieck, Brentano ou Hoffmann, par réaction contre le ra-
tionalisme dissociateur, ont ressuscité quelques grands mythes de
I’humanité, le mythe de 1’adme, le mythe de I’unité entre I’esprit de
I’homme et I’univers. Et il montre admirablement que les roman-
tiques allemands ont réhabilité une poésie intériorisée, assimilée a
une quéte de la connaissance. De cette aventure, il découvre a son
tour les prémisses chez Rousseau et Senancour, il en retrouve les
traces de Nerval et de Baudelaire jusqu’au Surréalisme :

Le mot aventure, quand on songe a |’histoire intérieure de Breton,
telle que la retracent ses meilleurs livres, reprend son plein sens, celui
qu’on lui donnait au temps de Perceval et de la Quéte du Graal.
L’aventure n’était point alors faite de passagére surprise seulement;
elle était d’abord un exploit, et ensuite un voyage, le voyage méme
de la vie a travers une forét de symboles qu’il fallait apercevoir, in-
terpréter, comprendre, pour se frayer un chemin, toujours au risque
d’y périr, vers une lumiére promise mais invisible®.

Cette déclaration a propos de Breton met au jour le lien que
Béguin établit entre la poésie et le probléme de la connaissance.

8. Georges POULET, «De I’identification critique chez Albert Béguin et Mar-
cel Raymond», in Colloque de Cartigny, éd. P. Grotzer, Paris: Corti, 1979, p. 21.
Souligné par nous.

9. Albert BEGUIN, «André Breton», in Poésie de la Présence, Neuchitel: La
Baconniére (Les Cahiers du Rhéne), 1957, p. 321.



90 ETUDES DE LETTRES

Pour lui, Novalis, Rimbaud ou Breton poursuivent, chacun par la
magie de leur écriture, I’ambition d’élargir leur pouvoir au-dela
des limites ou les enferme 1’état actuel de leur connaissance rai-
sonnable. Retenons la déclaration : «se frayer un chemin [...] vers
une lumiére promise mais invisible». Béguin assimile la poésie,
celle nourrie des états seconds tels le réve, la folie, ou le hasard, a
un mode de découverte de la partie cachée de soi-méme. Elle est
instrument d’exploration pour le créateur, mais aussi pour le liseur,
soit celui qui lit, non pas par obligation professionnelle dans le sens
ou Thibaudet utilise le mot, mais bien le liseur par vocation. En
1931, Béguin n’hésite pas a écrire que la poésie «se confond avec
la méthode du mystique, la démarche du philosophe ou les pra-
tiques du magicien!%. Méme si aprés 1’expérience de la guerre, il
corrigera le caracteére excessif de ses assertions, pour lui la fré-
quentation de la littérature demeure indissociable du probléme mé-
taphysique — approche de I’inconnaissable, transcendance.

J. Starobinski a livré un diagnostic sans équivoque sur ce qu’on
appelle la critique de Béguin et de Raymond. Ce qu’ils cherchent,
c’est davantage «la définition de la poésie que celle de la critique».
Quant a leur réflexion, elle repose sur

la portée exacte de I’acte poétique, sur les raisons qui doivent nous
le rendre précieux et non sur les moyens et les techniques qui nous
permettraient de nous en approcher!!.

On ne peut étre plus pertinent.

Il faut nuancer cependant. La conception existentielle de 1’écri-
ture que Béguin a appliquée a la littérature a eu des retombées im-
portantes sur 1’appréciation de I’ceuvre littéraire. On sait que la
conséquence la plus remarquée et qui a fait date dans 1’histoire lit-
téraire, c’est le déplacement de I’interprétation du romantisme fran-
cais'?, Celle-ci peut se résumer ainsi : le romantisme de Lamartine,
de Musset ou de Hugo, a I’exception du c6té visionnaire de ses
vers, n’est rien d’autre que 1’expression d’une confession lyrique,
qu’un phénomene essentiellement rhétorique. Le romantisme vé-
ritable, c’est celur de Nerval, de Baudelaire et de Rimbaud.

10. «Le chemin victorieux», in Création et Destinée, op. cit., vol. 1, p. 48.

11. Jean STAROBINSKI, «LLe Réve et 1’Inconscient : la contribution d’Albert
Béguin et de Marcel Raymond», in Colloque de Cartigny, op. cit., p. 42.

12. Jean-Yves Tadié a mis I’accent sur cette nouvelle perspective, dans La Cri-
tique littéraire, op. cit., p. 81.



ALBERT BEGUIN 91

Mais, ce qu’on a peut-étre moins bien vu, c’est qu’au-dela de
cette mise en perspective, le type de lecture que Béguin a fait du
romantisme allemand a fourni un instrument de mesure, nouveau,
que je sache, dans la critique littéraire frangaise, pour jauger I’ceuvre
littéraire : 1’authenticité existentielle. L’ ceuvre vraie, c’est celle qui
est le fruit de I’aventure intérieure du poete en quéte d’absolu.
Béguin a livré a la critique une sorte de jauge, de nouvel étalon :
I’intériorité, dont 1’ceuvre est porteuse et dont elle est le symptome.
Quelle autre immense aventure littéraire et intérieure a la fois que
celle que représente ce qu’on appelle le romantisme allemand : —
non pas le romantisme étriqué des manuels, mais un romantisme
élargi a la grande aventure humaine que connut 1’ Allemagne entre
1770 et 1832 — pouvait inspirer a un esprit disposé a 1’accueil
comme celui de Béguin une conception aussi élevée de I’ ceuvre lit-
téraire 7 Il lui était réservé de transposer a la littérature 1’échelle
de valeurs instaurée lors de cette époque de I’histoire allemande,
1a ou I’écriture est en relation étroite, directe avec le vivre. Toutes
proportions respectées, Bachelard, Jean-Paul Weber ou Jean-Pierre
Richard se comprennent mieux, selon nous, en passant par 1’expé-
rience de la littérature vécue par Béguin.

Nous ne pouvons nous empécher de rappeler cette définition que
Béguin a donnée de la poésie — tant elle est éclairante :

La poésie se nourrit de toutes les régions de 1’étre, veille et réve, pro-
pos concertés et rencontres, floraisons de 1’inconscient et jardins du
savoir. Mais elle ne se confond avec aucune, elle transforme, trans-
porte la donnée vitale, I’enléve a son apparence fortuite et indivi-
duelle, I’exalte jusqu’a une signification qui nous dépasse. C’est l1a
le sens de toutes les ceuvres poétiques, — et un discours peut 1’étre
aussi bien qu’un poé¢me, pourvu qu’il opére ce passage au plan my-
thique!3. r

Ce qui signifie qu’il n’est de poésie pour Béguin que dans la me-
sure ou il y a transformation symbolique de la «donnée vitale» —
consciente ou non —, ol il y a passage, élévation au plan mythique
de I’expérience individuelle, soit dépassement, transcendance de
sa signification rationnelle. Pour ce qui concerne le champ de sa
critique, A. Béguin dispose désormais d’une unité de mesure grace
a laquelle il peut distinguer les vrais poétes des autres. La liste en
est longue : pour les poétes modernes y figurent Péguy, Claudel,

13. «Le Réve et la Poésie», in Poésie de la Présence, op. cit., p. 128.



92 ETUDES DE LETTRES

Paul Jean Jouve, Pierre Emmanuel, Supervielle, Saint-John Perse,
Joé Bousquet, Ramuz, Léon Bloy, Green, Bernanos... Liste gra-
tuite, tant elle est incompléte !

Cela posé, il n’est pas niable que la lecture que nous propose
Béguin du romantisme allemand est partiale, unilatérale, subjec-
tive. La encore on n’a pas assez vu qu’elle s’inscrit dans la droite
ligne de la «Geistesgeschichte» représentée par le concept d’Er-
lebnis, développé par W. Dilthey, prolongé par F. Gundolf,
H. A. Korff, F. Strich etc., dont le dénominateur commun est de
voir dans I’ceuvre littéraire un document de la vie de 1’esprit qui
permet au lecteur de progresser dans la connaissance de lui-méme.

Dans I’avant-propos du cahier qu’il a dirigé sur le Romantisme
allemand, paru en 1949, soit quatre ans apres la fin de la seconde
guerre mondiale, Béguin a cerné la problématique qu’impliquait
I’image de I’ Allemagne romantique qu’il avait transmise :

Quelque définition que 1’on cherche a donner du Romantisme en gé-
néral ou du Romantisme allemand en particulier, il y échappe tou-
jours par I’un ou I’autre de ses aspects. C’est que le Romantisme est
un mythe...'*

On connait le revirement radical de Béguin a I’égard du roman-
tisme allemand, I’amalgame que celui-ci a fait entre «la confiance
accordée a I’irrationnel» et le régime fasciste. Il n’est pas question
de cela ici.

Abstraction faite de cet aspect, il ne fait aucun doute que L’Ame
romantique et le réve a contribué a fonder en France «le mythe du
romantisme allemand». D’autant que Béguin fut I’un des premiers
a explorer en 1937 le domaine encore mal connu de I’inconscient
comme la source de I’écriture, portant I’accent — c’était un aspect
nouveau — sur les mystiques et les visionnaires, le versant irra-
tionnel, voire érotique de la création poétique. Ce qui a séduit le
jeune homme de dix-sept ans que j’étais en 1947, a continué de fas-
ciner les générations qui ont suivi. Il n’est pas peu significatif que
le livre de Béguin publié pour la premiere fois le 17 juillet 1938
chez Corti n’a cessé jusqu’a ce jour d’étre réédité, rendu accessible
au grand public en livre de poche (10/18, Plon, depuis 1966).

14. Les Cahiers du Sud: («Le Romantisme allemand»), éd. A. Béguin, (1949),
p . 14. Souligné par nous.



ALBERT BEGUIN 93

Qu’est-ce a dire ? Le phénomeéne est d’autant plus remarquable que
traduit en allemand et publié en 1972 a Berne aux éditions Francke
pour le quinzieme anniversaire de la mort de Béguin, ce méme livre
connut un treés faible écho en Allemagne. La raison de cette «ré-
ception manquée», selon le mot de Peter Grotzer, ne nous concerne
pas ici — décalage de générations, dévaluation du role de la litté-
rature qui a cessé d’étre considérée comme le document de valeurs
atemporelles avec lesquelles on s’identifie etc. En revanche, en
France, force est de constater que L’Ame romantique et le réve fait
partie, depuis un demi-siecle, des «livres de base» qu’un jeune ger-
maniste doit avoir lu. Il continue d’étre le livre d’initiation a la
connaissance du Romantisme allemand. On est en droit de s’inter-
roger sur un phénomene aussi étonnant, mais on ne peut émettre
que des hypotheses. Peut-étre 1’ouvrage de Béguin doit-il sa lon-
gévité au fait qu’il répond a une certaine image de 1’ Allemagne,
qui a la vie dure. Ne prolonge-t-il pas en quelque sorte I’imagerie
traditionnelle de I’ Allemagne qu’avait fixée Madame de Staél dans
son grand livre de 1813 ? Béguin y laisse en effet entrevoir un pay-
sage intellectuel, quasiment de visionnaire, que le francais n’est
pas en mesure de tirer de son propre fonds !

Il serait injuste cependant de réduire I’apport de Béguin a ce
livre. Son ceuvre compte plus de mille trois cents titres. Mais quelle
que soit la largeur de son éventail critique, L’Ame romantique et le
réve demeure son ouvrage le plus connu. On voit en Béguin le re-
présentant de la critique intersubjective, mais on oublie que son
approche de la littérature a évolué vers plus de technicité, que 1’in-
vestigation philologique du texte y a pris une place de plus en plus
importante. Dans un essai sur «Charles Du Bos», Béguin se plait
précisément a rappeler que le mérite revient a celui-ci d’avoir ré-
habilité le mot «texte». L’essai est de 1941. Béguin y rend hom-
mage a I’art souverain de Du Bos de «solliciter les textes» en
«pratiquant sur eux une espéce de maieutique irrésistible!3». Dés
lors on ne s’étonnera pas de 1’attention qu’il porte au langage dans
ses études sur Pascal, Balzac, Péguy, Bernanos, ou dans ses nom-
breux essais sur la poésie contemporaine. Encore que, faut-il le
souligner, Béguin n’a cessé de «mener a travers les mots une aven-
ture métaphysique!S».

15. «Charles Du Bos», in Création et Destinée, op. cit., vol. I, p. 220.
16. Nous reprenons les termes de Lucien GUISSARD, «Un critique spirituel»,
Magazine littéraire, 192 (fév. 1983), p. 30.



04 ETUDES DE LETTRES

A dire vrai, que reste-t-il de I’ceuvre ? Qu’il a dirigé la revue Es-
prit, cela on ne 1’a pas oublié. Qu’il est I’auteur du grand livre sur
Le Romantisme allemand, non plus. Pourtant, sur la «scéne intel-
lectuelle» francaise et a I’université, son nom est rarement pro-
noncé, ou si discretement. La critique littéraire de Roger Fayolle
ne lui consacre guere plus d’une ligne. Et il n’est pas peu signifi-
catif a nos yeux que ce soit le Belge Georges Poulet, avec lequel
Béguin était certes en étroite communion de pensée, qui, a 1’étran-
ger, contribua le plus a faire mieux connaitre la pensée de ce scru-
tateur de textes. C’ est de la part de Lucien Guissard, professeur a
1’Université catholique de Louvain, qu’est venu en février 1983 un
hommage lucide a son ceuvre dans le numéro 192 du Magazine lit-
téraire consacré a la critique des cent derniéres années !

Pour nous, si Béguin continue d’exercer sa fascination, c’est
parce qu’il fait partie de cette famille d’esprits avec les W. Dilthey,
H. A. Korff, M. Raymond, Charles Du Bos, G. Poulet, pour les-
quels il n’y a pas de fracture entre la pensée philosophique et la
pensée littéraire et qui voient dans 1’ceuvre littéraire, non pas seu-
lement le point de convergence de themes, d’images et de formes
stylistiques, objectivement comptabilisables, mais le dép6t d’une
expérience existentielle unique et la manifestation du besoin, éla-
boré dans le texte, que posseéde ’homme de progresser dans le do-
maine de la connaissance de la vie intérieure, selon la belle
formulation de Maurice Maeterlinck, de «sonder les ténébres dont
nous sommes entourés'”».

Paul GORCEIX
Université Michel de Montaigne
Bordeaux III

17. Adolphe BrissoN, «Un déjeuner avec M. Maeterlinck», in Portraits intimes,

troisieme série. Promenades et visites, Paris, 1897. L’entretien fut d’abord publié
dans Le Temps, 25 juillet 1896.



	À propos de la critique d'Albert Béguin : un témoignage

