
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 4

Artikel: Über Jacob Burckhardt

Autor: Pawlowa, Nina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER JACOB BURCKHARDT

Cet essai est d'abord une introduction à l'œuvre et à la personnalité du grand
historien bâlois, écrite à l'intention des lecteurs russes d'aujourd'hui, c'est-à-dire
au lendemain de ce qu'on est convenu d'appeler la fin du système socialiste. A la
différence d'une idéologie du progrès, représentée essentiellement par Hegel et
Marx, qui est prête à sacrifier le «monde tel qu'il est» à un projet d'avenir, l'auteur

met en évidence chez Burckhardt la priorité de l'humain. Cette interrogation
actualisante d'une œuvre souvent considérée comme conservatrice, voire
pessimiste, pose la philosophie de l'histoire de Burckhardt en véritable alternative à la
pensée positiviste et invite le lecteur, qu'il soit russe ou non, à retrouver grâce à
elle certaines valeurs fondamentales du libéralisme.

In unseren Tagen, inmitten von allgemeinem Durcheinander,
Niedergeschlagenheit und mal schwindend, mal aufflammenden
Hoffnungen, finden sich auf den Ladentischen der Buchhandlungen

Russlands zahlreiche uns früher unzugängliche Bücher. Werke
von Nietzsche und Freud, Ortega y Gasset und Heidegger ebenso
wie eine ganze Reihe grosser russischer Philosophen erweitern
nicht nur den Gesichtskreis, sondern festigen auch das
Denkvermögen, verleihen einem die Kraft, sich über die Unruhen der
Gegenwart zu erheben. Es ist nun an der Zeit, einen weiteren Denker,

den schweizerischen Kultur- und Gesellschaftshistoriker Jacob
Burckhardt, kennenzulernen. Er war nicht nur ein weltweit
bekannter Kunstwissenschaftler, der einen Grundstein der modernen
Kunstwissenschaft legte1, sondern auch ein Prophet, der gleich
Dostojewski und Nietzsche die tragischen Peripetien des 20. Jahr-

1. Vor der Revolution erschien eine Übersetzung von Burckhardts Die Kultur
der Renaissance in Italien. Damals wurde im Brockhaus-Efron-Lexicon ein
ehrfurchtvoller Artikel über ihn veröffentlicht. Burckhardt gehörte zu den Lektüren
von A. Block (Aufzeichnungen vom 24. Juni 1909). In der Sowjetzeit wurden
Werke von Burckhardt nicht verlegt. Die Philosophische Enzyklopädie fällte über
ihn ein vernichtendes Urteil.



34 ÉTUDES DE LETTRES

hunderts voraussagte. Nietzsche nannte ihn einen „weisen
Wissenden". Durch dieses Wissen wurde jedoch weder sein Geist
gebrochen noch die einleuchtende Klarheit seines Stils gestört, noch
wurden die Leser jener Unterstützung beraubt, die sie in seinen
Büchern finden. Nun warten die Bücher Burckhardts darauf, ins
Russische übersetzt zu werden. Dieser kurze Essay möchte zunächst
den russischen (und nicht nur den russischen) Leser näher zu Burck-
hardt hinführen.

Jacob Burckhardt (1818-1897), Sohn eines Theologen aus altem
Basler Geschlecht, studierte Theologie, Geschichte und Philologie
an der Universität Basel. Später verbrachte er einige Jahre in Berlin

und Bonn, wo er sich bei dem berühmten Jakob Grimm in
Germanistik und im Seminar des nicht minder berühmten Leopold von
Ranke in Geschichte unterrichten liess. Schon damals stand er ganz
im Banne der Kunstgeschichte. 1844/45 kam er als Redakteur der
Basler Zeitung mit dem Kampf der Parteien unmittelbar in Berührung.

Kaum 30 Jahre alt geworden, liess er seine Arbeit in der
Zeitung sein, nahm von den einstigen Freunden Abstand und wandte
sich dem Studium von Geschichte und Kunst zu. Fast bis auf seine
letzten Tage wirkte er als Professor an der Universität Basel, die
er nur für wenige Jahre verlassen musste. Burckhardt führte ein
zurückgezoges Leben, das er selbst das Leben einer „Privatperson"
nannte. Die Kultur- und Gesellschaftsgeschichte beschäftigte ihn
nicht so sehr aus rein historischem Interesse als vielmehr als
Nährboden zur Erkenntnis der Gegenwart.

Die weltweit anerkannten Studien Burckhardts Die Zeit Constan-
tins des Grossen (1853), Der Cicerone (1855), Die Kultur der
Renaissance in Italien (1860) u. a. heben sich krass von der damaligen
Kunstwissenschaft und der damaligen Geschichtswissenschaft ab,
die durch Kapazitäten wie L. v. Ranke und Th. Mommsen vertreten

waren. Burckhardt zeichnete sich durch ein ganz besonderes
Verständnis von Kultur, Staat, Geschichte und für die Rolle des
Menschen in ihnen, kurz, durch ein ganz besonderes Verständnis
des Lebens aus. Dieses Verständnis, das sich auf tiefe Geschichtskenntnisse

stützte, zeichnete nicht nur Burckhardts Bücher als
wissenschaftliche Leistungen aus, sondern lief auch den damals
eingebürgerten Vorstellungen vom Stand und von der künftigen
Entwicklung der Menschheit zuwider.

Burckhardt sonderte weder die Kultur noch die bildende Kunst,
die ihn sehr interessierte, als etwas in sich Geschlossenes ab. Die
Kultur wurde in seinen Büchern auf verschiedene Weise in den
allgemeinen Lauf des Lebens einbezogen und in den zahllosen wech-



ÜBER JACOB BURCKHARDT 35

selseitigen Zusammenhängen mit dem Auf und Ab der Wirtschaft,
dem sich herausgebildeten Staatstyp, mit den Sitten und Gebräuchen,

der Haushaltführung, den Normen der Moral, mit dem
Verhältnis zum Humor oder zum Tragischen, zum Unterhaltsamen oder
zum Tod betrachtet. Dies zeigen die Titel einiger Kapitel des Buches
Die Kultur der Renaissance in Italien: „Der Staat als Kunstwerk",
„Entwicklung des Individuums", „Die Entdeckung der Welt und
des Menschen", „Sitten und Religion". Der alldurchdringende
Historismus und der Blick auf jeden Lebensbereich als einen Teil des
Ganzen sind für alle Bücher von Burckhardt kennzeichnend2. Das
Leben einzelner Epochen ist — nicht zuletzt dank der Tatsache,
dass es durch den Verfasser bis auf den Grund erforscht wurde —
in all seiner Tiefe vorgestellt. Doch in der Breite wird das entworfene

Bild in einzelnen Elementen ungewöhnlich gross dargestellt,
während andere im Gegenteil überhaupt fehlen.

Burckhardts Büchern ist die Materie der Historiographie als
solche entzogen, sie weisen fast keine historischen Ereignisse auf,
also das, was der üblichen Denkweise nach den Inhalten der
Geschichte ausmacht. Vieles eignete sich Burckhardt von Ranke an,
den er hoch achtete, und zwar dessen absolute Objektivität, ständige

Berufung auf Dokumente, Abhängigkeit jeder Einzelheit vom
Gesamtlauf der Zeit und dessen Gabe zur plastischen Darstellung.
Ein glänzender Meister der historischen Prosa war auch ein anderer
deutscher Professor, Theodor Mommsen, oder der alte schweizerische

Historiker Johannes von Müller. Allerdings ist bei Burckhardt

zum Unterschied von ihnen keine einzige Beschreibung von
Siegen und Niederlagen, Staatsstreichen und Fehden zu finden. Die
Fakten sind nur kurz umrissen. Die Breite des historischen Stromes
wird auf eine andere Weise präsentiert. Burckhardt kommt es nicht
auf die Ereignisse, sondern auf deren Wahrnehmung, auf die
Denkweise, also auf ein Etwas an, das seiner Überzeugnung nach tiefer
sei und das eigentliche Hauptereignis darstelle. Im Mittelpunkt der
Interessen Burckhardts steht die Weltanschauung verschiedener
Epochen, die in der Kultur zum Ausdruck kommt. So heisst ein
Kapitel seiner Arbeit über die Architektur der Renaissance „Die Bau-

2. Vom schonungslosen Historismus Burckhardts war Hermann Hesse
begeistert. Im Roman Das Glasperlenspiel (1943) machte er Burckhardt zum
Protagonisten des Vaters Jacob, der die Hauptfigur Joseph Knecht dahin zu überreden
vermochte, dass eine abgesonderte Existenz der Republik des Geistes Kastalien
unmöglich sei.



36 ÉTUDES DE LETTRES

gesinnung der Florentiner". In den postum veröffentlichten
Weltgeschichtlichen Betrachtungen schrieb Burckhardt, dass der für die
Zeitgenossen so eindeutige positive bwz. negative Sinn dieser oder
jener historischen Erschütterung auf Schritt und Tritt durch den
weiteren Lauf des Lebens bestritten werde. Was als Erfolg
wahrgenommen worden sei, erweise sich dann als Verlust; die Verluste
dagegen offenbarten dann einen Schöpferichen Stimulus (das
Kapitel „Über Glück und Unglück in der Weltgeschichte"). Anders
sei es um die Kultur bestellt, die ihre Bedeutung dauernd bewahre.
Daher geht der Verfasser nur auf jene Ereignisse ein, in denen etwas
für Europa als Ganzes und für seine Kultur Charakteristisches sowie
für den Zeitgenossen Wichtiges zum Ausdruck kommt. Relevanter

als die Ereignisse seien seiner Überzeugnung nach drei Potenzen

des Menschen und der Menschheit, die sich im Staatsaufbau,
in der Religion und am umfassendsten in der Kultur äussern, und
die er nicht chronologisch, sondern im Rahmen der von ihm gewählten

Epochen betrachtet3.
Im Zentrum des Lebens sieht Burckhardt den wirkenden und

leidenden Menschen. Der Historiker Burckhardt vergisst dabei keineswegs

die Unterschiede der politischen und sozialen Formen
(zwischen einem despotischen Staat und einer Republik, zwischen
Aufschwung und Krise). In erster Linie interessieren ihn die Krisen,

der Epochenwechsel, die unaufhaltsame Bewegung von Altem
zu Neuem. Er schrieb nicht nur über die Welt der Hellenen,
sondern auch über den Zusammenbruch der Polis. Sein erstes Buch,
Die Zeit Constantins des Grossen, galt dem Zerfall des Römischen
Reiches, dem Triumph des Christentums und der Barbareninvasion.
Im Buch Die Kultur der Renaissance in Italien wird die Renaissance

als Anfang einer neuen Welt aufgefasst. Eine äusserst tiefe
Krise, eine „Epoche des Endes" (Thomas Mann) sah er in seiner
Gegenwart und in der Zukunft und ging darauf auf vielen Seiten
der Weltgeschichtlichen Betrachtungen ein. Epochale
Verschiebungen ziehen absolut neue Vorstellungen des Menschen von
sich und von der Welt nach sich. Eben dann wird eine der Wahrheit
am nächsten stehende Auffassung der Werte des Lebens möglich

3. Burckhardts Auffassung der Geschichte als ein Wechsel von Kulturepochen
(bei einem grundsätzlich anderen Verständnis der Kultur) wurde im 20.
Jahrhundert von O. Sprengler im Untergang des Abendlandes (1918-1922) auf eine
eigene Art entwickelt. Abhängigkeit von Burckhardt weist auch der Holländer
Johan Huizinga in seinem Buch Herbst des Mittelalters (1919) auf.



ÜBER JACOB BURCKHARDT 37

— es vollzieht sich das, woran Burckhardt seine Leser heranführt.
Aber auch jetzt, wie zu jeder Zeit, bleibt der Mensch eine nicht
nur wirkende, sondern auch tragische, leidende Person zwischen
den Mühlsteinen des Lebens.

Burckhardt wurde von Forschern mehrmals mit dem dänischen
Philosophen Kierkegaard verglichen4. Aber da ist nicht nur die
Ähnlichkeit (der durch seine Existenz als solche zum Leiden
verdammte Mensch) von Bedeutung, sondern auch der Unterschied :

Kierkegaard sieht die Persönlichkeit einsam und isoliert ; bei Burckhardt

ist sie mitten in die Geschichte einbezogen.
Durch noch grössere Unterschiede ist Burckhardt von der

Geschichtsphilosophie Hegels getrennt, die einen mächtigen Einfluss
auf die Zeitgenossen ausübte. Burckhardt ist ein Denker der
posthegelianischen Zeit. Gerade über Hegel bestreitet Burckhardt die
Idee eines unaufhaltsamen Fortschritts, die für die Weltanschauung
der Menschen der fünfziger bis achtziger Jahre ausschlaggebend
war.

In der Einleitung zu den Weltgeschichtlichen Betrachtungen
schreibt Burckhardt, dass er jede Idee und jedes weltanschauliche
System ablehne, welche den tausendjährigen Weg der Menschheit
zu erklären glauben. „Wir machen keinen Anspruch auf .weltges¬
chichtliche Ideen', sondern begnügen uns mit Wahrnehmungen...5".
Bis jetzt, fährt er fort, versuchten die Philosophen, die Geschichte
in ein allgemeingültiges Programm „hineinzuzwängen", und dabei
meistens in ein optimistisches Programm. So ist auch der
Ursprungsgedanke Hegels über die Prämisse der Vernunft, die die
Welt auf dem Weg vom Niederen zum Höheren lenkt. Burckhardts
Überzeugung zufolge sei diese Idee in die Geschichte nicht
„hineinzutragen", und dies nicht nur deshalb, weil die vergangene
Entwicklung der Menschheit uns keinen Beweis ihrer geistigen
Evolution liefert, sondern auch deshalb, weil wir in den höchsten
Sinn des Universums nicht eingeweiht sind. Man kann unmöglich,
so Burckhardt, einen Sinn in der Geschichte suchen, denn sie
besitzt viele Sinne, man kann unmöglich zu einem der Geschichte
angeblich innewohnenden Programm durchdringen. An Hegel wird
Burckhardt durch das Problem der Geschichte als solches näher
gebracht. Allerdings beansprucht jede Geschichtsphilosophie

4. Karl Löwith, „Jacob Burckhardt", in Sämtliche Schriften, Stuttgart:
J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1984, S. 124.

5. J. Burckhardt, Gesammelte Werke in 8 Bdn., Basel/Stuttgart: Schwabe
und Co., 1978, Bd. IV, S. 1-7.



38 ÉTUDES DE LETTRES

seiner Meinung nach ein für die Menschen unzugängliches Er-
kenntnismass. Burckhardt leugnete nicht die historischen Gesetze,
aber diese Gesetze verwirklichen sich auf unvoraussagbaren Wegen,
aufgrund der von Epoche zu Epoche gleichbleibenden Eigenschaften
der Menschen.

Mit den Jahren entwickelte sich Burckhardt zunehmend zu einem
Gegner jedes Begriffssystems. Er blieb auf der Stufe stehen, die
für Hegel der Analyse vorauszugehen hatte : „betrachten" und
„empfinden" — das war jene Position, die er sowohl gegenüber der Kunst
als auch gegenüber der Geschichte der Menschheit bezog. Dadurch,
dass er Bilder und Gestalten, die ihren tiefen Sinn erst allmählich
offenbaren, der Analyse bevorzugte, sowie durch die Kunst zu
„betrachten", war er mit Goethes Weltanschauung verwandt.

Unter Burckhardts Feder verwandelte sich die Geschichte in eine
Kette von Bildern. Aber diese Bilder, sei es die Küche der Hellenen

oder der Untergang eines Reiches, spiegeln die Epoche, ihre
Potenzen und darüber hinaus das im Vergänglichen und Zeitweiligen

schimmernde Ewige wider.
Mit einer von den Zeitgenossen nie gekannten Bestimmtheit

zerstörte Burckhardt — unumwunden6 und durch die ganzen
Inhalte seiner historischen Arbeiten — die optimistischen Illusionen
des Jahrhunderts. Das war in der Schweiz nicht nur eine Zeit der
stürmischen Entwicklung des Kapitalismus, sondern auch die Zeit
eines neuen Rationalismus, des Beginns der Oppositions- und der
Arbeiterbewegung im Land. Die Rote Fahne ohne weisses Kreuz
tauchte immer öfter in den Strassen auf. Es wurde um die soziale
Gerechtigkeit gekämpft. An den Universitäten des Landes fanden
oppositionelle russische Studenten Asyl.

In derselben Zeit schrieb Burckhardt über das Aufkommen des
Massenbewusstseins, in dem er eine grosse Gefahr für die Zukunft
erkannte. Wenn früher ein jeder auf eigenes Risiko gedacht und
gehandelt habe, führte er aus, so sei jetzt ein Mensch, der das
allgemeine Streben, sich einer Gemeinschaft anzuschliessen, überwunden
und die Mut habe, allein zu stehen, eine Ausnahme geworden. Ein
isolierter Mensch komme sich winzig klein vor, er sehe sich gleichsam

von der Gefahr des Verschwindens bedroht. In der Demokratie

— für uns lohnt es sich, diese Warnung zu beherzigen —
erblickte Burckhardt die Allmacht der Ideen, die sich über die
gedankenlose Mehrheit behaupten konnten.

6. Vor allem in Briefen an F. Preen und in den Weltgeschichtlichen Betrachtungen.



ÜBER JACOB BURCKHARDT 39

War das 18. Jahrhundert ein Jahrhundert der Aufklärung, so
bezeichnete Burckhardt die angebrochene Zeit als eine Zeit der
allgemeinen Bildung. Das 19. Jahrhundert brachte eine Reform der
schweizerischen Schule mit sich. Die demokratische Einheit der
Republik wurde unter anderem durch die Schulung von Kindern
aus allen Gesellschaftsschichten gesichert, was mit wenigen
Ausnahmen auch verwirklicht wurde. Solche Schulung gewährleistete
ein gutes Durchschnittsniveau der Kenntnisse, nivellierte jedoch
die Bildung7. Aber der Mangel lag Burkhardts Meinung nach weder
in der allgemeinen Bildung noch in den Grenzen der angeeigneten
Kenntnisse, sondern im Herangehen an die Bildung schlechthin.
Als Muster galt für ihn das antike Griechenland, wo die Kenntnisse
kein Privileg der Priesterkaste wie im Orient waren, sondern von
einer freien Persönlichkeit auf Reisen, durch Beobachtungen und
im Nachdenken gewonnen wurden. Ein Verdienst der Griechen lag,
so Burckhardt, nicht im Unfang der von ihnen erworbenen Kenntnisse,

sondern darin, wie sie diese Kenntnisse beherrschten,
in ihrem freien und unvoreingenommenen Verhältnis der Welt
gegenüber (Vortrag „Über die wissenschaftlichen Verdienste der
Griechen", 1881). Den Nachteil der zeitgenössischen Bildung sah
Burckhardt darin, dass sich niemand zu seinem eigenen Standpunkt
durchringt. Die Erkenntnis als solche übt keine Anziehungskraft
mehr aus, — zum geheimen Ziel wird eine unbehinderte
Einbeziehung des eigenen Ich in den Mechanismus der Gesellschaft
zwecks Wohlergehen und Bereicherung. Im Ergebnis kommt es zur
Vereinfachung des geistigen Lebens, zu einem schnellen Wechsel
der die Mehrheit inspirierenden Ideen und zu einer tiefgehenden
Unselbständigkeit des Menschen. All das müsste Burckhardt
zufolge unvermeidlich zum Niedergang des Humanismus und der
modernen Welt führen.

1905, also acht Jahre nach dem Tod des Gelehrten, wurden die
Texte der von ihm während des Deutsch-Französischen Krieges
gehaltenen Vorlesungen unter dem Titel Weltgeschichtliche Betrachtungen

veröffentlicht. Zu diesen öffentlichen Vorlesungen hatte den
Verfasser zweifellos nicht nur der ihn schon immer beunruhigene
Zustand der modernen Welt, sondern auch der Krieg zwischen
Deutschland und Frankreich veranlasst. Im Unterschied zum
Enthusiasmus, mit dem der Krieg und später auch die Vereinigung

7. Ulrich Im Hof, Geschichte der Schweiz, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz:
W. Kohlhammer, 1987, S. 132-33.



40 ÉTUDES DE LETTRES

Deutschlands von vielen Vertretern der schweizerischen (C. F. Meyer)
und umso mehr der deutschen Kultur (darunter von hervorragenden

deutschen Historikern wie Mommsen und Treitschke) begrüsst
wurden, betrachtete Burckhardt die Entwicklung der Ereignisse als
tragisch und symptomatisch. Er glaubte, dass dieser Krieg neben
den konkreten Ursachen auch seine Wurzel, Rechtfertigung und
Unausbleiblichkeit in der Tiefe der Völkernatur habe (was die
Potenzen eines Einzelnen nur noch deutlicher zum Ausdruck kommen

liess). Im Dezember 1870 schrieb er an Preen, dass die grössten
Befürchtungen nicht der jetzige Krieg, sondern die Ära der Kriege
einflösse, in die wir eingetreten seien8.

Am Ende seines Lebens, als Burckhardt schon gewaltige
historische Kenntnisse besass, verallgemeinerte er seine Betrachtungen
über den Verlauf der menschlichen Geschichte und ermittelte ihre
Typologie. Ebenso wie in den noch später herausgebrachten
Fragmenten seiner historischen Universitätsvorlesungen (Historische
Fragmente aus dem Nachlass, 1929) beschäftigt hier den Verfasser

nicht nur die weit zurückliegende Vergangenheit, sondern auch
die neue und die neueste Zeit, die er ein „Jahrhundert der Revolutionen"

nennt. Burckhardt sah voraus, dass die nächste Zukunft von
Erschütterungen heimgesucht würde, deren Stärke dem
Zusammenbruch des Römischen Reiches und der Völkerwanderung
gleichzustellen wäre. Der Welt stünde es bevor, Diktatorenregime,
Ausbrüche des Nationalismus und den Angriff der Barbarei
durchzumachen. Es nahe eine der Menschheitskrise im 4.-5. Jh. n. Chr.
vergleichbare Krise heran.

Die Zukunft hänge, heisst es bei Burckhardt, vor allem von der
Menge der durch die Massen angehäuften aggressiven Energie ab.
In dieser Hinsicht sah er die grösste Gefahr in Deutschland und
Russland. Inbezug auf das letztere schrieb er seinem Freund Preen :

„Was soll Europa tun, solange es einen Nachbar wie Russland hat,
wo diejenigen mit ganz besonderer Leidenschaft zum Kriege treiben,

welche die Niederlage der eigenen Heere wünschen, und auf
diesem nicht mehr ungewohnten Wege zu ihrer geliebten Revolution

gelangen9."
Burckhardt, der geneigt war, das sich Wiederholende, das

Typische in der Entwicklung der Menschheit in verschiedenen Epo-

8. Jacob Burckhardt, Briefe an seinen Freund Friedrich von Preen 1864-
1893), Stuttgart/Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt, 1922, S. 256.

9. Idem, S. 256.



ÜBER JACOB BURCKHARDT 41

chen aufzudecken, beschrieb beeindruckend die Mechanismen der
Krisen. Das Leben gewinne plötzlich an unvermuteter Geschwindigkeit.

Was sich in Jahrzehnten angehäuft habe, vollziehe sich in
wenigen Wochen. Es bilde sich eine allgemeine Überzeugung von
der Notwendigkeit, Veränderungen vorzunehmen. Die Ursachen
der Krisen seien zahlreich. Doch ihr Wesen liege letzten Endes
nicht in diesen Ursachen, sondern in der Natur des Menschen und
in den Bedürfnissen des für die Menschen natürlichen Lebens. Unter
einer bestimmten Parole begonnen, entwickeln sich die Krisen dann
unter der Fahne anderer Schlagworte, denn in die Segel wehen viele
Winde. Wortführer werden unvermeidlich durch neue Wortführer
ersetzt. Die Ergebnisse des von der Geschichte geschlagenen
kolossalen Lärms sind gewöhnlich gar nicht so bedeutend. Es
vollzieht sich ein rascher Übergang von Empörung zu Gehorsam. Es
stellen sich Gleichgültigkeit und Müdigkeit ein. Immerhin erblickte
Burckhardt in der Besessenheit der Menschen während der Krisen
einen Beweis für die Lebenskraft des Volkes10.

Burckhardt war ein Zeitgenosse von Karl Marx. Aber in seinen
Weltgeschichtlichen Betrachtungen hat er eine andere Zukunft
gezeichnet. Ein Diktatorenstaat entstehe durch die alle Rechte
verletzende Zentralisierung, wenn auch manchmal hie und da die
Dezentralisierung beschworen werde". Die Demokratie würde es
so weit bringen, dass selbst die Wahlen unmöglich sein würden12.
In der Zukunft drohe der Menschheit eine zügellose Verstärkung
des Militärs. Die nationale Idee werde zum einzigen vereinigenden

Mittel, weil es keine europäische Gemeinschaft mehr gebe.
„Dazwischen aber kommt lange, freiwillige Dienstbarkeit unter
einzelnen Führern und Usurpatoren vor ; man glaubt nicht mehr an
Prinzipien, wohl aber periodisch an Retter13."

Der Kraft der Voraussicht nach ist Burckhardt mit Friedrich
Nietzsche zu vergleichen, der seit 1869 an derselben Universität
Basel Professor war. Dass einige Ideen von Nietzsche und Burckhardt

verwandt sind, unterliegt keinem Zweifel. Von der tragischen
Weltempfindung Schopenhauers ausgehend, negierten die beiden
die Konzeption des historischen Erfolgs, der unter Anleitung der
Vernunft zu erzielen sei. Die beiden erkannten die enorme Rolle

10. J. Burckhardt, Gesammelte Werke, Bd. IV, S. 138.
11. Idem, S. 103.
12. Idem, S. 380.
13. Ibidem.



42 ÉTUDES DE LETTRES

der Elementargewalt des Düsteren und Unlenkbaren im Menschen.
Im Zeitgenossen erblickten die beiden einen Herdenmenschen mit
seinen grenzenlosen blinden Ansprüchen. Die beiden hatten ein
Vorgefühl für das Ende der europäischen Zivilisation.

Nietzsche präsentierte Burckhardt seine Arbeiten Die Geburt
der Tragödie aus dem Geiste der Musik, die zweite der Unzeit-
gemässen Betrachtungen, den ersten Teil von Also sprach Zara-
thustra und Jenseits von Gut und Böse, löste jedoch eine
zurückhaltende Reaktion aus. In den Arbeiten seines Kollegen fand
Burckhardt den für ihn nicht annehmbaren Konzeptualismus und
ein Drama der Ideen statt eines Dramas des Lebens vor. In einem
Dankschreiben nach dem Erhalt der Unzeitgemässen Betrachtungen

bemerkte er nicht ohne Ironie, dass sein „armer Kopf" es nie
vermöge, so gut über die Endursachen, Ziele und erwünschten
Ergebnisse der historischen Wissenschaft zu urteilen.

Im zweiten Teil der Unzeitgemässen Betrachtungen, „Vom Nutzen

und Nachteil der Historie für das Leben", behauptet Nietzsche,
dass diejenigen historischen Kenntnisse unnötig seien, die die Freiheit

des Zeitgenossen behindern. Diese Position war für Burckhardt

nicht akzeptabel. Mit jeder seiner Arbeiten bekräftigte er die
Kontinuität der historischen Entwicklung, die Aufeinanderfolge
und die Einheit der europäischen und der Weltkultur. Ohne Rom,
so heisst es in seinen Historischen Fragmenten, hätten wir nichts
über die Griechen gewusst, ohne die letzteren wäre die Kultur Roms
nicht zustande gekommen. Von den für die griechische Kultur
offenen Römern sei der Grund zur Verbreitung des Christentums
geschaffen worden, das die alte Welt mit der Welt der germanischen
Eroberer verband14. Das Wissen um die Geschichte kann, so Burckhardt,

dem Menschen helfen, sich über das Schwere des Augenblicks

zu erheben, dessen Relativität zu zeigen und den Menschen
mit den Erfahrungen der Vergangenheit zu wappnen. Die Menschen
müssen die Vektoren des Lebens verstehen. Und dafür tut es not,
nicht nur das Seine, sondern auch das Fortdauernde und das Ganze
zu sehen.

Diese Überlegungen bringen uns zum Mittelpunkt aller Arbeiten

Burckhardts, dem Menschen, zurück. In seiner Objektivität gibt
es doch eine subjektive Leidenschaft und Orientierung, und zwar
die anthropologische Orientierung. Er bringt die Weltgeschichte
näher, versetzt sie in die menschlichen Grenzen. Dieses Konkrete,

14. J. Burckhardt, Gesammelte Werke, Bd. IV, S. 221.



ÜBER JACOB BURCKHARDT 43

die misstrauische Behutsamkeit allem Abstrakten gegenüber lässt
uns vielleicht eine charakteristische schweizerische Eigenschaft in
der Weltanschauung Burckhards erkennen.

Durch seine Weigerung, in der Geschichte eindeutig positive
oder negative Ereignisse vorzufinden, erinnert Burckhardt auch
daran, dass jeder Sieg Tausende und aber Tausende Menschenleben

kostet, (was allerdings meist nicht berücksichtigt und schnell
vergessen wird).

Wenn Hegel die Persönlichkeit nach ihrer Bedetung für das
Allgemeine bewertet, wenn das Schicksal des Menschen demzufolge
eine dienende Rolle spielt, so ist für Burckhardt der Mensch selbst
das Hauptsächliche. Für Hegel ist Napoleon als historische
Persönlichkeit gross, für Burckhardt ist eine derartige Grösse fragwürdig.
Nach Hegel liegt die Freiheit in der Beteiligung an der Bewegung
des Ganzen, in der Einsicht in die Notwendigkeit. Für Burckhardt
ist es die Fähigkeit, sich über die die Seele erdrückenden Umstände
zu erheben, also eine freie Beurteilung des Lebens. Die wahre
Grösse besteht für ihn im Verzicht auf die Macht, in der geistigen
Lauterkeit und Unabhängigkeit.

Das nationale Gefühl Die Nation — Aber die Nation verändert

sich, wie Burckhardt es in der Kultur der Renaissance in
Italien glänzend zeigt, durch die Jahrhunderten in ihrer Moral, ihrem
Glauben, in ihren intellektuellen und künstlerischen Potenzen.

Der Patriotismus — Aber er „ist oft nur ein Hochmut gegenüber

den anderen Völkern und schon deshalb ausserhalb des Pfades
der Wahrheit, oder auch oft nur eine der Parteileidenschaften innerhalb

des Landes...15". Die Heimat sei deswegen „als Teil des grossen

Weltganzen, bestrahlt von denselben Gestirnen, die auch anderen
Zeiten und Völkern geleuchtet haben, und bedroht von denselben
Abgründen16".

Das historische Wissen auf Burckhardts Höhe ist tragisch. Mit
diesem aus dem Vergangenen gewonnenen Wissen spricht er seine
Zeitgenossen an. Sehr persönlich sind im Buch Die Zeit Constan-
tins des Grossen jene Seiten gefärbt, wo von den Menschen die
Rede ist, die ihr Vermögen und selbst ihren Herd verliessen und
sich in die Wüste entfernten und dort Beruhigung fanden, als nicht
nur ihrem Staat, sondern auch ihrer gesamten jahrhundertealten
Kulturwelt der Zusammenbruch drohte. Burckhardt wusste die

15. J. Burckhardt, Gesammelte Werke, Bd. IV, S. 8.
16. Ibidem, S. 9.



44 ÉTUDES DE LETTRES

enorme Rolle hochzuschätzen, die diese unauffälligen Eremiten in
der europäischen Geschichte und Kultur gespielt hatten. Sie haben
die aus den Fugen geratene Zeit wiederhergestellt, die kulturelle
und historische Kontinuität bewahrt, ein Muster an Selbstlosigkeit
und Uneigennützigkeit und darüber hinaus auch ein Beispiel eines
von den Umständen unabhängigen, sich erhaltenden Geistes
geliefert. Einen schweren Irrtum begehen diejenigen, heisst es bei
Burckhardt, die die Wurzel des Übels oder den Grund zu
Hoffnungen nur in den politischen Verhältnissen sehen. Die Wurzel des
Übels oder der Grund zu Hoffnungen liegt im geistigen Zustand
der Zeitgenossen17.

War er ein Konservativer? Ein Rückschrittler? Oder war seine
höchste Beunruhigung im Hinblick auf die Richtung des modernen

Lebens anderer Natur, er, der sich wie Gotthelf (ein
Geistesverwandter unter den Schweizern) um den Menschen mit
verwundetem Geist Sorgen machte, um einen Menschen, der aus
der jahrhundertealten Lebensweise herausfiel, die Orientierungen
verlor und daher unfähig war, der verhängnisvollen Welt die Stirn
zu bieten Für äusserst schädlich hielt Burckhardt alle Utopien, ja
das utopische Denken schlechthin. In einem Brief, der bald nach
der Niederlage der Pariser Kommune geschrieben wurde, bemerkte
er, dass die Idee Rousseaus über die natürliche Güte des Menschen
der Welt ein überaus grosses Übel gebracht habe, denn daraus sei
der Traum von einem „goldenen Jahrhundert" abgeleitet worden,
der immer wieder zu Gewalt geführt habe. Der Glaube an die natürliche

Güte des Menschen bildete die Grundlage für den Optimismus

und die Idee des Fortschritts. Indes muss man, meinte
Burckhardt, nicht auf ein Wunder, sondern auf Veränderungen ge-
fasst sein, die nach Gott weiss wie vielen Leiden erfolgen18.

Das Ende des 13. und der Anfang des 14. Jahrhunderts in
Italien, also der Beginn der Renaissance, bedeutete für Burckhardt
jene geistige Nähe, als sich alle, wie er es in seinen Arbeiten nachwies,

am allgemeinen Leben aktiv und natürlich beteiligen konnten.

Burckhardt idealisiert diese Epoche nicht, er schreibt von einem
zunehmenden Immoralismus der Menschen der Renaissance. Allerdings

stellt er mit Freude fest, dass jeder Ochsentreiber damals
Dante kannte. Es entwickelten sich unternehmungslustige, tüch-

17. Diese Idee, die übrigens der Romantik nahe steht, lag im 20. Jahrhundert
der Poetik von H. Hesse zugrunde, in dessen Romanen das unsichere
Gleichgewicht des geistigen Zustandes der Zeitgenossen zur wichtigsten Realität wird.

18. Briefe an Preen, loc. cit., S. 36.



ÜBER JACOB BURCKHARDT 45

tige Menschen, die zum Handel, zu Reisen und staatlichen
Angelegenheiten fähig waren. Alles erhielt einen Auftrieb zur Bewegung

in einer für das Leben natürlichen Richtung. Alles war jener
gewaltsamen Vereinfachung, der Standardisierung entgegengesetzt,
welche Burckhardt im zeitgenössischen Europa beobachtete19. Eben
damals entstand das historische Bewusstsein : Der Mensch erkannte
sich selber in der verfliessenden Zeit der Zeit. Auch das politische
Bewusstsein enstand : Die Menschen der Renaissance waren ein
politisches Volk, was Burckhardt von seinen in der Politik
unselbständigen Zeitgenossen und Mitbürgern keinesfalls behaupten
konnte.

Hier möchte ich mich allerdings für einen Augenblick von Burckhardt

distanzieren, um die Wirklichkeit des 20. Jahrhunderts von
einer anderen Seite her zu betrachten.

So sehr Burckhardt die schweizerische Demokratie auch kritisiert

hat, so sehr ihm die öfteren Revisionen der schweizerischen
Verfassung auch auf die Nerven gegangen sind, liegt es doch auf
der Hand, dass damit seinen Landsleuten die Selbständigkeit des
gesellschaftlichen Denkens anerzogen wurde. Was den mächtigen
wirtschftlichen Fortschritt in der Schweiz betrifft, gilt es sich daran
zu erinnern, dass die Kultur auch Burckhardt zufolge nicht nur ein
Bereich des Geistes, sondern auch ein vom Geist durchdrungener
Bereich des Materiellen ist. Die Kultur des materiellen Lebens
wurde seit altersher in Europa (eine für Russland sehr fremde Idee
als ein nicht wegzudenkender Bestandteil des Humanismus
betrachtet. Nehmen wir uns zum Verbündeten Thomas Mann, der
meint, dass eine organische Verbindung von Recht, Moral und Wohlfahrt

jene noch im Mittelalter zur Geltung gekommene Seite des
europäischen Humanismus bildet, die von der hohen Warte der
Revolutionsideen aus oft verachtet wurde, aber trotzdem den für alle
so notwendigen Kern der Wahrheit und die praktische Vernunftsforderung

in sich trägt, ohne deren Anerkennung kein Volk es letzten

Endes fertigbringen kann, sich selber keinen Schaden
zuzufügen20.

19. Ungefähr zur selben Zeit veröffnetlicht Dostojewski im Tagebuch des Schrif-
tellers für das Jahr 1876 den Abschnitt „Einige Notizen über Einfachheit und
Vereinfachung". In einem schnell gefällten Urteil, in einer raschen Einwilligung in
die allgemeine Meinung sah er eine schreckliche Vereinfachung des Lebens.
(F. M. Dostojewski, Gesammelte Werke in 30 Bdn. [auf Russisch], Leningrad:
Nauka, 1981, Bd. 23, S. 141-44.)

20. Thomas Mann, „Nachträge", in Gesammelte Werke in 13 Bdn., Frankfurt
am Main: Fischer, 1975, Bd. 13, S. 54.



46 ÉTUDES DE LETTRES

„Bestelle Dein Haus usw. Das ist das Weiseste, was wir alle tun
können in ganz Mitteleuropa", schrieb Jacob Burckhardt 1870 an
seinen Freund Preen. Dieser Ratschlag scheint heute erst recht zu
gelten.

Nina Pawlowa
Université de Moscou,

et Institut Gorki de littérature mondiale
Académie des Sciences de Russie


	Über Jacob Burckhardt

