
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 3

Artikel: Le royaume d'Ulysse et le royaume de Prospero : écriture, errance et
pouvoir

Autor: Overmeer, Roelof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE ROYAUME D'ULYSSE ET LE ROYAUME
DE PROSPERO : ÉCRITURE, ERRANCE ET POUVOIR

L'écriture est une situation d'errance qui peut conférer un pouvoir à ceux qui
la vivent. Mais quel genre de pouvoir? Celui qui mène à Ithaque, le royaume
d'Ulysse, ou celui qui mène au Globe1, le royaume de Prospero, ce dernier avatar

de la voix shakespearienne?

Il existe des moments où l'écriture, comme une des flèches
d'Ulysse de retour à Ithaque, ne doute à son départ pas le
moindre instant qu'elle atteindra sa cible. On pourrait croire que
cette certitude d'écriture exprime la vengeance de la volonté de
stabilité frustrée par des années d'errance, et le désir d'éviter
davantage d'errance. Mais, si l'écriture a toujours une dimension
structurante, cette dimension ne se trouve pas dans son désir de

vengeance, mais plutôt dans sa capacité d'être un lieu — fictif,
bien sûr, mais pas pour autant moins habilitant — en dehors du
mouvement, en dehors du désir; et un de ces moments où l'écriture

devient le geste rapide, sûr et nécessaire d'un maître calli-
graphe n'est pas une négation de l'errance, mais sa prolongation,
sa conséquence nécessaire, son aboutissement, son expression.
Ulysse doit être l'objet impuissant des forces qui forment son
univers avant de savoir agir, de pouvoir agir, chez lui. Son
histoire inclut et son errance et ses actions ordonnantes, car les
deux moments de sa trajectoire s'impliquent l'un l'autre. Et
l'écriture2 de Y Odyssée inclut et son errance et ses actions or-

1. Le théâtre dans lequel la troupe de Shakespeare se produisait.
2. La distinction entre «composition» et «écriture» ne m'importe pas ici.



36 ÉTUDES DE LETTRES

donnantes, car c'est aussi une histoire d'une écriture. Quand est-
ce que l'errance d'une écriture se tranforme en trait sûr? Nul ne
le sait. Parfois très vite. Parfois après une longue vie. Le plus
souvent, jamais.

C'est cette écriture efficace que les forces structurantes de la
société célèbrent. L'écriture nomade, surtout celle qui non seulement

ne sait quand elle se couche de quoi sera fait le lendemain,
mais qui vit cette errance sans culpabilité, pose toujours des
problèmes au pouvoir politique. Dans les pires moments de l'histoire,

nous le savons, ce pouvoir cherche toujours à dévaloriser
cette écriture, à utiliser la tendance verticale ou hiérarchique que
la langue permet pour stigmatiser son horizontalité, son errance,
considérée comme génératrice d'instabilité. Même dans les
moments de tolérance et d'ouverture, lorsque les institutions acceptent

la lecture et l'appréciation de l'errance poétique, et l'élèvent
au rang de passion digne, il s'agit en général des errances
passées, ou en tout cas de celles dont la cohérence devient ou paraît
devenir visible, connaissable, contrôlable. On ne peut en vouloir
aux institutions, elles ne font qu'exprimer la tendance sociale de
notre propre schizophrénie, notre double peur, la peur de ne pas
vivre et la peur de mourir, celle qui nous pousse vers l'errance,
et celle qui nous fait nous demander avec angoisse si l'errance ne
nous mène pas vers un chaos destructeur. Et prudents et vexés

par notre prudence, nous demandons à l'errance d'être ce qu'elle
n'est pas, une cohérence, plutôt que d'accepter ce qu'elle est,
une chaos-errance.

Si l'histoire d'Ulysse est aussi une histoire d'une écriture
errante, alors elle semble exprimer l'idée qu'une errance d'écriture
qui devient un geste littéraire contribue à la maturation de la
pensée politique — de la pensée ayant trait à la structuration du
«polis», de l'écrivain — que le pouvoir que confère au voyageur
une errance qui aboutit est un pouvoir politique. C'est peut-être
une conviction nécessaire dans une culture où le devoir social est
essentiellement un devoir de membre de caste ou de tribu, et où,

par conséquent, les forces déstructurantes de l'écriture peuvent
être metaphorisées en adversaire, en ennemi, en «autre».
Cependant, lorsque le devoir social devient un devoir d'humain,
un devoir dans une vision où «l'autre» n'est plus un adversaire,
cette idée, dans les cas les plus bénins, donne lieu à une foi dans
une référentialité de l'écriture simpliste, et dans les cas les plus
sinistres, mène à l'utilisation de l'écriture pour une hiérarchisation

politique qui «justifie» une volonté de domination. C'est



ULYSSE ET PROSPERO 37

pour cette raison que je pense que l'histoire d'Ulysse ne peut pas
être pour nous un paradigme qui nourrit une réflexion sur la relation

entre écriture et pouvoir politique.

Prospero, dans The Tempest, la dernière pièce de Shakespeare,
est un autre prince séparé de son fief par la mer et par des années
d'exil, et lui aussi est déterminé à y retourner et à y rétablir
l'ordre. Lui avait été exilé de son duché de Milan par un frère
perfide, victime d'avoir préféré ses livres à son rôle politique,
mais son errance de lecteur/écrivain lui a donné des pouvoirs
magiques sur les hommes et sur le monde, et un jour que la
fortune fait passer ses ennemis politiques près de son île, il lève une
tempête qui découvre le faux pouvoir et crée les conditions lui
permettant non seulement de rétablir l'ordre, mais de mettre en
place des structures garantissant un avenir de paix et d'ordre
politique.

A part le fait que les punitions qu'assigne Prospero à ses
adversaires politiques soient celles d'un gouverneur éclairé de la
Renaissance plutôt que celles d'un chef tribal de la Grèce
archaïque, et que le nouvel ordre politique qui résulte de la tempête

shakespearienne semble basé sur l'amour et l'écoute,
incarnés par la nouvelle relation entre Miranda, la fille du «right
duke of Milan3», et Ferdinand, l'héritier du royaume de Naples,
plutôt que sur la force et la ruse, les histoires résumées d'Ulysse
et de Prospero se ressemblent. Cependant, les pièces de

Shakespeare en général — y compris les drames historiques — et
la fin de ce drame romanesque en particulier, sont bien davantage

des fictions qui s'intérrogent sur la fictionalité que des
allégories politiques. Si l'action d'Ulysse met définitivement un
terme aux tensions politiquement néfastes qui régnent chez lui en
son absence, Prospero n'arrive qu'à éliminer momentanément
chez ses ennemis les moyens d'assouvir leurs désirs et leurs
ambitions. Aussi bien l'indigène Caliban — à qui Prospero avait
enseigné la parole, et qui pour toute reconnaissance s'en sert pour
injurier le duc après avoir tenter de violer sa fille — que le frère
intrigant Antonio ne s'inclinent que devant la force de son pouvoir

de magicien. Même sa fille bien-aimée et son futur beau-
fils se rebellent à leur manière contre l'autorité paternelle, ce

que, d'ailleurs, le vieux duc avait prévu. Mais, si l'histoire de

3. «Le duc de Milan légitime».



38 ÉTUDES DE LETTRES

Prospero ne finit pas avec un véritable ordre politique retrouvé,
elle ne se termine pas non plus dans le désordre politique. Elle
finit par se détourner des relations hiérarchiques que sont celles
de la politique.

Les deux textes les plus célèbres de The Tempest sont deux
monologues de Prospero. La première se situe au début du
dénouement des différents rapports de forces :

You do look, my son, in a mov'd sort,
As if you were dismay'd. Be cheerful sir;
Our revels now are ended. These our actors,
As I foretold you, were all spirits, and

Are melted into air, into thin air:

And, like the baseless fabric of this vision,
The cloud-capped towers, the gorgeous palaces,
The solemn temples, the great globe itself,
Yea, all which it inherit, shall dissolve,
And, like this insubstantial pageant faded,
Leave not a rack behind. We are such stuff
As dreams are made on, and our little life
Is rounded with a sleep...4

Ces remarques s'adressent d'abord à Ferdinand, car en tant que
père et en tant qu'homme politique, Prospero a besoin de lui. Il a
besoin de lui comme fiancé pour sa fille et comme l'héritier qui
lui permet d'espérer qu'à l'avenir son duché sera gouverné par
un homme d'écoute plutôt que par un homme d'ambition. Mais
dans son monologue, le magicien se détourne très vite de son hé-

4. William Shakespeare, The Tempest, éd. S. Orgel, Oxford University
Press, 1987, p. 180-81:
«Vous me semblez, mon fils, très surpris,
Comme si vous étiez consterné. Rassurez-vous;
Notre divertissement touche à sa fin. Les acteurs ici,
Comme je vous l'avais dit, n'étaient que des esprits, et
Ils se sont fondus dans l'air,
Et, comme la substance immatérielle de cette vision,
Les tours entourées de nuages, les palais magnifiques,
Les temples solennels, l'immense globe lui-même,
Ainsi que toutes les générations futures, se dissiperont,
Et comme ce spectacle imaginaire une fois terminé,
Ne laisseront même pas une trainée de brume. Nous sommes de cette matière
Dont sont faits les rêves, et notre courte vie
Se termine dans le sommeil.»



ULYSSE ET PROSPERO 39

ritier politique et se tourne vers ces autres esprits qui habitent
«l'immense globe», ces spectateurs qui chaque jour se fondent
dans l'air, et qui reviennent le jour après, l'année après, la
génération après, afin de revivre et de faire revivre cette possibilité
de relation essentielle quoiqu'irréelle, dans laquelle les «tours»,
les «palais» et les «temples» ne sont pas des symboles de
puissances politiques, mais des décors de l'éphémère.

En tant que miroir de la vie, le théâtre est l'espace de l'éphémère,

et qui a jamais exprimé cela mieux que Shakespeare?
Dans l'espace théâtral shakespearien, le pouvoir politique est une
fiction comme tout le reste, et par conséquent sujet aux lois de la
fiction, et maints rois shakespeariens l'apprennent à leurs
dépens. Cela peut être bien sûr tragique pour ceux qui ne l'apprennent

que trop tard, comme le roi Lear qui ne comprend le sens de
«à jamais» qu'une fois qu'il a tout perdu. En revanche, pour
Prospero, qui a tout retrouvé, l'expression de sa conscience
d'être au seuil de sa propre évanescence est pleine d'émotion,
mais non pas tragique. Cela n'est pas parce que lui a tout
retrouvé. D'abord, il se sait sur le point de devoir tout quitter, et
puis, il sait que ce tout n'est rien. Alors qu'est-ce qui remplace
chez Prospero le vide laissé par la conscience que ses rôles
sociaux et politiques sont aussi irréels que les décors imaginés
d'une pièce de théâtre

Les toutes dernières paroles de la pièce avant l'épilogue,
«Please you, draw near5», proférées par Prospero ne s'adressent
plus aux personnages de la pièce mais au public, confirmant
ainsi que la relation centrale de la pièce s'est déplacé, et de celle
qui relie le duc à son monde fictif devient celle qui relie l'acteur
jouant le rôle de Prospero aux spectateurs. L'épilogue non plus
n'est pas prononcé par le personnage mais par l'acteur — la
seule et unique fois que cela arrive dans les pièces de Shakespeare
— et il s'adresse entièrement à nous.

Now my charms are all o'erthrown,
And what strength I have's mine own,
Which is most faint. Now, 'tis true
I must be here confin'd by you,
Or sent to Naples. Let me not,
Since I have my dukedom got,

5. The Tempest, p. 204: «Veuillez vous rapprocher.»



40 ÉTUDES DE LETTRES

And pardoned the deceiver, dwell
In this bare island by your spell,
But release me from my bands

With the help of your good hands.
Gentle breath of yours my sails
Must fill, or else my project fails,
Which was to please.. .6

La relation qui relie l'acteur et l'auteur à leur public n'est pas
une relation politique; ce n'est pas un rapport de force, mais un
rapport de plaisir. La responsabilité de ce plaisir n'est pas
hiérarchisée, mais partagée; chacun se devant de s'exprimer, de se

risquer, d'accepter le regard critique de l'autre à son tour. On
aimerait tous croire que la magie de l'écriture puisse vaincre les
ambitions de pouvoir illégitimes qui endeuillent le monde, mais
on ne le croit pas plus que Shakespeare. On sait, cependant,
comme lui, que la magie de l'écriture qui se sait éphémère est
capable à tout moment de rallumer le plaisir. A notre besoin de
croire au surhomme Ulysse plutôt qu'à l'homme Homère, cela
peut paraître peu de chose, trop peu. Mais sait-on seulement ce

que c'est que le plaisir?
Roelof OVERMEER

6. The Tempest, p. 204-5:
«Maintenant, mes pouvoirs magiques se sont envolés,
Et il ne me reste que ma propre force,
Qui n'est pas grande. Et il est vrai
Que je dois rester votre prisonnier ici,
Si vous ne voulez m'envoyez à Naples. Mais ne me laissez pas,
Puisque j'ai retrouvé mon duché,
Et pardonné le coupable, rester
Dans cette île déserte à cause de vous,
Mais libérez-moi de mes liens
Grâce à vos mains.
Votre souffle généreux mes voiles
Doit remplir, autrement mon projet a échoué,
Qui était de vous faire plaisir...»


	Le royaume d'Ulysse et le royaume de Prospero : écriture, errance et pouvoir

